
1 
 

         

 

 

 

 

Der Traum des Fürsten 

Gemalte Träume in der italienischen Renaissance 

 

 

 

 

Dissertation 

zur Erlangung des akademischen Grades eines 

Doktors der Philosophie 

an der Philosophischen Fakultät 

der Universität des Saarlandes 

 

 

 

vorgelegt von 

 

Hannah Yasmine Chegwin 

 

aus Swindon 

 

Saarbrücken, 2020 

  

 



2 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dekan: Prof. Dr. Heinrich Schlange-Schöningen 
 

Berichterstatterinnen: 

Erstgutachterin: Prof. Dr. Sigrid Ruby 

Zweitgutachterin: Prof. Dr. Patricia Oster-Stierle 

 

Tag der letzten Prüfungsleistung: 15. Juli 2019 

 

  

 

 



3 
 

Gefördert durch die Deutsche Forschungsgemeinschaft (DFG) – 235837858/GRK 2021 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Diese Arbeit ist im Rahmen des Graduiertenkollegs »Europäische Traumkulturen« an der 

Universität des Saarlandes verfasst worden. Für diese Möglichkeit bedanke ich mich, wie auch für 

den fachlichen und konstruktiven Austausch mit Kolleg*innen und Professor*innen, die in 

unterschiedlicher Weise zur Entstehung der Dissertation beigetragen haben. 

Für die wissenschaftliche Betreuung danke ich besonders meiner Doktormutter  

Prof. Dr. Sigrid Ruby sowie Prof. Dr. Patricia Oster-Stierle für die Übernahme des Zweitgutachtens.  

 

Ein herzlicher Dank gilt meiner Familie, meinen Freund*innen und meinem Partner für stetige 

Unterstützung, Rückhalt und Geduld.  

  
 



4 
 

 

Inhaltsverzeichnis 
 

I. Einleitung ................................................................................................................................................................ 6 

II. ›Traumkultur‹ in der italienischen Renaissance ..................................................................................17 

II.1 Zur theoretischen Beschäftigung mit dem Traum – Physiologische Erkenntnisse, 

Traumbücher und -traktate ..........................................................................................................................17 

II.2 Traumdarstellungen in der italienischen Renaissance-Literatur ..........................................29 

II.3 Traumdarstellungen in der bildenden Kunst .................................................................................52 

III. Der Fürst und sein Wissensbild vom Traum – Der (träumende) Fürst als tugendhafter 

Herrscher ..................................................................................................................................................................72 

III.1 Un Sogno (1543-44) von Battista Dossi im Bildzyklus der Tageszeiten der Stanze 

Nuove des Herzogs Ercole II. d’Este in Ferrara .....................................................................................72 

III.1.1 Einleitung und Forschungsstand ...............................................................................................72 

III.1.2 Ercole II. d’Este als Herzog der »pazienza« in Ferrara, Modena und Reggio ...........78 

III.1.3 Zur Ausgestaltung der Stanze Nuove und zu den Gemälden des Tageszeitenzyklus

 ..............................................................................................................................................................................82 

III.1.4 Battista Dossis Gemälde Un sogno ............................................................................................87 

III.1.4.1 Beschreibung, bildkünstlerischer Kontext und Inspirationsquellen ..................87 

III.1.4.2 Ikonographie und Kombinatorik.......................................................................................99 

III.1.5 Zur Signifikanz des Traumes im Bildprogramm der Tageszeiten in den Stanze 

Nuove .............................................................................................................................................................. 112 

III.1.6 Zwischenfazit ................................................................................................................................. 117 

III.2 Kardinal Alessandro Farnese im Angesicht des Schlafes – Das Fresko Casa del Sonno 

(1562) von Taddeo Zuccari in der Camera dell’Aurora .................................................................. 122 

III.2.1 Einleitung und Forschungsstand ............................................................................................ 122 

III.2.2 Der Gran Cardinale Alessandro Farnese .............................................................................. 126 

III.2.3 Der Palazzo Farnese in Caprarola .......................................................................................... 130 

III.2.4 Zur malerischen Ausgestaltung des Sommerappartements ....................................... 132 

III.2.5 Die Camera dell’Aurora .............................................................................................................. 133 

III.2.6 Das Fresko Casa del sonno von Taddeo Zuccari................................................................ 144 

III.2.7 Casa del sonno als Spielart politischer Ikonographie? ................................................... 152 

III.2.8 Die ›Rechristianisierung‹ des Kardinals – Das Traumsujet als biblisches Motiv in 

der Stanza dei sogni .................................................................................................................................. 163 

III.2.9 Zwischenfazit ................................................................................................................................. 166 

 



5 
 

III.3 Okkulte Wissenschaften, Verwandlungskunst und Traum – Giovanni Battista Naldinis 

Allegoria dei Sogni im Studiolo Francescos I. de’ Medici ................................................................ 170 

III.3.1 Einleitung und Forschungsstand ............................................................................................ 170 

III.3.2 Francesco I. de’ Medici, die Alchemie und der Traum ................................................... 174 

III.3.3 Der Raumtypus »Studiolo« in Italien und das Studiolo Francescos I. ..................... 177 

III.3.4 Giovanni Battista Naldinis Allegoria dei Sogni im Studiolo Francescos I. de’ Medici

 ........................................................................................................................................................................... 184 

III.3.4.1 Beschreibung und ikonographische Analyse ............................................................ 185 

III.3.4.2 Die Linse als ›Knotenpunkt‹ von Allegoria dei Sogni .............................................. 198 

III.3.4.3 Zur räumlichen Positionierung von Allegoria dei Sogni im großherzoglichen 

Studiolo ..................................................................................................................................................... 204 

III.3.5 Zur Bildwürdigkeit des Traumes im Studiolo Francescos I. ........................................ 208 

III.3.6 Zwischenfazit ................................................................................................................................. 214 

IV. Fazit ................................................................................................................................................................... 216 

Bibliographie ........................................................................................................................................................ 227 

Abbildungen .......................................................................................................................................................... 259 

Abbildungsnachweise ....................................................................................................................................... 286 

 

  

 



6 
 

I. Einleitung 

Die Darstellung von Träumen fasziniert die Renaissance, da ihr der Traum als eine Quelle des 
Geheimnisvollen, Neuen, Unerwarteten und Nicht-Vorhersehbaren erscheint.1 

Diese Äußerung Dorothea Scholls fasst die große Anziehungskraft, die das Traumsujet auf 

die Zeitgenossen der Renaissance ausübte, treffend zusammen. Das im Mittelalter noch 

weitgehend durch seinen christlich-religiösen Charakter geprägte Phänomen avancierte 

im 15. und 16. Jahrhundert in humanistischen Kreisen zu einem Gesprächsgegenstand, 

der sich nun nicht mehr allein durch einen gemeinhin sakralen Kontext auszeichnete – 

waren es doch nun »vor allem profane Träume«, die »zu bevorzugten Erkenntnisquellen 

auf[stiegen].«2  

Diese Arbeit befasst sich mit einem Thema, das in der Kunstgeschichtsforschung bisher 

nur wenig Aufmerksamkeit erfahren hat. Es handelt sich um die Visualisierung des 

Traumes in seiner profan erscheinenden Form sowie seiner Verwendung in 

Bildprogrammen fürstlicher Räumlichkeiten im Italien des 16. Jahrhunderts. Anders als 

die meisten mittels Personifizierungen dargestellten Tugenden und Laster oder aber 

Historienbilder, stellt der Traum in den programmatischen Bilderfolgen herrschaftlicher 

Residenzen eine unkonventionelle Komponente der politischen Ikonographie dar. Diese 

Bilderfolgen befanden sich vornehmlich in den persönlichen Gemächern der Fürsten und 

waren zwecks Repräsentation und Legitimation des jeweiligen Hausherren nur für einen 

auserlesenen Besucherkreis zugänglich. 

Fragestellung und Erkenntnisinteresse 

Das Ziel dieser Forschungsarbeit ist es, die gemalten ›Traum-Werke‹ und ihre Relation zu 

den jeweiligen Auftraggebern unter Berücksichtigung personaler, raumfunktionaler und, 

soweit möglich, ikonographischer wie auch ikonologischer Gesichtspunkte und 

Traditionen zu untersuchen. Mit Bezugnahme auf traumkulturelle, machtpolitische und 

ideengeschichtliche Aspekte wird herausgearbeitet, in welchem Kontext die jeweiligen 

Fürsten mit dem Dargestellten standen – waren doch die Kunst-Patronage und die 

bildkünstlerische Ausstattung von Herrschaftsresidenzen seit der Frühen Neuzeit stets 

mit der Selbstinszenierung und machtpolitischen Legitimation des Auftraggebers 

 
1 Dorothea Scholl: Von den »Grottesken« zum Grotesken. Die Konstituierung einer Poetik des Grotesken in 
der italienischen Renaissance. Münster: Lit 2004. S. 170.  
2 Horst Bredekamp: Traumbilder von Marcantonio Raimondi bis Giorgio Ghisi. In: Werner Hofmann (Hrsg.): 
Zauber der Medusa. Ausst.-Kat. Wiener Festwochen Wien 1987. S. 62–71. S. 62.  



7 
 

verquickt. Von besonderem Interesse wird es sein, vor dem Hintergrund 

herrschaftslegitimierender Leitgedanken sowie persönlicher Interessen und Motti die 

unterschiedlichen Beweggründe und bildprogrammatischen Zusammenhänge zu 

beleuchten, die in den gemalten Träumen zum Ausdruck gebracht wurden. Darüber 

hinaus ist zu fragen, inwieweit die Künstler den – falls vorhandenen – verbindlichen 

Vorgaben von humanistischen Beratern oder den oftmals konsultierten mythologischen 

Handbüchern folgten und in welchem Maße sie ihre eigene Vorstellungskraft für die 

Verbildlichung des Traumes einsetzen konnten. 

Ein weiteres Ziel dieser Arbeit ist es, anknüpfend an bestehende wissenschaftliche 

Erkenntnisse, herauszuarbeiten, durch welche Bildmittel die Darstellungen als onirisch 

charakterisiert werden können und (in humanistischen Kreisen) als solche erkennbar 

gemacht wurden. Es gilt auszuloten, durch welche Merkmale sich die Deutung als 

›Traumbild‹ in einer bildbasierten Wissenskultur begründen lässt. Von Relevanz ist 

hierbei die Frage nach dem historisch bestehenden oder dem möglicherweise erst durch 

die ›Traumbildkonstrukte‹ generierten Wissen vom Traum, welches »stets durch die 

Ordnungen einer Kultur und die Traditionslinien ihrer Geschichte festgelegt [ist].«3 

Entgegen der Aussage Peter André Alts nämlich, dass lediglich  

die Inszenierungstechniken der Erzählmodelle der Poesie […] als Aufbewahrungsorte 
eines Wissens [erscheinen], das in dieser Form einzig ästhetisch repräsentiert werden 
kann4, 

können ebenso die bildkünstlerischen traumbezogenen Schöpfungen als 

»Aufbewahrungsorte eines Wissens«5 begriffen werden. 

Material und Problemstellungen 

Während der Renaissance erregte der Traum in humanistischen Kreisen verstärkte 

Aufmerksamkeit und führte zu lebhaften Diskussionen. Martin Warnke spricht in diesem 

Kontext gar von einer »Traummanie der Renaissancezeit«6. Das besondere Interesse der 

Renaissance-Neuplatoniker am Traumsujet kann unter anderem erklärt werden durch 

die Wiederentdeckung, Neuinterpretation und -publikation von Texten klassischer 

 
3 Peter-André Alt: Der Schlaf der Vernunft. Literatur und Traum in der Kulturgeschichte der Neuzeit. 
München: Beck 2002. S. 30. 
4 Alt: Der Schlaf der Vernunft. S. 14. 
5 Alt: Der Schlaf der Vernunft. S. 14. 
6 Martin Warnke: Traumbilder. In: Karl Markus Michel, Ingrid Karsunke u. Tilman Spengler (Hrsg.): 
Kursbuch Träume. Berlin: Rowohlt 1999. S. 117–127. S. 121.  



8 
 

Autoren wie Ovid oder Vergil, die die Traumthematik behandeln. In gleicher Weise haben 

die wiederentdeckten Traktate, wie jene von Synesius von Kyrene und Artemidor von 

Daldis, zur abermaligen Hinwendung zur Traumthematik beigetragen. Als eine der 

führenden Auffassungen über den Traum zur Zeit der italienischen Renaissance gilt 

diejenige des Philosophen Marsilio Ficino, der dem Traum in seiner »Platonischen 

Theologie« einen positiven Stellenwert zuschreibt.7 

Neben einer rational-physiologischen Erklärung für die »›black-box‹«8 Traum als ein aus 

dem Inneren des Menschen generierter Vorgang erlangte nun ebenso jene Ansicht 

Gültigkeit, die dieser Schlaferfahrung metaphysische Eigenschaften zuerkannte. Trotz der 

weitgehend positiven Konnotationen galt der Traum gemeinhin als höchst ambivalentes 

Phänomen. 

Der Traum entwickelte sich zu einem Sujet, das sich in Kunst und Kultur im 

italienischsprachigen Raum des 16. Jahrhunderts in unterschiedlicher Weise 

manifestierte: Etwa als Versuch, dieses sonderbare Geschehen in Bild und Text in seiner 

jeweiligen vor dem inneren Auge zustande kommenden Erscheinungsform zu ergründen, 

oder es als ästhetisches Vehikel einzusetzen, um einen der Wachwirklichkeit 

entgegengestellten Zustand zu veranschaulichen.9  

Zeitgenossen des 15. und fortschreitenden 16. Jahrhunderts, wie zum Beispiel Leon 

Battista Alberti, Francesco Colonna und Girolamo Cardano, trugen durch theoretische 

Traktate und literarische Schriften entscheidend zum Traumdiskurs in der Renaissance 

bei. Auch die bildenden Künste leisteten hierzu einen wichtigen Beitrag.  

Im Allgemeinen lassen sich, so Marianne Zehnpfennig, Traumdarstellungen in der 

kunstwissenschaftlichen Betrachtung in zwei Kategorien unterteilen: 

[D]ie eine [Gruppe] umfaßt Darstellungen von Illustrationen zu Texten, die einen 
Traumvorgang oder ein Traumgeschehen wiedergeben. Die andere Gruppe besteht aus 
Bilderfindungen, die ohne Textvorlage ein Traumgeschehen allegorisierend zum 
Ausdruck bringen.10 

 
7 Siehe hierzu Kapitel II.1. 
8 Manfred Engel: Kulturgeschichte/n? Ein Modellentwurf am Beispiel der Kultur- und Literaturgeschichte 
des Traumes. In: KulturPoetik 10(2010). S. 153–176. S. 156. 
9 Vgl. auch Marco Paoli: Sognare nel Cinquecento. Saggio su un microgenere editoriale tra Rinascimento e 
controriforma: I trattati sul sogno. In: Rara volvmina [volumina]. 18 (2011/2012) H. 1/2. S. 29–57. S. 29. 
10 Marianne Zehnpfennig: ›Traum‹ und ›Vision‹ in Darstellungen des 16. und 17. Jahrhunderts. Diss. 
Universität Tübingen: 1980. S. VII. 



9 
 

Bei den »Darstellungen von Illustrationen zu Texten« handelt es sich um Visualisierungen 

auf narrativer Grundlage in Form von Fresken, Malereien und Mosaiken.11 Diese oftmals 

christlich motivierten Traum- respektive Visionsabbildungen zeichnen sich in der Regel 

durch die Fortführung der Bildtraditionen vorangegangener Jahrhunderte aus.12  

Bildkünstlerische Interpretationen ›tatsächlicher‹ Träume sind etwa Giovanni Antonio 

Dosios Zeichnung Un sogno (1564), in der der Künstler seinen Traum in sequenzartiger 

Bilderabfolge, einem Comic gleich, wiedergibt. Ein bekannteres Beispiel aus dem 

nordalpinen Bereich ist Albrecht Dürers Traumgesicht (1525), das einen »in Bild und 

Wort […] wahrhaft apokalyptischen Traum«13 zeigt. 

 

In der vorliegenden Studie werden jedoch weder voranstehend erwähnte 

Wiedergabebestrebungen ›tatsächlicher Traumarbeit‹ noch traumbezogene 

Darstellungen mit christlich-religiösen Motiven betrachtet. 

Die Untersuchung konzentriert sich vielmehr auf solche bildkünstlerischen Werke, die 

den Traum in seiner primär profanen Form begreifen. Im Vordergrund der Arbeit stehen 

Werke, in denen gewisse ikonographische Muster von Traum- und Visionsdarstellungen 

mit meist christlich-religiösem Charakter aufgebrochen und in säkularer Form 

abgewandelt werden. Vor dem Hintergrund der neuplatonisch-humanistischen 

Bewegung des Cinquecento, die sich durch eine »Verlagerung des Akzents von religiösen 

auf weltliche Interessen«14 auszeichnet, sowie der neuen kulturellen Wertung des 

Traumes wird in diesen ›Sonderfällen‹ der Traum-Visualisierung vor allem Bezug auf 

antike, ›heidnische‹ Ideen genommen. Dennoch gibt es in diesen Werken eine christliche 

Komponente beziehungsweise eine Nähe zum göttlich Transzendenten, welche jedoch 

unter dem Gesichtspunkt des ehedem verbreiteten Neuplatonismus zu begreifen ist.  

Es werden in dieser Arbeit singuläre Darstellungen behandelt, die keinem bestimmten 

Vorbild zu folgen scheinen, und die ikonographisch folgenlos bleiben. Sie entsprechen so 

 
11 Zu dieser Kategorie von Traumdarstellungen siehe u. a. Jean Claude-Schmitt: Bildhaftes Denken – Die 
Darstellung biblischer Träume in mittelalterlichen Handschriften. In: Giorgio Stabile u. Agostino Paravicini 
Bagliani (Hrsg.): Träume im Mittelalter. Ikonologische Studien. Stuttgart: Belser 1989. S. 9–24. 
12 Eine mehrfach wiedergegebene biblische Szene ist das Motiv des »Traumes Jakobs von der 
Himmelsleiter« (Gen 28, 10–18), in der der Schlafende simultan mit seinem Traumgesicht gezeigt wird. 
13 Franz Meyer: Traum und bildende Kunst. In: Therese Wagner-Simon (Hrsg.): Traum und Träumen: 
Traumanalysen in Wissenschaft, Religion und Kunst. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1984. S. 162–178. 
S. 164. 
14 Cornelia Manegold: Wahrnehmung – Bild – Gedächtnis. Studien zur Rezeption der aristotelischen 
Gedächtnistheorie in den kunsttheoretischen Schriften des Giovanni Paolo Lomazzo. Hildesheim: Olms 
2004 (= Studien zur Kunstgeschichte 158). S. 26. 



10 
 

dem Flüchtigen des Traumes und üben gerade deshalb eine besondere Faszination auf 

den Betrachter aus. Es sind Traumbilder15, die dieses rätselhafte Kuriosum auf einer 

allegorischen und / oder motivischen Ebene – als ›konstruierte Traumsphäre‹ – 

aufzeigen. 

Da Malerei, Zeichnung und Grafik statische zweidimensionale Kunstformen sind, muss die 

Gestaltung einer solch komplexen und abstrakten Thematik wie der des Traumes einem 

epochenspezifischen Wissensdiskurs unterliegen. Wie unter anderem Silvia Volterrani 

angemerkt hat, existiert jedoch keine verbindliche und einheitliche Ikonographie für den 

Traum.16 Dies stellt für die Analyse der Bildwerke ein grundsätzliches methodisches 

Problem dar.  

In traumbezogenen Passagen der Werke klassisch-antiker Autoren werden Träume in 

unterschiedlicher Form thematisiert, wobei jedoch kein spezifisches äußeres 

Erscheinungsbild übermittelt wird. Beispielsweise sind es kleine Traumwesen, die laut 

Penelopes Erzählung in Homers Odyssee aus den Traumtoren herausschwirren, oder die 

drei Traumgötter Morpheus, Phantasos und Icelos, die in Ovids Metamorphosen im 

Kontext des Schlafgottes Erwähnung finden.17  

Ikonographische und mythographische Vorbilder für den Traum im Sinne eines 

Bildsymbols fehlen. Die Versuche der Künstler, sich diesem unergründlichen Kuriosum 

auf bildkünstlerischem Wege anzunähern, haben in der (zweidimensionalen) Kunst eine 

Vielfalt von Formen angenommen.  

Die fortschreitende Beschäftigung mit dem Traum zeigte sich zunächst vor allem in 

zeichnerisch oder druckgraphisch erstellten Werken. Michelangelos Zeichnung Il Sogno 

(Abb. 1), eine »Allegorie neuplatonischer Prägung«18, oder der kryptische Kupferstich Il 

Sogno di Raffaello (Abb. 2) von Marcantonio Raimondi sind Beispiele bildkünstlerischer 

Auseinandersetzung mit dem Traum in der ersten Hälfte des 16. Jahrhunderts, die zur 

Entstehung des rinascimentalen Diskurses über den Traum beitrugen.19  

 
15 Der Begriff »Traumbild« wird in dieser Arbeit synonym zu »Traumdarstellung« verwendet. In beiden 
Fällen sind, falls nicht explizit darauf hingewiesen, die bildkünstlerisch realisierten Arbeiten der Künstler 
und nicht das in der Imagination entstandene Traumerlebnis während des Schlafes gemeint. 
16 Vgl. Silvia Volterrani: L’occhio di Morfeo. Per una tipologia di immagini di sogno nell’emblematica 
cinquecentesca. In: Diess. (Hrsg.): Le metamorfosi dei sogno nei generi letterari. Florenz: Le Monnier 2003. 
S. 51–67. S. 52. 
17 Siehe hierzu die Ausführungen im Hauptkapitel III.  
18 Zehnpfennig: ›Traum‹ und ›Vision‹. S. IX. 
19 Siehe hierzu Kap. II.3. 



11 
 

Das per se unkonventionelle Bildsujet gelangte in einen säkularen, repräsentativen 

Kontext, als einzelne italienische Renaissance-Fürsten solchermaßen enigmatische 

Darstellungen für ihre herrschaftlichen Räumlichkeiten in Auftrag gaben.  

Traumaffine Verbildlichungen mit einer auch politischen Dimension stellen in ihrer 

geläufigeren Form (fingierte) »gemalte Traumvisionen«20 prophetischer oder 

symbolischer Art dar, die aristokratischen und kirchlichen Oberhäuptern sowie anderen 

Autoritäten als Herrschafts- und Existenzlegimitation dienten.21 Beispielhaft hierfür ist 

das um 1295 entstandene Fresko Il Sogno di Innocenzo III., »Der Traum des Papstes 

Innozenz III.«, von Giotto di Bondone in der Oberkirche in Assisi. Auf der Darstellung, die 

als eine »der Säulen der ›Gründungslegende‹ des Franziskanerordens«22 definiert wird, 

sind simultan sowohl der schlafende Papst als auch dessen Traum zu erkennen, in dem er 

Franz von Assisi sieht, als dieser gerade die vom Einsturz bedrohte Lateransbasilika 

stützt.  

Bei den durch fürstlichen Auftrag entstandenen besonderen Traumbildern, auf denen 

hier das Hauptaugenmerk liegt, handelt es sich um eine sehr überschaubare Anzahl von 

Werken, die sich motivisch und kompositorisch aus dem in der Hauptsache christlichen 

Bezugsrahmen gelöst haben. Diese wurden vornehmlich nicht für die breite 

Öffentlichkeit, sondern für fürstliche Gemächer geschaffen. Drei dieser 

außergewöhnlichen ›Fürsten-Traumbilder‹, die in den 1540er- bis 1570er-Jahren 

entstanden, stehen im Mittelpunkt dieser Untersuchung: Battista Dossis Un Sogno in den 

sogenannten Stanze Nuove im Palazzo Ducale Estense (Ferrara), das Rundfresko Casa del 

sonno von Taddeo Zuccari in der Camera dell’Aurora des Palazzo Farnese in Caprarola 

sowie Giovanni Battista Naldinis Allegoria dei sogni im Studiolo des Palazzo Vecchio in 

Florenz. 

Das in den 1540er-Jahren geschaffene Ölbild Un Sogno (Abb. 3) von Battista Dossi (1490–

1548) entstand als Auftragswerk für den Herzog von Ferrara, Modena und Reggio, Ercole 

II. d'Este (1508-1559). In den Stanze Nuove bildete das Gemälde mit seiner durchaus 

 
20 Jan Harasimowicz: Traum und Politik in der Malerei und Graphik des 16. und 17. Jahrhunderts. In: Peer 
Schmidt u. Gregor Weber (Hrsg.): Traum und res publica. Traumkulturen und Deutungen sozialer 
Wirklichkeiten im Europa von Renaissance und Barock. Berlin: Akademie 2008. S. 183–199. S. 185. 
21 Mit derartigen Traum-Visualisierungen politischen Charakters hat sich Jan Harasimowicz in seinem 
kunsthistorischen Beitrag zu der vornehmlich geschichts- und literaturwissenschaftlich ausgerichteten 
Tagung »Traum und Politik. Deutungen sozialer Wirklichkeiten im Europa des Barock« am Institut für 
Europäische Kulturgeschichte der Universität Augsburg (Oktober 2005) befasst: Harasimowicz: Traum und 
Politik (siehe Anm. 20). 
22 Harasimowicz: Traum und Politik. S. 185. 



12 
 

disparat wirkenden Motivik und komplexen Komposition wohl den Nacht-Part innerhalb 

eines gemalten allegorischen Tageszeitenzyklus, der in situ nicht mehr vorhanden ist. Da 

keine schriftliche Programmvorlage für den Raum überliefert ist, in der die gezeigte 

Szenerie und eine mögliche Bezugnahme auf den Estensischen Auftraggeber enthalten 

sein könnte, ist die Bedeutung des Bildes nur schwer ergründbar. 

Etwa zwanzig Jahre später schuf Taddeo Zuccari (1529–1566) im Palazzo Farnese 

(Caprarola) zusammen mit weiteren den Traum, den Schlaf und die Tageszeiten 

betreffenden Malereien das Rundfresko Casa del Sonno (Abb. 4) für das Schlafzimmer von 

Kardinal Alessandro Farnese den Jüngeren (1520–1589). Aus der von Annibale Caro 

konzipierten, en détail überlieferten Programmschrift für den Raum geht hervor, dass 

sich dieses Fresko, das in einem engen bildprogrammatischen Zusammenhang mit den 

anderen gemalten Szenerien und Figuren in dem Schlafraum steht, wohl direkt über der 

Schlafstätte des Kirchenfürsten befand. Eine unmittelbare Verbindung zur 

Repräsentation Kardinal Alessandro Farneses wird in Caros Programm jedoch nicht 

konkret hergestellt. 

Bei dem dritten Analysebeispiel handelt es sich um das ovale Gemälde Allegoria dei sogni 

(Abb. 5), das Giovanni Battista Naldini (1535–1591) 1571 für das im Palazzo Vecchio in 

Florenz befindliche Studiolo des Großherzogs der Toskana, Francesco I. de’ Medici (1541–

1587), geschaffen hat. Das Bild ist eines von vierunddreißig Tafelbildern für diesen Raum 

mit primär privatem Charakter, dessen Ausstattung den Themen Natur und Kunst 

gewidmet war. Ein ikonographisches Raumprogramm, das von dem humanistischen 

Berater Francescos I., Vincenzo Borghini, entwickelt wurde, ist übermittelt. In diesem 

Programm wird jedoch weder explizit auf Allegoria dei sogni noch auf den Auftraggeber 

Bezug genommen. 

Die definitive Bedeutung der drei Werke bleibt unbestimmt. Offensichtlich jedoch wurde 

das semantische Potential der Traumdarstellungen von den jeweiligen Auftraggebern für 

repräsentative Zwecke in Anspruch genommen. 

Forschungsstand 

Aus kunstwissenschaftlicher Perspektive besteht noch einiger Forschungsbedarf 

hinsichtlich der Thematik des Traumes in den Bildkünsten der (italienischen) 

Renaissance. Eine Untersuchung dieser besonderen Form von Traumbildern, deren 

Einbindung in Residenz-Bildprogramme sowie ihr Bezug zum und ihre Signifikanz für den 



13 
 

jeweiligen fürstlichen Auftraggeber ist bisher nicht tiefergehend durchgeführt worden. 

Die zugehörige Quellen- und Forschungslage zu den drei erwähnten zentralen Werken in 

der vorliegenden Arbeit, Battista Dossis Un Sogno, Taddeo Zuccaris Casa del sonno und 

Allegoria dei sogni von Giovanni Battista Naldini, wird in den jeweiligen Unterkapiteln des 

Hauptkapitels III angegeben. 

Die Renaissance-Traumthematik, die einen vergleichsweise wenig beachteten Bereich in 

der Forschung darstellt, hat in der Literaturwissenschaft in einem größeren Umfang 

Aufmerksamkeit erfahren. 

Claire Gantet hat in ihrer 2010 erschienenen Habilitationsschrift23 eine umfassende 

Abhandlung zur Wissens- und Kulturgeschichte des Traumes in der Frühen Neuzeit 

veröffentlicht. Hierin beschreibt die Autorin den Traum als kulturelles Phänomen der 

Frühen Neuzeit und beleuchtet auf der Grundlage diverser Traumtexte die Bandbreite 

verschiedener Aspekte der Deutung und des Wissens zu diesem Thema in der Periode von 

1500 bis 1750. Gantet untersucht aus wissenschaftsgeschichtlicher Perspektive jenes 

Wissen über den Traum, das in der Auseinandersetzung mit diesem Phänomen 

herangezogen wurde sowie die Relevanz des Traumes und des Traumwissens im Heiligen 

Römischen Reich. Gerade im Hinblick auf die Frage nach dem vermittelten Wissen in den 

Traumdarstellungen stellt Gantets Schrift eine aufschlussreiche Grundlage für diese 

Arbeit dar.  

In diesem Kontext ist ebenso Peter-André Alts 2002 erschienenes Werk Der Schlaf der 

Vernunft24 zu nennen, in dem sich der Autor dem Traum in der Literatur von der Frühen 

Neuzeit bis zur Moderne nach kulturgeschichtlichen Gesichtspunkten nähert. Für seine 

Untersuchung beleuchtet Alt das Wissen über den Traum seit der Antike und liefert einen 

für diese Arbeit wertvollen Überblick über das Traumverständnis im 15. und 16 

Jahrhundert. 

Hinsichtlich profunder wissenschaftlicher Betrachtungen von Traumdarstellungen in der 

Bildkunst der (italienischen) Renaissance sind allem voran die Publikationen von 

 
23 Claire Gantet: Der Traum in der Frühen Neuzeit. Ansätze zu einer kulturellen Wissenschaftsgeschichte. 
Berlin: De Gruyter 2010. 
24 Alt: Der Schlaf der Vernunft (siehe Anm. 3).  



14 
 

Francesco Gandolfo25 und Marianne Zehnpfennig26 anzuführen, die eine wichtige Basis 

für diese Studie bilden.  

In seiner 1978 erschienenen Monographie Il »Dolce tempo« hat Francesco Gandolfo 

kunstwissenschaftliche Aspekte der Traumthematik behandelt. In der interdisziplinär 

angelegten Schrift analysiert der Kunsthistoriker das komplexe Thema Traum anhand 

bildkünstlerischer Beispiele unter Einbeziehung literarischer Werke und vor dem 

Hintergrund kulturhistorischer Ereignisse und philosophisch-gesellschaftlicher 

Bewegungen. Gandolfo stellt das Thema des Traumes in der bildenden Kunst zur Zeit der 

Renaissance als ambivalentes, flüchtiges Phänomen dar, das keinem verbindlichen 

Darstellungsschema folgt. 

Marianne Zehnpfennig behandelt in ihrer 1979 verfassten philosophischen 

Dissertationsschrift Illustrationen zu Traumerzählungen und prophetischen Träumen27, 

Visualisierungen zu Kosmos-Visionen sowie »Traumdarstellungen mit symbolischem 

Charakter«28, die »kein festlegbare[s] Bildschema«29 aufweisen. Letztere sind, so 

Zehnpfennig, als ein Ergebnis der »große[n] Auswirkungen« durch »die 

Wiederentdeckung der Philosophie Plato’s [sic] in Italien«30 in Bezug auf »die 

Themenwahl in der Malerei und Graphik«31 anzuerkennen. Zu den Traumbildern mit 

symbolischem Charakter gehört auch Michelangelos Zeichnung Il sogno (1533), die im 

Zentrum von Zehnpfennigs Forschungsarbeit steht.  

In einzelnen Beiträgen, wie Martin Warnkes »Traumbilder«32 oder Horst Bredekamps 

»Traumbilder von Marcantonio Raimondi bis Giorgio Ghisi«33, werden weitere wertvolle 

Gesichtspunkte zur Renaissance-Traumdarstellung aufgezeigt sowie markante Arbeiten 

analysiert, die für die (Be-)Deutung der hier thematisierten Werke relevant sind. 

Bredekamps Aufsatz ist für diese Arbeit insofern wichtig, als der Autor sich mit einer 

Auswahl der besonderen, primär profanen Traumbilder befasst. Sein Fokus liegt hierbei 

auf Giorgio Ghisis Il sogno di Raffaelo, für das Bredekamp wegweisende interpretative 

 
25 Francesco Gandolfo: Il »Dolce tempo«. Mistica, ermetismo e sogno nel Cinquecento. Rom: Bulzoni 1978 
(= Centro studi »Europa delle Corti« / Biblioteca del Cinquecento 5). 
26 Zehnpfennig: ›Traum‹ und ›Vision‹ (siehe Anm. 10).  
27 Siehe hierzu auch die Publikation von David Ganz: Medien der Offenbarung. Visionsdarstellungen im 
Mittelalter. Berlin: Reimer 2008. 
28 Zehnpfennig: ›Traum‹ und ›Vision‹. S. 104. 
29 Zehnpfennig: ›Traum‹ und ›Vision‹. S. 103.  
30 Zehnpfennig: ›Traum‹ und ›Vision‹. S. IX. 
31 Zehnpfennig: ›Traum‹ und ›Vision‹. S. IX. 
32 Warnke: Traumbilder (siehe Anm. 6). 
33 Bredekamp: Traumbilder (siehe Anm. 2).  



15 
 

Ansätze liefert. Martin Warnke diskutiert in seinem Aufsatz die medialen Gegebenheiten 

der Traumdarstellung in der zweidimensionalen Kunst. Vor diesem Hintergrund stellt er 

heraus, dass sich dem Künstler »durch Verfremdung«34, etwa durch die Einbindung von 

Chimären in das Bild, ein Mittel zur Markierung einer Traumwelt bietet.  

Eine wichtige Arbeitsgrundlage für den hier vorliegenden Forschungsgegenstand stellt 

die Ausstellung Il sogno nel Rinascimento (Florenz 2013) sowie der zugehörige Katalog35 

dar. Hierin wird ein Spektrum der Kategorien onirischer Visualisierungen zur Zeit der 

Renaissance aufgezeigt. Es wurden nicht alleine entsprechende Bildwerke 

zusammengetragen, sondern auch zeitgenössische Ausgaben antiker Schriften über den 

Traum wie auch Traumdarstellungen im Bereich der Literatur berücksichtigt. In Bezug 

auf die bildende Kunst wird hier eine Verbindung hergestellt von (biblisch-

)prophetischen Traum- und Visionsdarstellungen, Verbildlichungen antik-

mythologischer traumthematischer Handlungen, über Traumbilder sowohl 

moralisierenden Charakters einerseits als auch erotisierenden Inhaltes andererseits bis 

hin zu den geheimnisvollen und gar angsteinflößenden onirischen Darstellungen 

italienischer und nordalpiner Meister sowie Wiedergaben ›individueller‹ Träume. 

Aufbau 

Als differenzierte Einführung in den rinascimentalen Traumdiskurs ist das hierauf 

folgende Kapitel II angelegt. Hierin werden im Sinne einer interdisziplinären 

Untersuchung grundlegende Aspekte der historischen Beschäftigung mit dem Traumsujet 

überblicksartig dargelegt. Um den vorgeprägten Wissensstand und die kulturellen 

Gesichtspunkte zur Traumthematik aufzuzeigen, werden hier die theoretische 

Auseinandersetzung mit dem Traum-Gegenstand (Kapitel II.1), exemplarische 

Traumdarstellungen in der Literatur (Kapitel II.2) sowie ausgewählte Arbeiten in den 

Bildkünsten (Zeichnung, Malerei und Druckgraphik) (Kapitel II.3) betrachtet. Der Verweis 

auf beispielhafte literarische Werke soll zum einen die Diversität der Einbindung des 

Traumsujets in Textform und zum anderen das traumdarstellerische Potenzial des 

Mediums der Literatur aufzeigen. Zudem dienen diese Werke hier als Grundlage für eine 

Gegenüberstellung der Genres und ihrer medialen Besonderheit in Bezug auf die Traum-

Applikation und -Greifbarmachung. Vor allem die bildkünstlerischen Traum-Werke in II.3 

 
34 Warnke: Traumbilder. S. 122. 
35 Il Sogno nel Rinascimento. Hrsg. von Yves Hersant, Chiara Rabbi Bernard u. Alessandro Cecchi. Ausst.-Kat. 
Palazzo Pitti Galleria Palatina Florenz 2013. 



16 
 

liefern eine Arbeitsgrundlage für das zentrale Kapitel III, in dem traumthematische 

Malereien vor dem Hintergrund fürstlicher Repräsentation und Auftraggeberschaft 

untersucht werden. Sie sind ebenso ein fundamentaler Bestandteil für die 

Auseinandersetzung mit der Frage nach den medialen Möglichkeiten zur Darstellung des 

Traumsujets. 

  



17 
 

II. ›Traumkultur‹ in der italienischen Renaissance  

Seit der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts avancierte die Traumthematik zu einem 

Gesprächsschwerpunkt, der vor allem in gelehrten Kreisen auf neu entfachtes Interesse 

stieß. Unter dem Gesichtspunkt physiologischer, theoretischer und philosophischer 

Betrachtung erfahren der Traum und das Träumen besondere Beachtung36:  

Das Traummotiv wirkte als Kristallisationspunkt der Auseinandersetzungen. Als 
körperliches bzw. übernatürliches Medium, als Produkt der Einbildungskraft, als Folge 
von Bildern in Abwesenheit ihrer Gegenstände, als Tätigkeit der Seele im Schlaf, als 
unterlegene Form der Kommunikation mit dem Göttlichen, fasste es alle umstrittenen 

Fragen zusammen.37 

II.1 Zur theoretischen Beschäftigung mit dem Traum – Physiologische 

Erkenntnisse, Traumbücher und -traktate 

Eine der wohl ausschlaggebenden Kräfte für die intensive Beschäftigung mit diesem 

Faszinosum war die Neuveröffentlichung von antiken Abhandlungen zur Zeit des 

Renaissance-Humanismus.38 Traumbücher und -Traktate wurden neu ausgelegt, 

erweitert und maßgeblich durch die Etablierung des Buchdrucks einer breiteren 

Leserschaft zur Verfügung gestellt. In der ersten Hälfte des 16. Jahrhunderts wurde in 

Venedig von Aldo Manuzio die ins Lateinische übersetzte Oneirocritica des Artemidor von 

Daldis (2. Jh. n. Chr.) neu editiert und die Niederschrift des Synesius von Kyrene (373–414 

n. Chr.) De insomniis, »Über die Träume« (griech.: Perí enhypníōn), 1497 von Marsilio 

Ficino ins Italienische übertragen. Anfangs in nur griechischer Sprache, erschienen seit 

der zweiten Hälfte des Cinquecento die Ausgaben in lateinischer, italienischer, 

französischer, deutscher und englischer Übersetzung. Die Commentarii in Somnium 

Scipionis des Macrobius (390–430 n. Chr.) wurde 1472 publiziert.39  

Artemidor unternimmt mit seinem Werk einen Versuch, eigene sowie Träume anderer 

Personen, ihrem Deutungsgehalt entsprechend, in Kategorien einzuordnen. Er entwickelt 

in seiner Schrift systematisierte Deutungs-Schemata, wobei er den Fokus auf das 

prophezeiende Potenzial der Träume legt. Jede Art von Träumen verfüge laut Artemidor 

über Formen von Aphorismen.40 Artemidor unterscheidet in seiner Schrift zwischen zwei 

 
36 Vgl. Marina Beer: L'ozio onorato. Saggio sulla cultura letteraria del Rinascimento. Rom: Bulzoni 1996. S. 
201–203. 
37 Gantet: Der Traum in der Frühen Neuzeit. S. 49. 
38 Vgl. Bredekamp: Traumbilder. S. 63. 
39 Vgl. Gandolfo: Il »Dolce Tempo«. S. 251 f.; Gantet: Der Traum in der Frühen Neuzeit. S. 57 u. 77. 
40 Vgl. Alt: Der Schlaf der Vernunft. S. 33. S. 41–44. Zu Artemidors Schrift vgl. auch Carl Alfred Meier: Die 
Bedeutung des Traumes. 2. Aufl. Olten: Walter 1975. S. 97–101. 



18 
 

Traumarten: zum einen dem »enhypnion« und zum anderen dem »oneiros«, wobei zuerst 

genannte gegenwärtige und letzterer zukünftige Ereignisse andeute.41  

Von besonderer Signifikanz für den Renaissance-Neuplatonismus war das Traktat »Über 

die Träume« des Synesius von Kyrene, der andere Traumbücher aufgrund ihres 

Allgemeinheitscharakters in Bezug auf die Traumdeutung missbilligte.42 Entscheidend für 

die Auffassung über den Traum sei der Zugang zu transzendenten Weissagungen durch 

die menschliche Phantasie »als eine höhere Art sinnlicher Wahrnehmung«43 und als 

Spiegel der Seele, die »die Bilder des Werdenden in sich«44 trägt. Ihr sei demnach eine 

»Mittelstellung zwischen Seele und Körper«45 zuzuschreiben. Die dem Körper überlegene 

unsterbliche und reine Seele46 eines jeden Menschen47 könne sich bei sittsamer 

Lebensführung schimärischen Traumbildern entziehen und eine Nähe zum Göttlich-

Transzendenten finden.48 Der Neuplatoniker49 betont in seinem Traktat, für dessen 

 
41 Vgl. Paoli: Sognare nel Cinquecento. S. 31. 
42 Vgl. Wolfram Lang: Das Traumbuch des Synesius von Kyrene. Uebersetzung und Analyse der 
philosophischen Grundlagen. Hrsg. von Ernst Hoffmann u. Heinrich Rickert. Tübingen: Mohr Siebeck 1926 
(= Heidelberger Abhandlungen zur Philosophie und ihrer Geschichte 10). S. 88. Synesius' Aussage hierzu 
findet sich in Abschnitt 151 B seiner Niederschrift Über die Träume. 
43 Lang: Traumbuch. S. 50. Zur Unterscheidung von ›Pneuma‹ und ›Phantasie‹ bei Synesius siehe Lang: 
Traumbuch. S. 47. Zum Begriff des ›Pneumas‹ als »umfassendste[s] Sinnesorgan und die erste 
Verleiblichung der Seele « (135 D–136 A; Lang: Traumbuch. S. 9.) mit seiner »eigentümlichen 
Zwischenstellung zwischen Geistigem und Körperlichem« (Lang: Traumbuch. S. 58) in der Schrift des 
Synesius siehe Lang: Traumbuch. S. 57–80. 
44 Abschnitt 134 B des Traumbuches. Lang: Traumbuch. S. 7. 
45 Meier: Die Bedeutung des Traumes. S. 95. 
46 Hierzu heißt es im Abschnitt 148 D–149 A von De insomniis: »Die Traummantik ist bei allen Menschen, 
indem sie sich als guter Dämon eines jeden erweist und die Gedanken des Tages irgendwie weiterspinnt. 
Daher ist diejenige Seele ein kluges Wesen, die sich frei hält von der Ueberschwemmung äußerer Eindrücke, 
welche nur mannigfach Fremdes in sie hineintragen. Denn die Bilder […] bietet sie […] denen dar, die sich 
in ihr Inneres kehren, und übermittelt ihnen den Inhalt des Göttlichen.« Lang: Traumbuch. S. 23. Eine 
Überreizung der Sinne könne durch die Philosophie gemieden werden, »welche Ruhe in ihm [= dem Geist, 
H. C.] schafft vor den Affekten«. 150 A; Lang: Traumbuch. S. 25. Wolfram Lang vermutet in seiner 
Untersuchung zu Über die Träume, dass auf keine christliche Komponente in den Äußerungen des antiken 
Schriftstellers zu schließen sei, da die Entstehung des Textes um 404 n. Chr. datiert werden könne, die 
christliche Taufe Synesius' jedoch erst 410 n. Chr. erfolgt sei. Vgl. Lang: Traumbuch. S. 33. 
47 Zu diesem liberalen Gedanken äußert sich Synesius in Abschnitt 144 C seines Traumbuches: »Denn Gott 
ist es gleichgültig, ob einer aus dem Geschlecht der Eteobutaden oder ein niedriger Sklave ist. Auf diesem 
demokratischen Zug beruht gerade die Menschenfreundlichkeit des Traums, auf der Einfachheit und 
Selbstgenügsamkeit gerade seine Philosophie, auf der Tatsache, daß er überall zu finden ist und nicht in 
Wasser, Felsen oder Erdspalten wohnt, gerade seine Gottähnlichkeit.« Lang: Traumbuch. S. 19. Weiter heißt 
es in 145 D – 146 A: »Es soll sich also Mann und Weib mit der Traummantik beschäftigen, alt und jung, arm 
und reich, Herrscher und Untertan, Städter und Bauer, Handwerker und Rhetor. Kein Geschlecht, kein Alter, 
kein Vermögen, keinen Stand schließt sie von sich aus. Allen ist sie überall gegenwärtig, immer bereit die 
Zukunft zu künden, eine gute und verschwiegene Beraterin.« Lang: Traumbuch. S. 20. 
48 Vgl. Meier: Die Bedeutung des Traumes. S. 92 f.; Lucia Saudelli: Un dit d'Héraclite dans le traité sur le 
songes de Synésios de Cyrène. In: Helmut Seng u. Lars Martin Hoffmann (Hrsg.): Synesios von Kyrene. 
Politik – Literatur – Philosophie. Turnhout: Brepols 2012. S. 231–246. S. 243. 
49 »Und am deutlichsten wird schließlich die allgemein neuplatonische Einstellung unseres Autors in dem 
Preis des Aufstiegs der Seele, der Ekstase (134 D u. 143 A), dem Höchsten, was die Träume dem Menschen 
bringen können.« Lang: Traumbuch. S. 49. 



19 
 

Niederschrift er angeblich im Traumzustand Impulse erhalten und den Text innerhalb 

weniger Stunden einer Nacht verfasst habe50, die Zweckdienlichkeit der Traummantik für 

das irdische Leben (vgl. 143 A).51 In seiner Schrift empfiehlt Synesius den Lesern, sowohl 

Buch über die Ereignisse des Tages als auch über das im Traumschlaf Gesehene zu 

führen.52  

In gleichem Maße wird den Erkenntnissen des Macrobius aus seinem Traktat 

Commentarii in Somnium Scipionis von den Renaissance-Zeitgenossen eine bedeutende 

Rolle zugeschrieben. Macrobius Schrift rekurriert auf dem in Ciceros De re publica (54–51 

v. Chr.) dargelegten Traum des Scipio Aemilianus (Africanus Minor), dem sein 

Amtsvorgänger Scipio Africanus (Africanus Maior) im Zustand des Schlafes erscheint.53 In 

seinem Kommentar konzentriert sich Macrobius auf den weissagenden Gehalt, das 

Empfangen einer übergeordneten Erkenntnis, die lediglich während des Träumens 

verspürt werden könne.54  

Der Autor des Kommentars zum Somnium Scipionis entwickelt in seiner Abhandlung ein 

kategorisches System, dem er Träume55 unterschiedlicher Art zuteilt. Als »oraculae« 

bezeichnete der Philosoph die divinatorischen Träume, die sich wiederum in »somniae«, 

Symbolträume, und »visiones« gliedern, denen Macrobius ein prophezeiendes Vermögen 

beimisst. Weiter spricht er von »insomnia«, die als natürliche Träume bezeichnet werden 

können sowie schließlich von den sogenannten »phantasma« oder »visus«, die als 

trügerische Erscheinungen zwischen Tag und Nacht beziehungsweise Wachen und 

Schlafen aufzufassen sind.56 Bei Macrobius »wird dem Traum« so Peter-André Alt,  

[einerseits] eine imaginative Überschreitung der sinnlich erfahrbaren Wirklichkeit 
zugeschrieben, andererseits besitzt er einen außerordentlichen Charakter, weil er 
Wahrheiten vermittelt, die dem Menschen im Wachzustand verborgen bleiben.57  

 
50 Vgl. Lang: Traumbuch. S. 17. 
51 Vgl. Lang: Traumbuch. S. 32 f. 
52 Vgl. Paoli: Sognare nel Cinquecento. S. 34. Die entsprechenden Äußerungen befinden sich in den 
Abschnitten 153 A–C des Synesianischen Traumbuches. 
53 Vgl. Alt: Der Schlaf der Vernunft. S. 53. Die Traumerzählung befindet sich im sechsten Buch (9–29) von 
Ciceros De re publica. 
54 Vgl. Alt: Der Schlaf der Vernunft. S. 53. 
55 Die gemeinhin oftmals unpräzise Unterscheidung von ›Traum‹ und ›Vision‹ wird von Macrobius 
dergestalt definiert, dass die Vision, im Gegensatz zum Traum, eine wahrheitsgemäße Prophetie liefere. Vgl. 
Giorgio Stabile u. Agostino Paravicini Bagliani: Einleitung. In: Diess. (Hrsg.): Träume im Mittelalter. 
Ikonologische Studien. Stuttgart: Belser 1989. S. 7 f. S. 8.  
56 Vgl. Bernd Manuwald: Traum und Traumdeutung in der griechischen Antike. In: Rudolf Hiestand (Hrsg.): 
Traum und Träumen. Inhalt, Darstellung, Funktion einer Lebenserfahrung in Mittelalter und Renaissance. 
Düsseldorf: Droste 1994. S. 15–42. S. 25 f.; Meier: Die Bedeutung des Traumes. S. 91. 
57 Alt: Der Schlaf der Vernunft. S. 54.  



20 
 

Der sich in den Denkordnungen der antiken Gelehrten herausbildende Aspekt zum Traum 

– die Seele des genügsam Lebenden verfüge im Schlaf, einem Zustand, in dem Körper und 

Geist unbeeinträchtigt von äußerlichen Apperzeptionen seien, über eine besondere 

Sensibilität für überirdische und wahrhafte Botschaften – dominiert ebenso das 

Traumverständnis der Renaissance-Humanisten. 

Der Traum als Mittel der Weissagung und physisch hervorgerufenes Kuriosum 

Das Wissen über Träume speiste sich im 15. und 16. Jahrhundert von diametralen 

Auffassungen; einerseits galt der Traum als ein körperlich hervorgerufenes Erlebnis, 

andererseits als übernatürliches Phänomen. Diese seit der Antike vorherrschende, 

allgemein anerkannte Auffassung über den Traum hatte im Zeitalter der Renaissance 

weiterhin ihre Gültigkeit: Der Traum kann ein prophezeiendes Medium sein, das einer 

übernatürlichen, außerkörperlichen Entität entstammt und göttliche, wie auch teuflische 

Botschaften vermittelt, oder eben eine durch körpereigene Prozesse hervorgerufene 

imaginierte Bilderfolge.58 Bereits in Platons Abhandlungen über den Traum wird deutlich, 

»daß die Antike natürliche und göttliche Träume für Bestandteile eines einheitlichen 

Menschen- und Weltbildes hält.«59 Sowohl in der Antike als auch in der Renaissance 

wurde dem Traum insofern eine besondere Signifikanz zugesprochen, als man vermutete, 

»im Traum lagere sich ein individuelles oder göttliches Wissen ab, das mit dem 

alltäglichen Erfahrungswissen nicht verrechnet werden könne.«60 

Den mantischen Träumen wurde ein besonderer Wert beigemessen. Es galt, die meist 

verschlüsselte Traumbotschaft mit voraussagendem Charakter entsprechend 

auszulegen.61 Der unsterblichen Seele wurde von den Neuplatonikern eine vorrangige 

Rolle zugestanden, da sie mit ihrer »angeborenen weissagenden Kraft«62 den Traum 

anregen konnte und der Traum als Mittel des Erkenntnisgewinns wahrgenommenen 

wurde. 

Trotz einer schlüssigen, physiologisch-wissenschaftlichen Erklärung für den Ursprung 

des Traumes, wurde das Traumverständnis zur Zeit der Renaissance dennoch auffallend 

durch einen Traumglauben mit transzendentaler Prägung bestimmt. Die zweigeteilte 

 
58 Vgl. Alt: Der Schlaf der Vernunft. S. 23. 
59 Alt: Der Schlaf der Vernunft. S. 33. 
60 Alt: Der Schlaf der Vernunft. S. 31. 
61 Vgl. Thomas Rahn: Traum und Gedächtnis. Memoriale Affizierungspotentiale und Ordnungsgrade der 
Traumgenera in der Frühen Neuzeit. In: Ars memorativa (1993). S. 331–350. S. 334 f.  
62 Rahn: Traum und Gedächtnis. S. 334. 



21 
 

Sichtweise im Renaissance-Neuplatonismus auf dieses Themenfeld basiert auf den 

theoretischen Schriften Platons. In seiner Politea differenziert Platon die medizinisch 

ableitbaren körpereigenen Träume von den übernatürlichen Träumen. Erstere hätten 

ihren Ursprung in einer genusssüchtigen Lebensweise – wie etwa Alkoholmissbrauch, 

ungesundes Essen und Lüsternheit – und der daraus resultierenden mentalen Unruhe.63 

Diese  

bekundet sich in den verwirrenden Bildern des Schlafs. Die physiologisch bedingte 
Anspannung führt zur Stimulation der Phantasie, die ihrerseits den Traummechanismus 
in Gang setzt.64  

Bei einer nicht zu zügellosen Lebensweise und Entäußerung der zur geistigen Rührigkeit 

leitenden Versuchungen sei es jedem Menschen möglich, Träume von einer göttlichen 

Daseinsform zu empfangen. Die orthodoxen Christen rezipierten den Grundsatz, dass nur 

jener Mensch, der ein tugendhaftes Leben zu führen pflege und von anrüchigen 

Verlockungen fernbleibe, göttliche Träume erfahren könne.65  

Das in der Renaissance nahezu unverändert bestehende ambivalente Verständnis vom 

Traum zeugt wohl nicht zuletzt von einem dichotomen Verhältnis des humanistisch-

neuplatonischen Bemühens einer Profanisierung des Kosmos und der weiterhin 

vorherrschenden Auffassung von christlicher Frömmigkeit und Spiritualität. 

Physiologische Erkenntnisse über Schlaf und Traum 

Das antike Wissensgut über die Hirnforschung und mit ihr die physiologischen 

Erkenntnisse über die Hirntätigkeit während des Schlaf- und Traumzustandes 

entstammten im Wesentlichen den Überlieferungen des klassischen Altertums und 

wurden von den Renaissance-Humanisten im Gros übernommen. Den Sitz und Ursprung 

des Traumes im menschlichen Körper vermutete man, der Theorie des persischen 

Gelehrten und Arztes Avicenna (980–1037)66 folgend, im Gehirn.67  

 
63 Vgl. Alt: Der Schlaf der Vernunft. S. 33 f. 
64 Alt: Der Schlaf der Vernunft. S. 34. 
65 Vgl. Alt: Der Schlaf der Vernunft. S. 34 u. 54 f. 
66 Vgl. Anna Scherbaum: ›Was malt er nicht alles, was man nicht malen kann‹. Phantastik und Traum in der 
Graphik Albrecht Dürers. In: Martin Zenck, Tim Becker u. Raphael Woebs (Hrsg.): Signatur und Phantastik 
in den schönen Künsten und in den Kulturwissenschaften der frühen Neuzeit. München: Fink 2008. S. 123–
147. S. 140, Anm. 31.  
67 Vgl. Scherbaum: Phantastik und Traum. S. 140 f. Zur Zeit der Antike herrschte ein Disput darüber, in 
welchem Bereich des Körpers Vorgänge des Denkens – und folglich auch des Träumens – vonstattengingen. 
Neben der Verortung dieser kognitiven Prozesse im Kopf existierte zudem die Überzeugung einiger antiker 
Leitfiguren wie Homer und Aristoteles, der »Sitz von Seele und Verstand« (Hans Schadewaldt: Die 
mittelalterliche Physiologie des Traumgeschehens. In: Rudolf Hiestand (Hrsg.): Traum und Träumen. Inhalt, 
Darstellung, Funktion einer Lebenserfahrung in Mittelalter und Renaissance. Düsseldorf: Droste 1994.  



22 
 

Avicenna teilte verschiedenen Abteilungen des Gehirns bestimmte Funktionen zu. Bei 

diesen Bereichen handelt es sich um die sogenannten Ventrikel – mit Hirnflüssigkeit 

gefüllte Hohlräume. Die aus der Vier-Säfte-Lehre abgeleitete Ventrikellehre war ein 

zentraler Aspekt der Erforschung des Gehirns und seiner neuronalen Prozesse. Einer 

Dreiteilung folgend gab es nachstehende Gehirnbereiche: Den Vordersteven, den 

sogenannten interciput in der Mitte und im hinteren Teil die memoria-Kammer. 

Vordersteven und interciput folgten wiederum einer Zweiteilung: Im vorderen Ventrikel 

wurde der Gemeinsinn, der sogenannte sensus communis, und die Kammer der 

Vorstellung, imaginatio, verortet. Im mittleren Steven wurde die phantasia68, die 

»kombinatorische Vorstellung«69 und die estimativa-Kammer, die maßgebend für die 

›Bewertung‹ oder ›Einschätzung‹ des Gedankenmaterials war, lokalisiert. Der 

Traumprozess eines natürlichen Traumes begann der Avicennischen Theorie folgend bei 

der hintersten memoria-Kammer, aus der die Gedankensubstanz über die phantasia-, die 

die Traumvorgänge überhaupt erst ermögliche, in die imaginatio-Kammer, dem Ort des 

eigentlichen Traumprozesses, übertragen wurde. Es wurde angenommen, dass der 

körpereigene Traum durch Verschmelzung von Bildern von Tages- und Gedächtnisresten 

entstehe. Der sensus communis wurde als eine Art Gedankendepot für das Denken und 

Träumen begriffen.70  

Mit diesem physiologischen Prozess im menschlichen Gehirn wurde die Entstehung des 

natürlichen Traumes begründet. Formierten sich im Zustand des Schlafes 

angsteinflößende Phantasiebilder vor dem inneren Auge, wurde dies auf eine gestörte 

Imagination zurückgeführt. Besonders bemerkenswert ist, dass derartige Bilder 

beziehungsweise Alpträume dem allgemeinen Verständnis nach durch den Einfluss des 

Teufels hervorgerufen wurden. Die rational-wissenschaftliche Auffassung über die 

eigentlich rein körpereigene Entstehung von Traumprozessen wurde folglich mit dem 

Glauben an Übersinnliches im Traum verschmolzen. Wie der ›rein‹ natürliche galt der 

teuflische Traum als nicht auslegungsbedürftig.71 

 
S. 207–223. S. 215) befinde sich im Herzen. Vgl. Schadewaldt: Die mittelalterliche Physiologie des 
Traumgeschehens. S. 214 f. 
68 Marsilio Ficino grenzt die phantasia als »produktive […] Einbildungskraft« von dem »lediglich 
abbildenden Seelenvermögen (imaginatio)« (Sergius Kodera: Die gelehrte Magie der Renaissance von 
Marsilio Ficino bis Giovan Battista della Porta. In: Herbert Jaumann u. Gideon Stiening (Hrsg.): Neue 
Diskurse der Gelehrtenkultur in der Frühen Neuzeit. Ein Handbuch. Berlin: De Gruyter 2016. S. 345–388. S. 
362) ab. 
69 Scherbaum: Phantastik und Traum. S. 141. 
70 Vgl. Scherbaum: Phantastik und Traum. S. 141 f. 
71 Vgl. Schadewaldt: Die mittelalterliche Physiologie des Traumgeschehens. S. 221. 



23 
 

Marsilio Ficinos Theorie zum Traum in der Theologia Platonica (1482)  

Dass der auf einer Metaphysik fußende Traumglauben und die rational-

naturwissenschaftlichen Erkenntnisse über den Traum im rinascimentalen 

Wissensdiskurs keiner strikten Trennung unterlagen, zeigt sich ebenso in der Schrift des 

florentinischen Philosophen und Neuplatonikers Marsilio Ficino (1433–1499). Die 

Äußerungen des Humanisten zum Traum gelten zur Zeit der italienischen Renaissance als 

maßgebend. In seinem 1482 in Florenz erschienenen Werk über die Unsterblichkeit der 

Seele72, Theologia platonica de immortalitate animorum, misst er dem Traum eine 

herausragende und positive Rolle bei. Seine Ansichten hierzu stützen sich hauptsächlich 

auf Synesius von Kyrenes Auslegung über die Bedeutung von Schlaf und Traum. Der Schlaf 

bilde eine der sieben von Ficino genannten Formen der vacatio animae – der »Befreiung 

der Seele vom Leib«.73 In der Theologia Platonica heißt es hierzu: 

Wann können wir uns völlig entleeren, sodass wir diese Einflüsse spüren? Es gibt sieben 
Formen der Entleerung oder Freilassung: Im Schlaf, in der Ohnmacht, im melancholischen 
Zustand, in ruhiger Gesinnung, in Einsamkeit, in Verwunderung, und in Keuschheit.74 

Der im Dienste der Medici stehende Ficino schreibt dem Zustand der vacatio animae in 

Bezug auf die Vorstellungskraft eine hohe Bedeutung zu: 

Alle diejenigen [= die Philosophen, H. C.], die eine wichtige Entdeckung in einer höheren 
Kunst gemacht haben, machten sie besonders dann, wenn sie den Körper verlassen und 
Zuflucht in der Burg des Geistes genommen haben.75 

Der Schlaf, den Ficino als eine Form der von der körperlichen Hülle befreiten Seele 

begreift, kann sinngemäß als »eine göttliche Inspiration, die nur solchen Menschen 

zuteilwird, welche sich auch im Wachen über den Körper erhoben haben«76 aufgefasst 

 
72 Vgl. Paul Oskar Kristeller: Humanismus und Renaissance. Bd. 2: Philosophie, Bildung und Kunst. 
München: Fink 1976. S. 107 f. u. 119. 
73 Vgl. Paul Oskar Kristeller: Die Philosophie des Marsilio Ficino. Frankfurt am Main: Klostermann 1972. S. 
200 u. 296. Hier und im Folgenden von mir auf Grundlage der englischen Version der Theologia Platonica 
sinngemäß ins Deutsche übersetzt: Marsilio Ficino: Platonic theology [lat.: Theologia platonica de 
immortalitate animorum (1482)]. Hrsg. von James Hankins. Übers. von Michael Allen. Bücher XII–XIV. 
Cambridge: Harvard University Press 2004. S. 151. Analog ließe sich hier die Annahme Xenophons (um 430 
– 355 v. Chr.) anführen, die Seele sei »im Schlaf bindungslos, frei von irdischen Beschwernissen und daher 
aufnahmefähig für göttliche Botschaften«. Alt: Der Schlaf der Vernunft. S. 33. Alt bezieht sich hier auf 
Xenophon: Kyrupaedia VIII 7, 21. 
74 Im Originaltext heißt es: »Verum quando ita vacamus ut huiusmodi advertamus influxus? Septem sunt 
vacandi genera: somno, syncopi, humore melancholico, temperata complexione, solitudine, admiratione, 
castitate vacamus.« Ficino: Platonic theology. S. 150. 
75 Übersetzt von Antje Wittstock: Melancholia translata. Marsilio Ficinos Melancholie-Begriff im 
deutschsprachigen Raum des 16. Jahrhunderts. Göttingen: V&R Unipress 2011. S. 75. Die Autorin bezieht 
sich hierbei auf: Marsile Ficin: Théologie platonicienne de l'immoratalité des âmes. Texte critique établi et 
traduit par Raymond Marcel. Paris: Les Belles Lettres 1970. S. 202. 
76 Kristeller: Marsilio Ficino. S. 296. 



24 
 

werden. Die vacatio animae definiert sich durch »ein[en] Zustand, in dem sich die Seele 

vom Körper entfernt« und »die Seele im Schlaf der göttlichen Einwirkung unmittelbar 

zugänglich [wird], und zwar besonders die Seele eines ohnehin gereinigten und Gott 

zugewendeten Menschen.«77 

Die im Sinne des neuplatonischen Verständnisses unsterbliche und somit dem Körper 

überlegene Seele könne sich im Zustand des Schlafes vom Körper befreien und im Traume 

sogar eine Annäherung an das Göttliche, transzendent Übernatürliche erlangen. Jedoch 

nur diejenigen Menschen, die ein tugendhaftes und besonnenes Leben führen, seien 

privilegiert, derartige Träume zu empfangen.78 In der Theologia Platonica äußert sich 

Ficino darüber hinaus über die Gefahr einer buhlerischen und unersättlichen 

Lebensweise und deren Folge auf die Träume:  

Die Menschen, die von derartigen Träumen [= sinnlose Träume, H. C.] getäuscht sind, sind 
normalerweise diejenigen, die sich dem vergnüglichen Leben widmen und stark 
angezogen sind von den Dingen, die das Gefühl bewegen, und die die Phantasie deutlich 
auf diese Dinge richten, und auf jene, die erworben werden können, oder auf 
ablehnungswertes Übel. Folglich ist es so, dass die Überreste dieser Dinge deren [= die ein 
vergnügliches Leben führenden Menschen, H. C.] Phantasie in Träumen stört. Zudem, im 
Schlaf belastet durch exzessives Essen oder Trinken, haben sie [= diese Menschen, H.C.] 
nie eine unbelastete Phantasie. Wegen eines maßlosen Überschusses an Körpersäften und 
Dämpfen, sind diese Bilder, die in ihrer Phantasie in Bewegung gesetzt wurden, jene, die 
einen scheußlichen Anblick darstellen.79  

Mit seinem Postulat, dass die Vorstellungskraft des dekadent lebenden Menschen getrübt 

sei und folglich üble Traumbilder zutage bringe und nur die »Gott zugewendeten 

Menschen« mit sittenstrenger Lebenshaltung empfänglich für göttliche Träume seien, 

wird das von Platon begründete metaphysische Lehrkonstrukt von dem Humanisten 

aufgegriffen. 

Wie bereits aus antiken Schriften hervorgeht, wurde das Träumen am Morgen als 

günstigste Zeit zum Empfangen klarer Träume erachtet. Ficino greift hierbei die bereits 

in der Antike geltende Auffassung auf, nach der die Zeit am Morgen die deutlichsten 

Traumbilder hervorbringe. Die weit verbreitete Ansicht war, dass die morgendlichen und 

deutlichen Träume Zukunftsbotschaften mit wahrem Charakter enthielten. Die Klarheit 

des im Traum Gesehenen war lediglich durch den zu dieser Tageszeit vorherrschenden 

 
77 Kristeller: Marsilio Ficino. S. 296. 
78 Vgl. Kristeller: Marsilio Ficino. S. 296; Wittstock: Melancholia translata. S. 75.  
79 Im Originaltext heißt es: »Talibus insomniis [insomniae vanae] homines illi solent illudi qui voluptuosae 
vitae dediti ad ea quae movent sensum vehementer afficiuntur, et phantasiam ad haec vel tamquam bona 
adsciscenda vel tamquam mala reiicienda affigunt acerrime. Quo fit ut eorum reliquiae phantasiam turbent 
in somnis. Accedit quod nimio gravati cibo vel potu phantasiam in somno expeditam habent numquam. Nam 
propter immoderatam humorum vaporumque redundantiam imagines illae in phantasia saepe moventur, 
quae tetra spectacula praeferant.« Ficino: Platonic theology. S. 152. 



25 
 

physiologischen Zustand gegeben – ein geringer Einfluss der Körpersäfte auf das 

denkende Bewusstsein des Menschen – und somit die Folge einer ausgeglichenen 

körperlichen Konstitution. Dies betont Ficino auch in seiner Schrift Theologia Platonica. 

An entsprechender Stelle relativiert der Florentiner Gelehrte die verbreitete Ansicht über 

den vermeintlich wahrheitsverheißenden Morgentraum80: 

Obwohl, wie unter dem Volk berichtet wird, Morgenträume wahrer sind, passiert dies 
nicht nur, weil wir gelassener sind (oft schlafen wir gelassen ein und dennoch sind die 
Visionen zu dieser Zeit nicht besonders klar), aber auch, weil die Prophezeiung beim 
Ankommen der Sonne und des Propheten Apoll verbessert wird; und die blutigen und 
glühenden Geister, die in dieser Stunde dominant sind, tragen mit ihrer Klarheit zur 
Klarheit der Vision bei.81 

Die Vorstellung von vor allem zur Morgenstunde entstehenden Traumbotschaften mit 

wahrheitsgetreuem Charakter, die bereits Synesius von Kyrene in De insomniis 

thematisierte, blieb weiterhin präsent.82 

Von Ficino stammt jedoch auch eine gegenteilige Äußerung zum Traum, die er in einem 

Brief an Lottieri Neroni darlegt:  

[A]lle weltlichen Geschehnisse [seien] nichts als Träume […], die nur von den Philosophen 
als Illusionen erkannt werden, Träume, aus denen nur die platonische Wahrheit erwecken 
kann.83 

Gerolamo Cardanos Somniorum Synesiorum, omnis generis insomnia explicantes, Libri IV  

Zu einer der wichtigsten theoretischen Abhandlungen zum Traum zählt Gerolamo 

Cardanos (1501–1576) Somniorum Synesiorum. Wie schon Marsilio Ficino beruft sich 

Cardano bei seinen Äußerungen über den Traum zu einem erheblichen Teil auf die 

Erkenntnisse des Synesius von Kyrene, was bereits der Titel seines 1562 erschienenen 

Werkes suggeriert. Das Werk von Cardano ist ähnlich aufgebaut wie die Traumsammlung 

De insomnis des Artemidor von Daldis. Auch er unterteilt die gesammelten Träume nach 

bestimmten Kategorien in ein geordnetes System, wodurch eine Art Deutungshandbuch 

 
80 Vgl. Gandolfo: Il »Dolce Tempo«. S. 57 u. 289. 
81 Im Originaltext der Theologia Platonica heißt es: »Quamquam, quod vulgo fertur, matutina somnia esse 
veriora, non ob id solum provenit quod magis sobrii sumus (saepe enim sobrii dormitum accedimus, neque 
tamen tunc fiunt perspicuae visiones), verumetiam ex eo quod et solis Phoebique vatis accessu vaticinium 
roboratur, et sanguinei igneique spiritus ea hora dominantes claritate sua ad claram conferunt visionem«. 
Ficino: Platonic theology. S. 158. u. 160. 
82 Vgl. Gandolfo: Il »Dolce Tempo«. S. 57. Beispielhaft hierfür kann Dantes bahnbrechendes Werk Divina 
Commedia genannt werden, in der der Autor den Träumen am Morgen eine prophetische Bedeutung 
zuspricht. Siehe hierzu: Charles Speroni: Dante's Prophetic Morning-Dreams. In: Studies in Philology 45 
(1948) H. 1. S. 50–59. 
83 Zehnpfennig: ›Traum‹ und ›Vision‹. S. 69. 



26 
 

für Träume entsteht, in das der Autor eigene Träume zur exemplarischen Ausdeutung 

einfließen lässt.84 

Wie Claire Gantet in ihrer Monographie herausgestellt hat, waren Cardanos Träume ein 

maßgeblicher Faktor für richtungsweisende Lebensvorhaben und theoretische 

Abhandlungen des Renaissance-Humanisten.85 Seit dem Jahr 1534 erreichten ihn 

während des Schlafes, sofern man seinen Berichten Glauben schenken kann, 

Erkenntnisse, die er durch metaphysische Entitäten empfangen habe und die sich in 

erheblichem Maße auf seine Lebensplanung auswirkten.86 So heißt es in seiner 

Autobiographie in einem eigenen Kapitel über Träume:  

Darf nicht auch die Art, wie ich von Träumen heimgesucht wurde, die alle so durchaus 
wahr gewesen sind, als höchst wunderbar bezeichnet werden? Am liebsten möchte ich gar 
nicht daran rühren. Wozu denn auch? Und doch waren diese Träume so sonnenklar 
einleuchtend und haben über die wichtigen Dinge in meinem Leben entschieden.87 

In einer für Cardano geschaffenen Bildmedaille manifestiert sich der persönliche 

Bedeutungsmaßstab, den er den Träumen einräumte. Die Medaille zeigt auf der einen 

Seite mehrere Personen, die sich auf einen mit Weinreben umrankten Baum zubewegen. 

Auf der Rückseite sind eine junge und eine ältere männliche Gestalt vor einer Hütte 

wiedergegeben – »die klassische Scheideweg-Situation«88. Die auf das Kunstobjekt 

geprägte Szenerie wird durch den Schriftzug »Oneiron« als ein Traum, »der den 

turbulenten Lebensgang des Besitzers charakterisiert«89, markiert. Über mehrere Jahre 

 
84 Vgl. Markus Fierz: Girolamo Cardano (1501–1576). Arzt, Naturphilosoph, Mathematiker, Astronom und 
Traumdeuter. Basel: Birkhäuser 1977. S. 97 f. u. 99–120. 
85 Vgl. hierzu die Ausführungen zu Gerolamo Cardano bei Gantet: Der Traum in der Frühen Neuzeit. Hier v. 
a. S. 361–363. 
86 Vgl. Gantet: Der Traum in der Frühen Neuzeit. S. 361 f.; Alt: Der Schlaf der Vernunft. S. 62 f.; Bredekamp: 
Traumbilder. S. 62; Alice Browne: Girolamo Cardano's Somniorum Synesiorum Libri IIII. In: Bibliothèque 
d'Humanisme et Renaissance 41 (1979) H. 1. S. 123–135. S. 124. Angesichts der fundamentalen Bedeutung 
der Träume für Cardano, die sich fast durchgängig durch das Leben des Mailänders zieht, ist Claire Gantet 
beizupflichten, wenn sie Peter-André Alts Äußerung, Träume hätten einen lediglich nebensächlichen Wert 
für Cardanos Opus gespielt, als zweifelhaft zurückweist. 
87 Girolamo Cardano: Des Girolamo Cardano von Mailand eigene Lebensbeschreibung [De propria vita liber 
(Paris 1643)]. Aus dem Lateinischen übersetzt von Hermann Hefele. München: Kösel 1969. S. 134. Den Arzt 
Cardano empfingen nach eigener Aussage unter anderem auch Träume, die ihm über den 
Gesundheitszustand seiner Patienten Auskunft und ihm somit Anlass zur Handlung gaben – »Ich kann nicht 
glauben, daß dieser Traum […] bloßer Zufall gewesen sei, sondern, wie deutlich zu sehen ist, eine Mahnung, 
die Gott einer frommen, von vielem Unglück heimgesuchten Seele […] zukommen lässt« (Cardano: 
Lebensbeschreibung. S. 119). Den drohenden Tod seines Sohnes sieht der Mailänder ebenfalls träumenden 
Zustandes: »Im Sommer 1547, da mein jüngerer Sohn zu Pavia krank war, träumte mir, er werde sterben, 
so daß ich im Traum ohnmächtig wurde. Ich erwachte und schon läuft auch eine Magd herbei und sagt: ›Steh 
auf, ich glaube, Aldo wird sterben!‹« Cardano: Lebensbeschreibung. S. 137. 
88 Alt: Der Schlaf der Vernunft. S. 62. 
89 Alt: Der Schlaf der Vernunft. S. 62. Vgl. hierzu auch Warnke: Traumbilder. S. 121. In Kapitel 37 der 
Autobiographie Cardanos wird dieser von ihm offenbar tatsächlich gesehene Traum geschildert. Vgl. hierzu 
auch Browne: Girolamo Cardano's Somniorum. S. 124. 



27 
 

notiert der Mailänder Arzt die eigenen Träume, mit der Absicht, sowohl seiner eigenen 

Person dienlich zu sein, aber auch ärztlich-wissenschaftliche Erkenntnisse aus ihnen zu 

ziehen.90 Gerolamo Cardano misst seinen und den Träumen im Allgemeinen insofern eine 

wichtige Rolle bei, als durch sie ein Wissen aus übersinnlicher Kraft an den Menschen 

herangebracht werde. Im Fokus des Somniorum Synesiorum, omnis generis insomnia 

explicantes, Libri IV stehen die Träume verkündigenden Charakters, »die aufgrund 

astraler Einflüsse in der Imagination entstünden.«91 Somniorum Synesiorum besteht aus 

einem Aufruf an den Leser, Träume zu interpretieren92, wie sie zu deuten seien und einer 

Darstellung, wodurch die nächtlichen Gedankenbilder hervorgerufen werden; außerdem 

stellt Cardano, wie schon Artemidor von Daldis in seiner Oneirocritica, einen Katalog mit 

Traum-Klassifizierungen zusammen und komplementiert seine Äußerungen mit eigenen 

und fremden Traumschilderungen.93 

Das in vier Bücher eingeteilte Werk befasst sich im ersten und ausführlichsten Teil mit 

grundlegenden Gesichtspunkten zum Traumphänomen, wobei der Autor grundsätzlich 

von einerseits transzendenten und andererseits natürlichen Träumen spricht. Letztere, 

im Schlaf durch vornehmlich physische Prozesse evozierte, gedankliche Erscheinungen 

zeugten von ambivalentem Charakter, während die aus dem Jenseits gesandten Träume 

einen hohen Wahrheitsgehalt erkennen ließen.94 Im zweiten Buch werden 

unterschiedliche Einordnungen von Träumen aufgezeigt. Im Anschluss legt der Autor die 

wichtigsten Traummotive dar, bevor er im letzten Kompartiment zur Verdeutlichung der 

Interpretationen verschiedenster exemplarischer Träume mitunter fünfundfünfzig 

eigene Traumerinnerungen schildert.95  

Die für den Gelehrten entscheidenden Träume waren jene mit weissagendem Potenzial, 

die seiner Theorie folgend, in »idola« und »visa« / »visiones« untergliedert werden. Die 

Bilder der »idola« offenbarten demnach Bevorstehendes auf unchiffrierte Weise, 

 
90 Vgl. Nancy G. Siraisi: The clock and the mirror. Girolamo Cardano and Renaissance Medicine. Princeton: 
Princeton University Press 1997. S. 174–191; Gantet: Der Traum in der Frühen Neuzeit. S. 361. 
91 Gantet: Der Traum in der Frühen Neuzeit. S. 369. 
92 In diesem Zusammenhang merkt der Renaissance-Philosoph an, dass es unter anderem aufgrund der 
Fülle an Dingen, die geträumt werden könnten, keine genaue, einheitliche Form von Interpretation gäbe 
und dass das Geträumte stets vor dem Hintergrund der Persönlichkeitseigenschaft und des allgemeinen 
Zustands des Träumers ausgedeutet werden müsse. Vgl. Browne: Girolamo Cardano's Somniorum. S. 130-
132. Zu weiteren Trauminterpretationen, die Cardano im ersten Buch des Somniorum Synesiorum darlegt, 
siehe Browne: Girolamo Cardano's Somniorum. S. 133 f. 
93 Vgl. Browne: Girolamo Cardano's Somniorum. S. 123. u. 126. 
94 Vgl. Alt: Der Schlaf der Vernunft. S. 64 f. 
95 Vgl. Fierz: Girolamo Cardano. S. 99–120; Alt: Der Schlaf der Vernunft. S. 63 f.; Browne: Girolamo Cardano's 
Somniorum. S. 123 u. 129.  



28 
 

während die gedanklichen Traumprodukte der »visiones«, die durch angsteinflößende 

Erscheinungen erkennbar waren, mit Vergangenem in Verbindung zu bringen und 

sinnbildlich auszudeuten seien.96 Die Art der Weissagung sei laut Cardano abhängig von 

physischer Konstitution und sozialem Rang. Somit misst er der auf dem Wege des 

Traumes erlangten Prophetie eine exklusive Stellung bei. 

Die durch natürliche Prozesse entstehenden Traumbilder nehmen in Gerolamo Cardanos 

Abhandlung über die Träume einen lediglich geringen Umfang ein. Er stützt sich hierbei 

auf die seit alters bestehenden Theorien, nach denen die Gedankenprodukte durch 

unterschiedliche Verteilung der Körpersäfte und verschiedene Arten von Speisen zu Tage 

träten.97 

Giovanni della Portas kurzer Beitrag zum Traum in der Magia Naturalis 

Sehr viel größere Beachtung finden die auf natürlichem Wege evozierten Träume in 

einem kurzen Beitrag des achten Buches von Giovanni Battista della Portas (1535–1615) 

Magia Naturalis, sive de miraculis rerum naturalium libri XX (1558).98 Bereits in antiken 

Traktaten über die Entstehung von durch körpereigene Konditionen hervorgerufenen 

Träumen nimmt die Nahrung einen wichtigen Stellenwert ein. Demnach hätte die Art von 

Speise, die vor dem Schlafengehen eingenommen würde, einen merklichen Einfluss auf 

die Qualität der Träume und die gedanklich produzierten Traumbilder. In seinem 

»Zauberbuch«99 greift der Alchimist und Philosoph della Porta das antike Gedankengut 

auf und spezifiziert ferner die Speisen und deren Wirkung auf die in den Gedanken 

entstehenden Bilder des Traumes. Bei seinen Ausführungen stützt sich der Autor 

zunächst auf die aristotelische Erklärung zum Traum. Hiernach entstünden durch die 

eingenommene Nahrung Dämpfe, die zum Gehirn und Herzen gelangten. 

Angsteinflößende Träume entstünden des Nachts und die klaren, nach vollständiger 

Beendigung des Verdauungsprozesses, am Morgen. Daran anknüpfend werden Speisen 

mitsamt ihrer Wirkung auf die Träume aufgelistet und gastronomische Ratschläge 

 
96 Vgl. Gantet: Der Traum in der Frühen Neuzeit. S. 369; Browne: Girolamo Cardano's Somniorum. S. 129; 
Alt: Der Schlaf der Vernunft. S. 68.  
97 Vgl. Paoli: Sognare nel Cinquecento. S. 42.  
98 Die Magia Naturalis beinhaltet »neben einer generellen Theorie der Magie […] hauptsächlich mehr oder 
weniger praktische Anweisen für eine Vielzahl von Geheimrezepten (segreti): etwa für die Züchtung von 
Obstbäumen, die Kreuzung von Tieren, die Herstellung von Spiegeln, die Veredelung von Metallen oder die 
Verschönerung des menschlichen Körpers, aber auch Rezepte für bewusstseinsverändernde Substanzen«. 
Kodera: Die gelehrte Magie der Renaissance. S. 378.  
99 Kodera: Die gelehrte Magie der Renaissance. S. 381. 



29 
 

darüber erteilt, welche Nahrungsmittel monströse, klare oder erheiternde 

Gedankenbilder hervorriefen.100 

Entscheidend für den Traum-Diskurs in der Renaissance war neben der theoretischen 

Beschäftigung nicht zuletzt die ästhetische Auseinandersetzung mit diesem 

vielschichtigen Phänomen. Literarische Traumdarstellungen, aus denen unterschiedliche 

Perspektiven des Wissens und Verständnisses über dieses Faszinosum hervorgehen, 

nehmen hierbei eine fundamentale Stellung ein.  

II.2 Traumdarstellungen in der italienischen Renaissance-Literatur 

Als unergründliches und rätselhaftes Phänomen offenbart sich der Traum als ein Mittel, 

das durch mannigfaltige Ausformulierungen und aus meist verschieden gearteten 

Motiven in unterschiedlichen Textgattungen zum Ausdruck kommt. Texte mit diversen 

Bezügen zum Onirischen konstituieren sich als Wissensträger über ihre Zeit: 

Daß freilich die Literatur an den Punkten, an denen sie sich mit der kulturellen 
Konstruktion des Menschen befaßt, stets auch eigenes, begrifflich nicht zugängliches 
Wissen zur Geltung bringt, bildet wiederum ein besonderes Merkmal ihres ästhetischen 
Profils.101 

Eine der wohl bekanntesten allegorisch-ästhetischen Darstellungen eines Traumes findet 

sich in Guillaume de Lorris' (um 1205–1240) Roman de la Rose. Der Roman, in dem der 

Traum als profanes Kuriosum in Erscheinung tritt, war vornehmlich im 

italienischsprachigen Raum bekannt. Hierin wird »der Traum als ein Mittel zur 

Erkenntnis und als Wahrheit bezeichnet«.102  

 
100 Vgl. Paoli: Sognare nel Cinquecento. S. 38; Giovan Battista della Porta: Della Magia naturale del Signor 
Gio: Battista della Porta Napolitano. Libri XX. Neapel: Bulifon 1677. S. 280 f. Bohnen, Linsen oder Zwiebeln 
etwa ließen finstere Bilder aufkommen, während die Einnahme von Melisse oder wildem Lattich einen 
erheiternden Effekt auf die Gedankenproduktion während des Traumes habe: »Nell'ultimo della cena, 
quando vogliamo andare à dormire, mangieremo della melissa, che alcuni chiamano cetrara, quando 
dormiremo poi, ci vengono in sogno varie immagini, le quali se volessero più allgre l'animo nostro non le 
saprebbe desiderare, campi fioriti, giardini, fiori, prati, e similmente tutta la terra verdeggiante, coverta di 
belle pergole, e finalmente volgendo gli occhi intorno tutto il mondo è primavera, e tutto ride. Fa il medesimo 
effetto la buglossa, la scarola, le frondi pioppo, & in luogo di queste l'unguento populvon.« (Della Porta: Della 
magia naturale. S. 281). Vgl. hierzu auch Paoli: Sognare nel Cinquecento. S. 38. Angesichts der von della 
Porta aufgezählten Zutaten, die eine beglückende Wirkung auf den Träumer hätten, ließe sich wohl 
vielmehr von rauschauslösenden Substanzen sprechen.  
101 Alt: Der Schlaf der Vernunft. S. 12. 
102 Zehnpfennig: ›Traum‹ und ›Vision‹. S. 10. 



30 
 

In korrespondierender Weise erscheinen Allegorien in Petrarcas Trionfi (Mitte des 

Trecento) im Rahmen einer »allegorischen Traumdichtung, im Laufe derer das träumende 

lyrische Ich sechs Triumphzüge vorbeiziehen sieht«103, die der Liebe gewidmet sind.104 

Bereits vor der Blütezeit der Renaissance kommt dem Traummotiv bei Dante Alighieri 

(1265–1321), etwa in seiner Divina Commedia, als allegorische Vision eine 

charakteristische Bedeutung zu. Hierin steigt der Sprecher etappenweise von der Hölle 

zum Paradies auf. Freilich war seinerzeit die allgemein geltende Auffassung einer 

christlichen Hierarchie vorherrschend, in der der Träumer vom Gnadenakt Gottes 

abhängig war.  

Auch im italienischsprachigen Raum des Quattro- und Cinquecento ist es vor allem die 

Literatur, die sich des Traumgegenstands als Mittel ästhetischer Schöpfungen bedient 

hat.105 Francesco Petrarca, Leon Battista Alberti oder Francesco Colonna verwendeten 

das Traumsujet mit unterschiedlichen Leitgedanken in ihren Werken. Diese nicht 

greifbare psychische Erfahrung wird ebenso zum Gegenstand in Ludovico Ariostos 1516 

erschienenen Orlando Furioso, dem »Rasenden Roland«. Als einer von insgesamt fünf 

erzählten Träumen gilt der im achten Gesang geschilderte als der bedeutendste innerhalb 

des Epos.106 Das Geschehen vorweggreifend gibt er dem Protagonisten ein, das Lager 

Karls des Großen zu verlassen. In Il Messaggiero, »Der Bote« (1580/82), einem dem 

Herzog von Mantua, Vincenzo Gonzaga, gewidmeten Text instrumentalisiert Torquato 

Tasso (1544–1595) den Traumgegenstand als Möglichkeit eines zwischen dem Autor und 

einem Geist geführten fiktiven Dialogs, der den Charakter einer unter dem Standpunkt 

des Neuplatonismus stehenden philosophischen Vision innehat.107 In ähnlicher Weise 

wird die Traumthematik im Libro dei Sogni(1564)108 eingesetzt, in dem der Autor Giovan 

 
103 Scholl: »Grottesken« S. 53. 
104 Vgl. Scholl: »Grottesken«. S. 53 f. 
105 Vgl. Paoli: Sognare nel Cinquecento. S. 29. 
106 Eine ausführliche Analyse hierzu bietet Silvia Longhi: Orlando insonniato. Il sogno e la poesia 
cavalleresca. Mailand: Angeli 1990. Longhis Augenmerk liegt auf der Untersuchung der literarischen 
Funktion des Traumes im Epos. Susanne Goumegou, die in ihrem Vortrag im Rahmen der Tagung 
Traumwissen und Traumpoetik von Dante bis Calderón (28.–30.09.2016) an der Johannes Gutenberg-
Universität Mainz den Traum in Ariosts erzählender Dichtung unter epistemologischen Gesichtspunkten 
betrachtet, hat darauf hingewiesen, dass Silvia Longhi dem Umstand, dass Orlando nach keiner Deutung des 
Traumes sucht, in ihrer Forschung nicht nachgeht. Susanne Goumegou: Schlafen und Träumen im Orlando 
furioso. Vortrag am 29.09.2016. Die Beiträge der Tagung finden sich in dem Band: Dietrich Scholler u. Jing 
Xuan (Hrsg.): Traumwissen und Traumpoetik von Dante bis Descartes. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 
2020 (im Druck). 
107 Vgl. Paoli: Sognare nel Cinquecento. S. 29. 
108 Das Frühwerk Libro dei sogni Giovanni Paolo Lomazzos (1538–1592), das Cornelia Manegold 
verallgemeinernd als einen seiner kunsttheoretischen Texte begreift (vgl. Manegold: Wahrnehmung. S. 7. 
Als Hauptschriften Lomazzos sind das Trattato dell'arte de la pittura, scoltura et architettura (1584) und die 



31 
 

Paolo Lomazzo kulturell wegweisende Persönlichkeiten aus Antike, Mittelalter sowie 

eigene Zeitgenossen sarkastisch-komische Unterhaltungen über kultivierte Themen 

miteinander führen lässt.109 Die in den einzelnen Kapiteln respektive Raggionamenti 

zustande kommenden Personenkonstellationen lassen, aufgrund ihrer chronologisch 

bedingten Unmöglichkeit der Zusammenkunft, eine semantische Analogie zum 

Onirischen zu – sind doch derartige Zusammenkünfte zwischen den in verschiedenen 

Jahrhunderten lebenden Persönlichkeiten lediglich im Zustand des Traumes möglich, in 

dem jegliche in der Wachwirklichkeit geltende Gesetze außer Kraft gesetzt werden. Es 

entsteht insofern noch eine weitere semantische Affinität zum Traum, als die Berichte 

trotz ihres phantastischen Charakters derart erzählt werden, als seien sie weder 

ungewöhnlich noch unmöglich; das Sonderbare wird, wie nicht selten auch beim 

Betrachten des ›inneren Traumfilms‹, als gegeben und real angenommen.  

Albertis fiktive Erzählung »Somnium«, Francesco Petrarcas traumbezogene 

Liebesdichtung sowie die herausragende Schöpfung mit Text-Bild-Bezug, Francesco 

Colonnas Hypnerotomachia Poliphili, dienen in diesem Unterkapitel als exemplarische, 

den Traumdiskurs prägende Literaturschöpfungen. An diesen Beispielen soll einmal die 

Diversität von Traum-Einbindung und Traum-Applikation aufgezeigt werden und zudem 

darauf aufmerksam gemacht werden, welches traumdarstellerische Potenzial dem 

Medium Literatur zugrunde liegt. Weiter ist es das Ziel, mögliche semantische, inhaltliche 

beziehungsweise formale Parallelen zwischen den ›literarischen Träumen‹ aufzuzeigen. 

Darüber hinaus wird an anderer Stelle ausgelotet, ob und inwieweit eine (Wechsel-

)Beziehung zwischen den traumaffinen literarischen und bildkünstlerischen Traum-

Werken besteht.  

 
Idea del tempio della pittura (1590) zu nennen), schließt als literarisches traumaffines Werk an die in 
neuplatonischen Kreisen neu entfachte Beschäftigung mit dem Faszinosum Traum an. Erst in den 1970er-
Jahren wurde das Libro dei Sogni, das im 16. Jahrhundert editionslos blieb, als Bestandteil von Lomazzos 
Opus Scritti sulle arti erstmalig durch Roberto Paolo Ciardi veröffentlicht: Gian Paolo Lomazzo: Scritti sulle 
arti. Hrsg. von Roberto Paolo Ciardi. Bd. 1. Florenz: Marchi & Bertolli 1973. Bei dem Libro dei sogni. Gli sogni 
e raggionamenti composti da Giovan Paulo Lomazzo millanese con le figure di spiriti che gli raccontano da 
egli dessignate handelt es sich, wie im Titel vermittelt, um (fiktionale) Traumberichte und Überlegungen 
des Autors. In seinem Vorwort »Al lettore« beschreibt Lomazzo, wie er unter anderem seine eigenen 
capricci vor dem Einschlafen gelesen habe und diese ihn wiederum zum Schreiben des »Buchs der Träume« 
inspiriert hätten: »Avendo io in alcuni sonetti, o discretto lettore, scritto diversi caprizzi e cose statte, che 
lette aver mi ricordava in forma de sogni, io era in gran fantesia e massime in sera, de come et in che modo 
gli avessi a far reccitare. Onde cossì pensando, fuì assalito dal sonno, per il qual mi fu forza a dromentarmi, 
nel qual mi venne in la virtú fantastica, una fantasia circa a tal pensiero, che assai mi piacque; la quale, doppo 
che svegliato fuì, mi disposi ponere in un’oppera che fu cosí.« (Lomazzo: Scritti sulle arti. S. 3). 
109 Vgl. Manegold: Wahrnehmung. S. 8. 



32 
 

Das Traummotiv in Petrarcas Canzoniere (ed.: 1470) 

Beispielhaft für eine ›Traum-Dichtung‹ zur Zeit der italienischen Renaissance können 

einige Gedichte aus Francesco Petrarcas (1304–1374) Werk Rerum Vulgarium 

Fragmenta110 (»Bruchstücke volkssprachlicher Dinge«), besser bekannt als Canzoniere, 

das erstmals 1470 erschien, angeführt werden.  

Der Canzoniere Petrarcas besteht aus 366 Gedichten: 317 Sonetten, 29 Kanzonen, 9 

Sestinen, 7 Balladen und 4 Madrigale. Der Gedichtzyklus thematisiert die Liebe des 

Dichters zu Laura, die er angeblich am Karfreitag des Jahres 1327 erstmalig sah. Ohne 

Erwiderung der Ehrerbietung Petrarcas, stirbt Laura 21 Tage nach der ersten Begegnung 

mit dem Dichter. Das Werk ist in zwei Teile aufgegliedert – der erste, »in vita« (1–263), 

bezieht sich auf das Leben der donna Laura und der zweite, »in morte« (264–366), auf 

ihren Tod.111  

Im Canzoniere sind unterschiedliche Verwendungsweisen des Traumes auszumachen. Als 

»negativierende Diesseitsmetapher«112 – mit den Worten Dietrich Schollers – wird das 

Traumsujet im Proömialsonett RVF 1 und der Eingangskanzone des »in morte«-Teils, RVF 

264, eingesetzt. Das lyrische Ich wendet sich im Eingangssonett an die Leserschaft seiner 

Verse – »Voi ch'ascoltate in rime sparse1« – und erbittet deren Anteilnahme und 

Vergebung, »spero trovar pietà, nonché perdono8«. Durch das mit »Ma«, »aber«, 

eingeleitete erste Terzett erkennt das Ich, dass diese Aussicht hinfällig und seine 

Bemühungen nach diesseitiger Beseligung lediglich »vergogno11« – »Schande« sind. 

Bereits in diesem Sonett wird dem Rezipienten die werkimmanente Bedeutsamkeit des 

Traumes als geeignetes Ausdrucksmittel des Dichters vor Augen geführt, wenn der 

Sprecher die irdischen Genüsse als kurzen Traum besingt: »che quanto piace al mondo è 

breve sogno14«. Eine gleichartige Funktion nimmt der Traum als metaphorisches 

Werkzeug in der Kanzone 264 ein und knüpft somit an das Eingangsgedicht »Voi 

ch'ascoltate in rime sparse« an.113 Das mittlerweile zur Besinnung gekommene lyrische 

Ich spricht, angesichts seiner bald endenden Lebenszeit auf Erden und der »duo nodi83«, 

»zweier Knoten«, die sein »gute[s] Vorhaben aufschieben«114, den christlichen Gott an. 

 
110 Nachstehend mit der Sigle RVF gekennzeichnet. 
111 Vgl. Rainer Stillers: Trecento. In: Volker Kapp (Hrsg.): Italienische Literaturgeschichte. Stuttgart: Metzler 
2007. S. 30–86. S. 65 f. 
112 Dietrich Scholler: Überlegungen zur Poetik der Traumgrenze in Petrarcas Canzoniere. In: Victoria del 
Valle u. Corinna Koch (Hrsg.): Romanistische Grenzgänge: Gender, Didaktik, Literatur, Sprache. Festschrift 
zur Emeritierung von Lieselotte Steinbrügge. Stuttgart: ibidem 2017. S. 227–241. S. 230. 
113 Vgl. Scholler: Traumgrenze. S. 230 f. 
114 Scholler: Traumgrenze. S. 231. 



33 
 

Für die »wider Willen hartnäckige Fixierung auf das weltliche Leben«115 des erzählenden 

Ichs benutzt dieses das beschreibende Bild eines »uom che sogna88«, eines Mannes, der 

träumt.  

Eine völlig andere Konnotation erhält der Traum bei Petrarca in Gedicht Nr. 33 und Nr. 

257. Der Traum steht hier, nun nicht mehr allegorisch, für die Bedeutungslosigkeit der 

irdischen Freuden. In den beiden Quartetten von Sonett Nr. 33 berichtet der Sprecher von 

dem drohenden Hinscheiden seiner geliebten donna116, bevor sich im ersten Terzett 

augenblicklich Zuversicht auftut: »quando mia speme già condutta al verde / giunse nel 

cor, non per l'usata via, / che 'l sonno tenea chiusa, e 'l dolor molle« (V. 9–11).117 Die 

»speme9«, »Hoffnung«, steht offenbar für Laura118 und die Wortverbindung »non per 

l’usata via« für den Traum.119 Dieser ist keine durch eine transzendent-göttliche Instanz 

gesandte Botschaft, sondern wird durch den Sprecher selbst evoziert. Aus semantisch-

metaphorischer Perspektive wohnt diesem Traumsonett eine beachtenswerte Bedeutung 

inne: Nicht nur verbindet es das Vanitas-Gedicht Nr. 32 mit dem Apoll-Gedicht Nr. 34 in 

positiv aufsteigender Weise inhaltlich miteinander – d.h. die langsam zerrinnende 

»speranza9« (RVF 32) wandelt sich in eine emporwachsende »speme9« (RVF 33) und 

schließlich eine »amorosa speme9« (RVF 34). In Nr. 33 bietet der Traum ferner einen 

hoffnungsvollen Zugang zur »l'aere disgombra11«“ in Sonett Nr. 34 – ein mögliches 

Sinnbild für den Aufbruch in eine neue Epoche.120 »Als ›Straße‹ zu heterotopischen 

Vorstellungswelten«121 ist die durch den Sprecher vorsätzlich vollzogene Handlung des 

Träumens beziehungsweise des Sich-Begebens auf die Traum-Straße in einer nun positiv 

anhaftenden Bedeutung auch in Nr. 257 auszumachen. »Wie im Traume« – »quasi 

sognando10« – wird der durch Amor verstellte Blick des Sprechers in Lauras Augen kraft 

der Imagination produziert.122  

 
115 Scholler: Traumgrenze. S. 231. 
116 Vgl. hierzu Sebastian Weber: Unveröff. Magisterarbeit. Johannes Gutenberg-Universität Mainz: 2015.  
S. 31. Ich danke Sebastian Weber, dass er mir den Zugriff auf seine Abschlussarbeit gewährt hat. 
117 »Als meine Hoffnung, die ganz verglommen, / Zum Herzen kam, nicht auf gewohntem Gleise, / dem 
schlafverschlossenen und tränenfeuchten«. (Francesco Petrarca: Das lyrische Werk. Italienisch und 
Deutsch. Canzoniere. Triumphe. Gedichte. Aus dem Italienischen von Karl Förster u. Hans Grote. Hrsg. u. mit 
einem Nachw. vers. v. Hans Grote. Düsseldorf: Artemis und Winkler 2002. S. 63). 
118 Vgl. Francesco Petrarca: Canzoniere [Rerum vulgarium fragmenta (Venedig 1501)]. Hrsg. u. komm. von 
Marco Santagata. 3. Aufl. Mailand: Mondadori 2008. S. 184 [Kommentar des Herausgebers]. 
119 Vgl. Scholler: Traumgrenze. S. 235. 
120 Vgl. Scholler: Traumgrenze. S. 237. 
121 Scholler: Traumgrenze. S. 232. 
122 Vgl. Scholler: Traumgrenze. S. 232 f. 



34 
 

Eine dritte Variante der Einbindung des Traumsujets im Canzoniere wird in Nr. 362, eines 

der letzten fünf Gedichte des Gesamtwerkes, zum Ausdruck gebracht. Das lyrische Ich 

begibt sich träumend und wiederum beabsichtigt und sogar so oft er möchte – »sì spesse 

volte2« – auf einen »vertikale[n] Jenseitsflug«123: »Volo con l'ali de'pensieri al cielo1«.124  

Ein weiteres Gedicht unterscheidet sich grundsätzlich von den zuvor genannten Versen 

aus dem Canzoniere in Bezug auf den Gebrauch des Traummotivs. Es handelt sich um die 

Kanzone Nr. 323, »Standomi un giorno solo alla finestra«, in der es eher um eine Vision 

melancholischen125 Charakters oder eine Art von Tagtraum geht, als um eine ›klassische‹ 

Traumvision. Das lyrische Ich berichtet in der Kanzone von einer grotesken Erscheinung, 

in der ein frauengesichtiges Wild von Hunden gejagt wird, was von dem Sprecher als 

Prophezeiung für Lauras Tod gedeutet wird. 

Rosso Fiorentino hat den Text im 16. Jahrhundert in einer Zeichnung visualisiert (Abb. 6), 

wobei er für die Markierung einer Traum- und Visionswelt weitere hybride Mischwesen 

integriert. Durch die von Fiorentino bildkünstlerisch erzeugte, jedoch bereits von 

 
123 Scholler: Traumgrenze. S. 238. 
124 Nach dem Vorbild Petrarcas schlossen sich in der Folgezeit weitere Schriftsteller seinem 
bahnbrechenden Dichtungsstil an, der gemeinhin mit dem Terminus ›Petrarkismus‹ begriffen wird. Pietro 
Bembo (1470–1547) ist einer jener Lyriker, die ihre Werke im petrarkistischen Stile verfassten. Nicht in 
eklektizistischer Weise, sondern vielmehr im Sinne einer ingeniösen aemulatio greift Bembo den für 
Petrarca typischen Stil auf. Vgl. hierzu u. a. Rainer Zaiser: Pietro Bembo. Ein orthodoxer Imitator Petrarcas? 
In: Italienische Studien 17 (1996). S. 186–200. In seinen Rime (1530) dient der im Falle Bembos im 
höfischen Kontext stehende Traum ebenfalls als poetisches Instrument mit ambivalenter 
Begleitvorstellung: Während er etwa in Nr. 88 zu Beginn als erfreulich bewertet wird und der Sprecher gar 
das Wort an ihn richtet, wird der Traum im weiteren Verlauf dieses Sonetts zu einer »negative[n] Flucht 
aus der Misere«, so Dietrich Scholler in seiner zwei Semester umfassenden Vorlesung Die Poetik des Traums 
in der italienischen Renaissanceliteratur 2011 an der Johannes Gutenberg-Universität Mainz. 
Zu den Sonetten 88–90 und den darin enthaltenen Spielweisen des Traumes im Vergleich zu jenen in 
Petracas Canzoniere siehe Weber: Der Traum. S. 46–51. Unter dem Gesichtspunkt der superatio reiht sich 
ebenso Giovan Battista Marino (1569–1625) in die Tradition des Petrarkismus ein. Verwendung findet das 
Traummotiv in Marinos Rime amorose (1602). Siehe hierzu Dietrich Scholler: ›Morte al cor, vita al canto‹. 
Virtuoses Träumen und Scheitern in Marinos ›Rime amorose‹. In: Agnieszka Komorowska u. Annika 
Nickenig (Hrsg.): Poetiken des Scheiterns. Formen und Funktionen unökonomischen Erzählens. München: 
Fink 2018. S. 205–216. Mit seinen Versen beabsichtigt der italienische Dichter Marino, stupore e meraviglia, 
Erstaunen und Verwunderung, bei seiner Leserschaft auszulösen. Im Gegensatz zu Petrarca definiert das 
Traummotiv bei Marino »einen schwer lastenden Alptraum, der mit dem Tod endet und damit eine 
Poetisierung des Scheiterns ins Werk setzt«. Scholler: ›Morte al cor, vita al canto‹. S. 211. In der 
Idyllensammlung La sampogna (1620) wird der Traum von Marino zu einem narrativen Instrument, mittels 
dessen sich der bereits verschiedene Protagonist Atteone in der homonymen Erzählung im Traum seiner 
Mutter zeigt und das Geschehene sichtbar werden lässt. Vgl. Dietrich Scholler: Marinos bukolische 
Stellvertreter zwischen Selbstautorisierung und Selbstverlust. In: Helmut Seng u. Irene M. Weiss (Hrsg.): 
Bukoliasmus. Antike Hirtendichtung und neuzeitliche Transformationen. Würzburg: Königshausen & 
Neumann 2016. S. 145–169. S. 163 f.  
125 »Die Aktivität der Imagination, die hier über den Traum vermittelt und in der Medizin der Epoche mit 
der Melancholia assoziiert wurde [Scholl verweist hier auf Raymond Klibansky, Erwin Panofsky u. Fritz 
Saxl: Saturn und Melancholie. Studien zur Geschichte der Naturphilosophie und Medizin, der Religion und 
der Kunst. Frankfurt am Main: Suhrkamp [1990] 1992] verbindet sich bei Petrarca sowohl mit sublimen als 
auch mit grotesken Elementen.« (Scholl: »Grottesken«. S. 54). 



35 
 

Petrarca in der Kanzone benannte Hybridität – das heißt das Wild mit dem Gesicht einer 

Frau – wird eine semantisch-strukturelle Verknüpfung mit dem Traum erzeugt, der sich 

selbst häufig, kombiniert aus unterschiedlichen Versatzstücken, als ein hybrider und oft 

skurriler Gedankenfilm entfaltet. Objekte beziehungsweise Sachverhalte, die unabhängig 

voneinander existieren, werden zu einem Neuen vereint. Dies ist ein Prinzip, welches 

auch auf die 1480 in der Domus Aurea aufgefundenen Grotesken-Malereien zutrifft, die 

Kardinal Daniele Barbaro (1513–1570) mit dem Begriffspaar picturae somnium 

apostrophierte: »wie die Phantasie im Traum verworrene Bilder produzier[e] und 

verschiedene Dinge vermisch[e]«126, so strukturierten sich in analoger Weise besagte 

Darstellungen.127 

Groteskes und Phantastisches als Kenntlichmachung von Onirischem einzusetzen, ist ein 

Phänomen, das sich in der Kunst der (frühen) Renaissance wie ein roter Faden durch viele 

›Traum-Werke‹ zieht – so auch im Falle der Kurzerzählung »Somnium« von Leon Battista 

Alberti. 

Der Dialog »Somnium« aus Leon Battista Albertis Intercoenales (1440) 

Leon Battista Alberti erlangte gemeinhin durch seine theoretischen Abhandlungen wie 

»Über die Malkunst«, Della pittura, oder De re aedificatoria, »Über das Bauwesen« (1443–

1452), Bekanntheit.  

Zwischen 1430 und 1449 schrieb er jedoch auch ein satirisches Werk, die sogenannten 

Intercoenales / Intercenales. Hierbei handelt es sich um eine Sammlung kurzer Texte, 

wobei sich ein beträchtlicher Bereich des Werkes aus fiktiven Dialogen zusammensetzt, 

die wohl in nicht-öffentlichem Kreise zwischen den Mahlzeiten verlesen wurden. 

Hierunter fällt der in Dialogform verfasste Text »Somnium«.128 In diesem kommt es zu 

einer Unterhaltung zwischen Lepidus und Libripeta, wobei ersterer den »Lächerliche[n] 

und das literarische Pseudonym Albertis«129 darstellt. Libripeta, eine Philosophen-Figur, 

 
126 Scholl: »Grottesken«. S. 161. 
127 Aufgrund ihrer Relevanz als Inspirationsquelle für onirische Werke im Bereich der Literatur und 
Bildkunst des 15. und 16. Jahrhunderts wird die Thematik der Grotesken und der phantastischen Malerei 
nachstehend gesondert behandelt.  
128 Vgl. Veronica Vestri: Leon Battista Alberti (Genova 1404–Roma 1472). Somnium. In: Alessandro Cecchi, 
Chiara Rabbi Bernard u. Yves Hersant: Il Sogno nel Rinascimento. Ausst.-Kat Palazzo Pitti Galleria Palatina 
Florenz 2013. S. 158 f. S. 158. Möglicherweise war diese Erzählung eine der Inspirationsquellen für 
Ludovico Ariostos Orlando Furioso. Siehe hierzu den Aufsatz von Clara Fossati: Dalla Luna alla balena…II. 
Ariosto, »Icaromenippo« e il »Somnium« di Leon Battista Alberti. In: Itinerararia 5 (2006). S. 269–293. 
129 Michaela Boenke: Der Traum des Libripeta. Ein Dialog von Leon Battista Alberti. In: Paul Richard Blum 
(Hrsg.): Sapientiam amemus. Humanismus und Aristotelismus in der Renaissance. München: Fink 1999.  
S. 63–70. S. 65. 



36 
 

schildert Lepidus seinen Traum, der ihm wiederfuhr, nachdem er sich, über den 

Wahnsinn seiner Epoche grübelnd, kurzerhand von einem alchemiekundigen Priester auf 

schnellstem Wege in den Traumzustand hat befördern lassen – denn, so Libripeta, »il 

posto dove si vive meglio è il paese dei sogni«.130 Nachdem er nun im Traume 

zusammenkauernd und rollend einen Fluss überqueren muss, in dem sich anstelle von 

Wellen vielgestaltige und gar beißende Gesichter bewegen, findet er sich in einem Tal 

wieder, in dem alles Verlorengegangene erhalten ist; hierunter entdeckt Libripeta auch 

einen großen Teil seines eigenen Gehirns.131 In einem weiteren Abschnitt seiner Reise 

gelangt er an einen Berg, in dem alle Objekte von Begierde und Hoffnung in einem Kessel 

brodeln und aus dessen Gipfel der Berg an Götter gerichtete Gelöbnisse und Gebete 

spuckt. Eine alte Frau dient dem Erzählendem als Floß, mit dem er auf einem 

nahegelegenen Bach entlangfährt und schließlich eine Wiese erblickt, auf der anstelle von 

Gräsern Männerhaare und Bärte, Frauenlocken, Tierschwänze und Löwenmähnen aus 

dem Boden wachsen. 

Es ist ein durch und durch aberwitzig-phantastisches Spektakel, das sich dem 

träumenden Libripeta im »Land der Träume« offenbart. 

Angeregt wurde Alberti bei seiner kurzen Erzählung wohl durch »Icaromenippus oder die 

Luftreise« (OT: Ἰκαρομένιππος ἢ Ὑπερνέφελος)132 des Lukian von Samosata (120–180 n. 

Chr.); womöglich ebenso durch die Verae Historiae desselben antiken Schriftstellers. 

Ähnlich wie Lukian mittels hybrider und widernatürlicher Figuren und Phänomene in 

seiner Narration Verae Historiae eine »Insel der Träume«133 erschafft, so entwirft Alberti 

desgleichen ein »Land der Träume«, ein »paese dei sogni«134, das »unglaubliche Dinge, die 

sich kaum erzählen lassen«135, birgt. Wenngleich die Beschreibungen des von seinem 

Traum berichtenden Libripeta in der »Somnium«-Erzählung eine nahezu infernalische 

Landschaft darstellen136, so lässt sich doch in den Äußerungen des Sprechers eine positive 

 
130 Leon Battista Alberti: Intercenales [1440]. Hrsg. von Franco Bacchelli u. Luca D’Ascia. Bologna: 
Pendragon 2003. S. 231. – »der Ort, an dem es sich besser leben lässt, ist das Land der Träume«. 
131 Dieser Passus bietet eine frappante Analogie mit der Erzählung des 1516 erschienenen Orlando Furioso 
Ariosts dar: Orlandos Verstand, welcher dem Hauptcharakter seiner Verliebtheit wegen 
abhandengekommen ist, wird von Prinz Astolfo, zusammen mit von der Erde verschwundenen Dingen, auf 
dem Mond aufgefunden. 
132 Vgl. Alberti: Intercenales. S. 227 [Kommentar der Herausgeber]. 
133 »Nach kurzer Zeit zeigte sich in der Nähe die Insel der Träume«. (Lukian: Verae Historiae. II. 32. Übersetzt 
von Manuel Baumbach, in: Lukian von Samosata: Wahre Geschichten. Übers. von Manuel Baumbach. Zürich: 
Manesse 2000. S. 60). 
134 So die italienische Übersetzung des lateinischen Textes. Alberti: Intercenales. S. 233. 
135 Boenke: Der Traum des Libripeta. S. 67.  
136 Vgl. Alberti: Intercenales. S. 227. 



37 
 

Haltung zum Traum und Träumen ableiten – spricht er doch von einem Ort, an dem »man 

ungestört, wie man beim Träumen bemerkt, nach Lust und Laune phantasieren«137 könne 

– »Là uno può lascarsi andare alla propria pazzia, come si vede all'esperienza onirica«.138  

Das Träumen kann hier demnach als eine Art Rückzugsort für die Seele, eine Flucht der 

Phantasie ins Unmögliche, eine kurzzeitige Vakanz und eine Abkehr von dem »Wahnsinn 

des sozialen Lebens«139, wie zu Beginn des satirisch-fiktiven Textes suggeriert wird, 

sowie als eine Sehnsucht zu den Lehren und Werten des klassischen Altertums aufgefasst 

werden. Zudem begreift Libripeta das »Land der Träume« als einen Ort, an dem sich das 

Wissen der Antike wiederfände: 

LEPIDUS  […] Ma dimmi, si trovano forse laggiù il sapere e la cultura latine, che sono 
andati perduti?  

LIBRIPETA Nel paese dei sogni si ritrova tutto quello che si è perso. In mezzo ai campi 
ci sono gli antichi imperi ricordati dagli storici […] e molte altre cose di questo genere che, 
una volta smarrite, non tornano mai alla luce.140 

Die in der Erzählung grotesk-unwirklichen Erscheinungsformen sollen hier – à la 

picturae-somnium-Prinzip – wohl die Greifbarkeit einer anderen Form von Erleben, einer 

Traumwelt, zumindest approximativ ermöglichen. 

Der Traum in Bild und Text – Zu Francesco Colonnas Hypnerotomachia Poliphili141 

Der erstmals 1499 erschienene Roman mit dem vollständigen Titel: Hypnerotomachia 

Poliphili, ubi humana omnia non nisi somnium esse docet, »Dies ist Poliphilos 

Hypnerotomachia, worin gelehrt wird, daß alles Menschliche nichts als ein Traum ist, und 

 
137 Übersetzt von Boenke: Der Traum des Libripeta. S. 66. 
138 Alberti: Intercenales. S. 231. 
139 »dalle follie della vita sociale« (Alberti: Intercenales. [Kommentar des Herausgebers]. S. 227). Gestützt 
wird diese These durch eine Stelle in dem Traumbericht Libripetas, in dem er Lepidus zu verstehen gibt, 
dass im Land der Träume alles zu finden sei, ausgenommen dem Wahnsinn: »Insomma, a farla breve, nel 
paese dei sogni trovi di tutto, tranne la pazzia.« (Alberti: Intercenales. S. 237). 
140 Alberti: Intercenales. S. 235. »Aber sag’mir, finden sich dort unten das lateinische Wissen und die 
lateinische Kultur, die verloren gegangen sind?« – »Im Land der Träume findet sich alles wieder, was 
verloren gegangen ist. In der Mitte des Feldes sind die antiken Kaiserreiche, die von den Historikern 
erwähnt werden […] und viele andere Dinge dieser Art, die, einmal verloren, nie mehr ans Licht kommen.« 
141 Unverzichtbar für die Behandlung der Hypnerotomachia sind die Übersetzungen und 
Kommentarfassungen von Linda Fierz-David, deren bereichernde Analyse und Interpretation des Romans 
hervorzuheben ist: Linda Fierz-David: Der Liebestraum des Poliphilo; außerdem: Francesco Colonna: 
Hypnerotomachia Poliphili. The strife of love in a dream [Hypnerotomachia Poliphili, ubi humana omnia 
non nisi somnium esse docet. Atque obiter plurima scitu sane quam digna commemorate (Venedig 1499)]. 
Übers. u. mit einer Einleitung von Joscelyn Godwin. London: Thames & Hudson 2005 [im Weiteren kenntlich 
gemacht durch Colonna (1): Hypnerotomachia Poliphili]; Francesco Colonna: Hypnerotomachia Poliphili. 
Übers. u. komm. von Thomas Reiser. 1. Aufl. d. Interlinearkommentarfassung. Breitenbrunn: Reiser 2014 (= 
Theon Lykos. Quellen zu Architektur und Geist der Antike und Renaissance 1a) [im Weiteren kenntlich 
gemacht durch Colonna (2): Hypnerotomachia Poliphili]. 



38 
 

worin außerdem noch vieles aufbewahrt wird, das wissenswert und heilsam ist«142, 

wurde möglicherweise von dem Dominikanermönch Francesco Colonna verfasst.143 Das 

Buch gilt als bahnbrechendes literarisches ›Traum-Werk‹ zur Zeit der Renaissance. Die 

aus einer Kombination lateinischer, norditalienischer und griechischer 

Sprachelemente144 niedergeschriebene Erzählung im »Liebeskampftraum des 

Poliphilo«145 hat in vielerlei Hinsicht einen entscheidenden Beitrag zum Renaissance-

Diskurs über den Traum geleistet. Dies bezieht sich einerseits auf die angeregte 

Beschäftigung mit dem Traumphänomen als autonomes Motiv in der gesamten 

Erzählung, andererseits kann der Roman als wichtige Grundlage für weitere ästhetische 

Auseinandersetzungen mit diesem Kuriosum erachtet werden. Das Werk Colonnas 

zeichnet sich neben seinem literarischen Wert und der eklatanten Bezugnahme auf die 

Antike146 durch seine faszinierende Neuartigkeit bei der Behandlung des Traumsujets 

mittels der mit dem Text im Wechselspiel stehenden rund 170 Holzschnitte eines oder 

mehrerer anonymer Künstler sowie durch seine typographische Darstellung mit 

ornamental-kalligraphischen Formen aus. 

Der in zwei Bücher aufgeteilte Roman Hypnerotomachia Poliphili handelt von Poliphilo, 

der im Traum seine Geliebte Polia147 findet, die allerdings seine Zuneigung in der 

Wachwirklichkeit nicht erwidert. Die Traumreise führt den Protagonisten durch eine 

sagenhafte Traumwelt, die von Fabelwesen, »labyrinthischen Situationen«148 und einer 

Vielzahl an altertümlichen Bau- und Kunstwerken durchzogen wird, deren Ekphrasen 

einen enormen Raum innerhalb der Erzählung einnehmen. Der Traum Poliphilos beginnt 

am Morgen, nachdem er die Nacht damit verbracht hat, an seine Polia zu denken. Im 

Traumzustand wandert er anfangs durch »einen weglosen und finsteren Wald«149, aus 

dem er nach einem Gebet an Diespiter [= Jupiter] den Ausgang findet. Die Besonderheit 

 
142 Fierz-David: Der Liebestraum des Poliphilo. S. 40. 
143 Zur Druck- und Werkgeschichte sowie zur Autorschaft des Romans siehe Colonna (2): Hypnerotomachia 
Poliphili. S. V–IX u. Fierz-David: Der Liebestraum des Poliphilo. S. 18 f. 
144 Vgl. Colonna (2): Hypnerotomachia Poliphili. S. XII f. 
145 Fierz-David: Der Liebestraum des Poliphilo. S. 13. 
146 Vgl. Horst Bredekamp: Der ›Traum vom Liebeskampf‹ als Tor zur Antike. In: Herbert Beck u. Peter Bol 
(Hrsg.): Natur und Antike in der Renaissance. Ausst.-Kat. Ausstellung im Liebighaus Frankfurt am Main 
1985. S. 139–153. S. 139. Bredekamp spricht in diesem Punkt von einem »unübertroffene[n] Konzentrat 
der Rückeroberung der Antike«. (Bredekamp: Der ›Traum vom Liebeskampf‹. S. 139). 
147 Zur vielschichtigen Bedeutung und Auslegung dieses Namens im »Liebeskampftraum« siehe Fierz-
David: Der Liebestraum Poliphilos. S. 53. 
148 Brigitte Burrichter: Erzählte Labyrinthe und labyrinthisches Erzählen. Romanische Literatur des 
Mittelalters und der Renaissance. Köln: Böhlau 2003 (= Pictura et Poesis. Interdisziplinäre Studien zum 
Verhältnis von Literatur und Kunst 18). S. 195. 
149 Colonna (2): Hypnerotomachia Poliphli. S. 20. 



39 
 

der Traumerzählung zeigt sich im weiteren Verlauf, wenn Poliphilo im Traume unter 

einer Eiche wiederum einschläft (Abb. 7). Im »Traumestraum«150 findet er in einer 

fruchtbaren Landschaft wieder zu sich und durchquert eine antike Ruinenstadt, von 

deren Architektur und künstlerischen Schöpfungen, im Besonderen von einer 

obeliskenbekrönten Pyramide (Abb. 8) und einem Elefanten151, der einen Obelisken trägt 

(Abb. 9), Poliphilo derart fasziniert ist, dass er dieses en détail beschreibt. In seiner 

Darlegung der altertümlichen Werke geht der Sprecher auch auf hieroglyphische 

Inschriften auf einem Postament ein, die er überdies entziffern kann. Nach der Flucht vor 

einem Drachen führen fünf Nymphen Poliphilo nach freundlichem Empfang in das 

Königreich der Königin Eleuterilyda. Auf dem Weg dorthin und im königlichen Palast sieht 

er »erhabene Dinge und ein ausnehmliches Brunnenkunstwerk«.152 Im weiteren Verlauf 

der Erzählung begegnet Poliphilo einer Nymphe, die ihn ganz und gar in den Bann zieht 

und zu festlich-zeremoniellen Triumphzügen führt. Die Nymphe, die sich Poliphilo später 

als Polia zu erkennen gibt, geleitet den Hauptcharakter zum Triumphwagen des 

Vertumnus und der Pomona und schließlich zum Altar des Priapus und dem Tempel der 

Venus Physizoa (»Venus der lebendigen Natur«153). Nach der Segnung durch die 

Tempelvorsteherin gelangen die beiden Liebenden zusammen mit Cupido im Schiff des 

Liebesgottes zur Insel Kythera. Im Festzug Cupidos erreichen Polia und Poliphilo 

zunächst den Venus- und schließlich den Adonisbrunnen und werden von dem 

Cupidopfeil getroffen. Das zweite und sehr viel kürzere Buch der Hypnerotomachia 

Poliphili, »in welchem Polia und er [=Poliphilo] ineinander geschaltet erzählen, […] auf 

welche Weise […] sie sich ineinander verliebten«154, beginnt mit der Erzählung Polias, 

wobei sich der Bericht weiterhin im Traume des Protagonisten ereignet. Dieser wiederum 

gibt der Priesterin des Venus-Tempels, auf einer Metaebene seines Traumes, Auskunft 

über seine Begegnung mit Polia. Aus einem Todeszustand innerhalb des Traumes 

erwachend findet sich Poliphilo in den Armen seiner Polia wieder, welche sich, nach einer 

letzten Umarmung, langsam auflöst. Der Protagonist erwacht nun endgültig aus seiner 

 
150 Ulrich Nefzger: Traumsuche und Nymphenschlummer. Schlaf in mythologischen Schilderungen. In: Erika 
Oehring (Hrsg.): Süßer Schlummer. Der Schlaf in der Kunst. Ausst.-Kat. Residenzgalerie Salzburg. München 
2006. S. 25–47. S. 29. 
151 Offenkundig war diese Darstellung in der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts ausschlaggebend für den 
Auftrag des Papstes Alexander VII. an den Bildhauer Gian Lorenzo Bernini, für einen 1665 entdeckten 
ägyptischen Obelisken ein Fundament in Form eines Elefanten zu schaffen. Vgl. William S. Heckscher: 
Bernini’s Elephant and Obelisk. In: The Art Bulletin 29 (1947) H. 3. S. 155–182. S. 155. 
152 Colonna (2): Hypnerotomachia Poliphli. S. 118. 
153 Fierz-David: Der Liebestraum des Poliphilo. S. 140. 
154 Colonna (2): Hypnerotomachia Poliphili. S. 547. 



40 
 

verschachtelten Traumreise. Poliphilos außergewöhnliche, sich auf mehreren Ebenen 

abspielende Traumerzählung endet damit, dass der Sprecher sich über die Kürze des 

Traumes beklagt und Abschied von seiner Geliebten nimmt:  

Seufzend, aufgetaucht und entlassen aus dem süßen Schlummer, wachte ich jählings auf, 
indem ich sprach: ›Lebe alldenn wohl Polia!‹.155  

Die Einflechtung der klassischen Sprachen des Altertums in die Erzählung und der 

beträchtliche Anteil der detailreichen Beschreibung antiker Bau- und Handwerkskunst 

macht die Hypnerotomachia zu einem gänzlich humanistischen Werk.156 Offensichtlich 

hatte der mutmaßliche Autor dieses rätselhaften und von Symbolen durchzogenen157 

Romans Kenntnis über Vitruvs Zehn Bücher über die Architektur.158 Als »unübertroffenes 

Konzentrat der Rückeroberung der Antike«159, so Horst Bredekamp, bietet die 

Traumerzählung dem Schriftsteller die Möglichkeit des ästhetisch konstruierten 

Wiederaufgreifens der antiken Lehren und des Wissens über die für den Renaissance-

Humanismus maßgebende Epoche.160 Darüber hinaus kommt das deutungsschwere 

Werk in seinem Gesamtaufbau, der sich durch phantastische Elemente und eine 

Chiffrierung von Form und Inhalt speist161, selbst der Struktur des Traumes – im Sinne 

 
155 Colonna (2): Hypnerotomachia Poliphili. S. 662. Zu einer Inhaltsangabe der Hypnerotomachia siehe auch 
Colonna (1): Hypnerotomachia Poliphili. S. XVIII. Zur narrativen Struktur des Werkes siehe Kirsten 
Dickhaut: Positives Menschenbild und venezianità. Kythera als Modell einer geselligen Utopie in Literatur 
und Kunst von der italienischen Renaissance bis zur französischen Aufklärung. Wiesbaden: Harrassowitz 
2012. S. 154–163. 
156 Vgl. Fierz-David: Der Liebestraum des Poliphilo. S. 13 f. 
157 In ihren Kommentaren zu den einzelnen Romanabschnitten der Hypnerotomachia behandelt Linda Fierz-
David in ihrer Publikation zum Liebeskampftraum des Poliphilo den Deutungsreichtum der Zeichen und 
Objekte, die die Erzählung zu einem bis heute faszinierenden Gesamtkunstwerk werden lassen. 
158 Vgl. Fierz-David: Der Liebestraum des Poliphilo. S. 20. Fierz-David macht an dieser Stelle auf eine 
Vermutung Claudius Popelins aufmerksam, dass Colonna sogar De re aedificatoria von Leon Battista Alberti 
gekannt haben mag, obgleich dieser Traktat seinerzeit noch nicht publiziert war. Vgl. Fierz-David: Der 
Liebestraum des Poliphilo. S. 20 f. Neben den Renaissance-Architekten stand auch die Gartenbaukunst unter 
dem Einfluss der Hypnerotomachia Poliphili. Das Werk bildete wohl eine wichtige Basis bei der Errichtung 
des Gartens von Bomarzo (1550–1580), einem »Areal als Traumgesicht«. Bredekamp: Traumbilder. S. 63. 
159 Bredekamp: Der ›Traum vom Liebeskampf‹. S. 139. 
160 Fierz-David fügt in ihrer Untersuchung dem der Hypnerotomachia inhärenten Aspekt »der 
Wiedererweckung der antiken Kultur« die »höfische Idee der Frauenminne als einer Aufgabe« sowie »[d]ie 
alchemistische Idee der Verwandlung der Stoffe« (Fierz-David: Der Liebestraum des Poliphilo. S. 23) hinzu, 
wobei dem zuerst genannten Gesichtspunkt die größte Bedeutung zukomme. Vgl. Fierz-David: Der 
Liebestraum des Poliphilo. S. 23. Zum Aspekt der Alchemie in Colonnas Roman siehe Fierz-David: Der 
Liebestraum des Poliphilo. S. 35–37. 
161 In dem Werk kommt es sowohl zu einer »Mischung von christlichen und heidnischen […] Elementen« 
(Scholl: »Grottesken«. S. 225), wie auch zu einem Konglomerat verschiedener Sprachen und Dialekte, »so 
daß ein hybrides Ganzes entsteht.« (Scholl: »Grottesken«. S. 235). Wie die die Erzählung durchziehenden 
Fabelwesen und sonderbaren Geschehnisse Ergebnisse zwitterhafter Vereinigungen sind, so ist auch die 
Gattung ein Konglomerat aus »Elemente[n] des Märchens, der Utopie, der Idylle, des Dramas, der Dichtung 
und der Kunst- und Architekturtheorie und […] von den heterogensten Quellen inspiriert«. Scholl: 
»Grottesken«. S. 237. 



41 
 

des picturae-somnium-Prinzips – nahe. Das Gesamtkunstwerk Hypnerotomachia lässt sich 

folglich als eine mise-en-abyme der Traumstruktur auffassen. 

Wie Alfredo Perifano herausgestellt hat, diente die Hypnerotomachia offenbar, neben 

weiteren literarischen Inspirationsquellen, Giovan Battista Nazari als Grundlage für 

seinen erstmals 1571 erschienenen Alchemistenroman Della Tramutazione metallica 

sogni tre162 (»Drei Träume über die Transformation von Metallen«).163 Die grundlegende 

Parallele zwischen den beiden Romanen manifestiert sich in den Narrationen des 

Traumes respektive der Träume als (geführte) (Initiations-)Reise auf der Suche nach 

einem bestimmten Ziel; in der Hypnerotomachia ist es die Angebetete des 

Hauptcharakters und Träumers Poliphilo und in Della Tramutazione metallica sogni tre 

die Alchemie der Philosophen.164 Im Unterschied zu Colonnas »Liebeskampftraum des 

Poliphilo« sind die drei Träume in der vom Spiel zwischen Sein und Schein durchzogenen 

Narration165 Nazaris durch Wachphasen voneinander separiert. Der erste Traum des Ich-

Erzählers in der Tramutazione handelt von der materiellen Umwandlung als niedrigste 

Form, der zweite von der brauchbaren Alchemie. Im dritten und letzten Traum schließlich 

gelangt der Sprecher zur höchsten und göttlichen Transformation der Metalle. Die drei 

unterschiedlichen Formen der Alchemie werden im Roman Nazaris durch drei weibliche 

Allegorien personifiziert: »Sofistica«, »Reale Usuale« und »Reale Filosofica«. Es handelt 

sich bei diesen drei aufeinanderfolgenden Träumen um drei Etappen der 

Weisheitsentwicklung – von der untergeordneten zur erhabensten Alchemie der 

Philosophen. Mit dem qualitativen Aufstieg zur höchsten Form der Alchemie und 

 
162 Giovanni Battista Nazari: Della tramutatione metallica sogni tre [1572]. Hrsg. von Pietro Maria Marchetti. 
Brescia: o. V. 1599. 
163 Vgl. Alfredo Perifano: Giovan Battista Nazari et Francesco Colonna: La réécriture alchemique de 
l’Hypnerotomachia Poliphili. In: Bibliotèque d’Humanisme et Renaissance. 66 (2004) H. 2. S. 241–259. S. 
243 u. 257 f. In seinem Aufsatz vergleicht Perifano Gemeinsamkeiten und Unterschiede zwischen der 
Hypnerotomachia Poliphili und Della Tramutazione metallica sogni tre auf der Ebene von histoire und 
discours. 
164 Als geleitete Reise ist bereits Dantes Divina Commedia konstruiert. Ähnlich der Tramutazione baut sich 
die »Göttliche Komödie« durch eine aufsteigende Struktur auf, wohingegen ein vergleichbares Stufenmodell 
in Colonnas Erzählung nicht vorhanden ist. Vgl. Fierz-David: Der Liebestraum des Poliphilo. S. 22 f. u. 73. 
Als maßgebliche Grundlage erachtet Fierz-David, wie zuvor Popeline, die Romane Boccaccios: »Boccaccio 
war einer der Begründer der reichen antikischen Renaissancemythologie. Auf diese Romane des Boccaccio 
gehen nicht nur die traumhafte Stimmung, die Motive, die zentrale Stellung der Venus als Beschützerin der 
Liebe, sondern sogar ganze Passagen der Hypnerotomachia zurück.« (Fierz-David: Der Liebestraum des 
Poliphilo. S. 22). 
165 Vgl. Alfredo Perifano: Sogno, Alchimia e mnemotechnica nel ›Della Tramutazione sogni tre‹ di Giovan 
Battista Naldini. In: Ugo Rozzo u. Mino Gabriele (Hrsg.): Storia per parole e per immagini. Udine: Forum 
2006. S. 131–145. S. 132; Perifano: La réécriture alchemique. S. 247. 



42 
 

philosophischen Weisheit wächst auch der persönliche intellektuelle Erkenntnisgewinn 

des Erzählers.166  

Zwischenfazit II.2  

In den hier in Kürze dargelegten literarischen Werken, die sich größtenteils zeitlich und 

gattungsspezifisch voneinander unterscheiden, fungiert der ungreifbare und folglich in 

seiner Darstellung und ästhetischen Nutzbarmachung vornehmlich konventionslose 

Traum nicht selten als Möglichkeit, Abstraktes und nur schwerlich Greifbares zu 

thematisieren. 

Der Traum fungiert in den ›Traumsonetten‹ Petrarcas mal als »orthodox-religiöse 

Diesseitsmetapher«167, mal als eine Form von »dispositive[m] Heterotop«168. Hier 

vollzieht sich ein Wandel in der bisher allgemein gültigen Auffassung, der Träumer 

unterliege dem Gnadenakt des christlichen Gottvaters, wenn sich der Sprecher willentlich 

in den Traumzustand begibt. In den Versen wird das doppelwertige Bild über den 

Traumgegenstand deutlich, das gleichermaßen in dem theoretischen Diskurs über das 

unfassbare Kuriosum seinen Ausdruck findet und als sowohl negativer als auch positiver 

Bedeutungsträger begriffen wird. 

In Leon Battista Albertis kurzer Erzählung »Somnium«, wie auch in den Romanen 

Francesco Colonnas und Giovan Battista Nazaris spielt sich die Traumerzählung jeweils 

in narrativer Form einer Reise ab, wobei sich in den Werken der beiden zuletzt genannten 

Autoren die Reise als gestaffelte, etappenweise aufgebaute Traumerfahrung gestaltet. 

In den Erzählungen markieren die Träume Transiträume beziehungsweise, wie Dietrich 

Scholler es für die Traumgedichte Petrarcas herausgestellt hat, »Grenzzonen«169. 

Gleichermaßen eröffnen sich die Träume als Tore zu Neuem: Der Traum in Petrarcas 

Gedicht Nr. 33 gibt den Weg für eine Zeitenwende frei. Desgleichen offenbart die 

mehrschichtige Traumreise des Poliphilo in der Hypnerotomachia einen Zugang 

respektive eine wertschätzende Rückbesinnung zu den Lehren der Antike.170 Gemein ist 

diesen beiden Werken ferner das Motiv der Liebe, die für die Traumdichtung und  

 
166 Vgl. Perifano: La réécriture alchemique. S. 243 f.; Alfredo Perifano: Sogno, Alchimia e mnemotechnica. S. 
131. Das Erzählprinzip des im Traum beziehungsweise durch die Vision erfahrenen Aufstiegs durchzieht 
ebenfalls bereits Dantes Divina Commedia.  
167 Scholler: Traumgrenze. S. 239. 
168 Scholler: Traumgrenze. S. 239.  
169 Scholler: Traumgrenze. S. 227. 
170 Die Hypnerotomachia Poliphili »vermittelt die Kenntnisse des Autors in erzählender Form, sein Wissen 
über Baukunst, klassische Kunst und Mythologie, Naturkunde und Philosophie.« (Fierz-David: Der 
Liebestraum des Poliphilo. S. 34). 



43 
 

-erzählung eine herausragende Stellung im Sinne der Minnelehre einnimmt.171 Vor allem 

jedoch sind die Schöpfungen Träger von Erkenntnis und Wissen. Als ästhetisch 

konstruierter Wissensträger wird der Traum ebenso in der im Kontext von Colonnas 

rätselhaftem Roman angesprochenen Tramutazione Nazaris wirksam, wo sich dem 

Sprecher sukzessive die erhabenste Lehre der Alchemie eröffnet.  

Aus dem Traumbericht, den Libripeta seinem Gesprächspartner Lepidus im von 

phantastischen Elementen durchzogenen »Somnium« erzählt, werden das Wissen und die 

Lehren des Altertums zwar angesprochen, jedoch nicht umfangreich beschrieben. 

Gleichwohl kann hier, ähnlich wie im Traumbericht des Poliphilo, von einem Zugang, 

wenn nicht sogar von einem Fundus antiker Güter gesprochen werden – ist doch im 

»paese dei sogni« alles wiederzufinden, was einst verloren ging – »tutto quello che si è 

perso.« Als Zufluchtsort und ebenfalls als mögliche Abkehr von der Schmach der 

Wachwirklichkeit, lässt sich der durch den Autor Alberti konstruierte literarische Traum 

auf metatextueller Ebene als eine Form von Kritik an der Gesellschaft interpretieren, in 

der das antike Gedankengut im Schwinden begriffen ist.  

Besonders bemerkenswert sind in Francesco Colonnas Roman Hypnerotomachia Poliphili 

die Mystifizierung und der offenkundige Rückbezug auf die Antike dieser ›Traumes-

Traum‹-Erzählung, die im Wechsel- und Zusammenspiel von Schrift und Bild zu einem 

ästhetisch wertvollen Gesamtkunstwerk über den Gegenstand des Traumes werden. Der 

Traum respektive die in Poliphilos Traum eingebundenen Erzählungen erhalten als 

Haupthandlung(en) eine autonome Stellung innerhalb des Romans. Der Traum in der 

Hypnerotomachia Poliphili ist jedoch insofern negativ behaftet, als der Autor mit seinem 

Werk »den Vanitascharakter und das Trügerische des Traums«172 pointiert. Die bereits in 

Petrarcas RVF 1 und 264 deutlich werdende Perspektive, das Leben als Traum zu sehen, 

ist auch in dem Roman Colonnas präsent173; dort wird der genannte Aspekt bereits durch 

den vollständigen Titel apostrophiert. In besonderem Maße frappant ist die Applizierung 

hybrider und phantastischer (Erzähl-)Bestandteile, wie etwa in Petrarcas RVF 323, 

Albertis »Somnium« und Colonnas Hypnerotomachia. Mittels der Integration naturferner 

Elemente wird der Eindruck einer anderen, fremden Erfahrungsebene suggeriert. Die 

sowohl aus inhaltlicher als auch formaler Perspektive sonderbaren Erscheinungen lassen, 

 
171 Vgl. hierzu Fierz-David: Der Traum des Poliphilo. S. 30–33. 
172 Zehnpfennig: ›Traum‹ und ›Vision‹. S. 10. 
173 Vgl. Zehnpfennig: ›Traum‹ und ›Vision‹. S. 10. 



44 
 

im Besonderen vor dem Hintergrund des Traum-Kontextes, eine Parallele zu den antiken 

Grotesken-Malereien zu. 

Exkurs: »Castelli in aria« – Die Phantastik- und Grotesken-Debatte zur Zeit der 

Renaissance 

Die um 1480 an den Wänden und Decken des römischen Palastes Kaiser Neros (37–68 n. 

Chr.), Domus Aurea, entdeckten aus Mensch, Tier und Pflanze zusammengesetzten 

Gebilde lösten eine rege Auseinandersetzung mit diesen sonderbaren Darstellungen 

aus.174 Die Malereien, deren Benennung auf ihren ursprünglichen Fundort in den grotte 

des einstigen Kaisertempels zurückgeht und die mal heitere mal angsteinflößende 

Gestalten zeigen, wurden sowohl von Befürwortern als auch von Gegnern mit dem 

Faszinosum Traum in Relation gebracht. Vor dem Hintergrund der intensiven 

Beschäftigung mit der Thematik des Traumes in vom Renaissance-Humanismus 

geprägten Gelehrtenkreisen nimmt der Disput um die Darstellungswürdigkeit der 

einerseits als absonderlich, andererseits als hoch anregend empfundenen Hybridwesen 

und -formen eine herausragende Stellung ein. 

Den Beginn des Streits über die Grotesken und die mit diesen in Zusammenhang 

gebrachten amimetisch-heterogenen Formen markiert die bereits erwähnte Entdeckung 

besagter Malereien in den Grotten der Domus Aurea. Diese Mischwesen, die mit ihren 

andersgearteten Formen kapriziöse Kopfgeburten der Künstler waren, hatten eine große 

Anziehungskraft auf viele Renaissance-Zeitgenossen; vor allem Künstler waren fasziniert 

von den seinerzeit als außerordentlich und eigentümlich erachteten Malereien.175 Die für 

die Schöpfung der fremdartigen Kreaturen unabdingbare Phantasie, wie auch die 

Assoziation mit dem Traum nutzten die Für- und Gegensprecher für ihre eigene 

Argumentation im Grotesken-Streit. Nicht erst im Zuge des Disputes war ferner der Wert 

der Vorstellungskraft Thema der Gelehrten in Antike und Renaissance. Neben den 

Stimmen, die sich gegen die Darstellungswürdigkeit der sonderbaren Malereien wandten, 

gab es auch jene, die sich apodiktisch für die freie, künstlerische Eingebungskraft 

 
174 Vgl. Scholl: »Grottesken«. S. 15; Victoria von Flemming: Die Groteske. Frühneuzeitliche Bilder des Selbst 
als anderer. In: Eva Huber (Hrsg.): Technologien des Selbst. Zur Konstruktion des Subjekts. Basel: 
Stroemfeld 2000. S. 31–48. S. 35; Elisabeth Oy-Marra: Mimesis und »phantasia«. Arcimboldo und die 
Beurteilung der Imaginatio in der italienischen Kunstliteratur des 16. Jahrhunderts. In: Martin Zenck, Tim 
Becker u. Raphael Woebs (Hrsg.): Signatur und Phantastik in den schönen Künsten und in den 
Kulturwissenschaften der frühen Neuzeit. Paderborn: Fink 2008. S. 99–122. S. 100.  
175 Vgl. Scholl: »Grottesken«. S. 15; Flemming: Die Groteske. S. 35; Oy-Marra: Mimesis und »phantasia«. S. 
100.  



45 
 

aussprachen. Leon Battista Alberti räumte der Phantasie des Künstlers einen hohen Wert 

ein. Bereits Ende des 14. Jahrhunderts spricht Cennino Cennini in seinem 1390–1395 

entstanden Libro dell'arte von einer Würdigung der Vorstellungskraft.176 Mehr noch als 

Alberti verteidigt Cennini die »freie Erfindung«177 des Malers; Alberti hingegen erachtet 

die feststehenden Grundlagen der Malerei als Prämisse für den Gebrauch der phantasia 

in der Kunst.178 Positiv äußert sich auch Marsilio Ficino in seiner Theologia Platonica über 

die fantasia.179  

In zunehmendem Maße entwickelte sich eine aufwertende Perspektive auf die 

künstlerische Phantasie: Der frei schöpfende Künstler galt in den Augen vieler 

Zeitgenossen als »phantasiebegabter Erfinder«180, der, kraft des von Gott erhaltenen 

Vorstellungsvermögens zu einem »zweite[n] Schöpfer«181 avancierte. Die Phantasie, die 

»ihre neue Autonomie mit demonstrativem Engagement rechtfertigen«182 musste und 

sich »aus dem hierarchisch-dogmatischen Kosmos der christlichen Heilslehre 

herausgelöst und individualisiert«183 hatte, wird zum Gegenstand in Gianfracesco Pico 

della Mirandolas (1469–1533) 1501 erschienenen De imaginatione.184 Antonfrancesco 

Doni, der die Grotesken als »fantasticherie«, »Phantastereien« oder auch 

»Träumereien«185 bezeichnete, bindet den Mangel an Naturähnlichkeit, die den frei 

erfundenen phantastischen Darstellungen zugrunde liege, argumentativ in seinem Werk 

Disegno von 1549 bei seiner Fürsprache der fantasia ein. Das Vorstellungsvermögen des 

Künstlers zeichne sich gerade insofern als vorteilhaft aus, als nur mit ihr, im Unterschied 

zur dem mimetischen Prinzip unterworfenen Naturnachahmung, Transzendentes, 

 
176 Vgl. Irmgard Scharold: Vom Wunderbaren zum Phantas(ma)tischen. Zur Archäologie vormoderner 
Phantastik-Konzeptionen bei Ariost und Tasso. Paderborn: Fink 2012. S. 235. 
177 Scharold: Vom Wunderbaren. S. 236. 
178 Vgl. Scharold: Vom Wunderbaren. S. 236 f. 
179 Vgl. Scharold: Vom Wunderbaren. S. 203. Zum Übersetzungsfehler der Bedeutungsebenen fantasia und 
imaginatio vgl. Oy-Marra: Mimesis und »phantasia«. S. 103; vgl. auch Kristeller: Marsilio Ficino. S. 218; 
Philippe Morel: Les grotesques. Les figures de l'imaginaire dans la peinture italienne de la fin de la 
Renaissance. Paris: Flammarion 1997. S. 20–22. 
180 Yasmin Doosry: Einleitung. Die nicht ganz zufällige Begegnung Man Rays mit Albrecht Dürer. In: Diess. 
(Hrsg.): Tagträume–Nachtgedanken. Phantasie und Phantastik in Graphik und Photographie. Ausst.-Kat. 
Germanisches Nationalmuseum Nürnberg 2012. S. 10–19. S. 14. 
181 Scharold: Vom Wunderbaren. S. 204. 
182 Werner Hofmann: Phantasiestücke. Über das Phantastische in der Kunst. München: Hirmer 2010. S. 32. 
183 Hofmann: Phantasiestücke. S. 32. 
184 Vgl. Renate Lachmann: Erzählte Phantastik. Zu Phantasiegeschichte und Semantik phantastischer Texte. 
Frankfurt am Main: Suhrkamp 2002. S. 57 f.  
185 André Chastel: Die Groteske. Streifzug durch eine zügellose Malerei [frz.: Grotesque (1980)]. Hrsg. u. 
übers. von Horst Günther. Berlin: Wagenbach 1997. S. 56. Die Äußerung Antonfrancesco Donis, Grotesken 
seien »Schimären […], haltlose Bilder, Spiele des Wahns« (Chastel: Die Groteske. S. 56), fiel der Missdeutung 
von Gegnern künstlerisch-kreativer Einbildungskraft zum Opfer, diese in der Folge als schändlich zu 
verschmähen. Vgl. Scharold: Vom Wunderbaren. S. 245 f. 



46 
 

Ungreifbares und Gegenstandsloses, wie Träume, ›abgebildet‹ werden könnten.186 

Darüber hinaus wird der platonische Grundsatz in der Argumentation der Befürworter 

ins Gegenteil gewendet: 

Wenn die Wirklichkeit nach guter alter platonischer Lehre ja ohnehin nur Schein ist, 
warum dann nicht etwas nachahmen, das in dieser trügerischen Wirklichkeit gar nicht 
vorhanden ist, sondern nur in den subjektiven Phantasien entsteht, warum dann nicht 
etwas erfinden, das vielleicht sogar der Wahrheit näher kommt als die ikastische 
Nachahmung?187 

Die künstlerische Phantasie, kraft derer die fremdartigen Malereien ihre 

verschiedenartigen Formen erhielten, wurde indes jedoch von einigen Kritikern 

verächtlich bewertet. Bereits 59 Jahre vor Erscheinen von Donis Disegno diskreditierte 

der Aristoteles-Übersetzer Ermolao Barbaro die amimetische und phantastische Malerei 

als ein Produkt von anomaler Phantasie, einer gestörten imaginatio, wie er es in seiner 

Schrift Themistii Paraphrasis De Insomniis Libellus von 1490 zum Ausdruck bringt. Hierin 

betont Barbaro, man solle mit den »nur scheinbar[en] Traumbilder[n]«188 mit größter 

Vorsicht umgehen. Aus der Phantasie erwachsene Kreationen stellten seiner Meinung 

nach keinen fruchtbaren Prozess für künstlerische Phantasie dar, sondern waren 

krankhafte Gedankengebilde einer von Irrsinn befallenen Imagination.189 Auch der 

Übersetzer von Vitruvs »Zehn Bücher über die Architektur«, I dieci libri dell'architettura 

(1567), und Großneffe des zuvor erwähnten Ermolao, Daniele Barbaro, stellt im siebten 

Buch seines Kommentars eine Analogie zwischen Grotesken und Träumen her190, wobei 

Barbaro letztere mit einer negativen Konnotation versieht191:  

Perche se la pittura è una imitatione delle cose, che sono, o che possono essere, come 
potremo dire, che stia bene quello, che nelle Grottesche si vede? […] Certo si come la 
fantasia nel sogno ci rappresenta confusamente le imagini delle cose, e spesso pone 
insieme nature diverse: cosi potemo dire, che facciano le Grottesche, lequali senza dubbio 

potemo nominare sogni della pittura.192 

 
186 Vgl. Morel: Les grotesques. S. 38 f. 
187 Scholl: »Grottesken«. S. 164. 
188 Flemming: Die Groteske. S. 43. 
189 Vgl. Flemming: Die Groteske. S. 43. 
190 Vgl. Roland Kanz: Groteske Phantastik und künstlerischer Eigensinn im Manierismus. In: Martin Zenck, 
Tim Becker u. Raphael Woebs (Hrsg.): Signatur und Phantastik in den schönen Künsten und in den 
Kulturwissenschaften der frühen Neuzeit. Paderborn: Fink 2008. S. 149–168. S. 151. 
191 Diese kommt bereits im Prolog seiner Predica de i sogni hervor, die der Kleriker 1542 verfasste und in 
der die Träume prophetischen Charakters jedoch – freilich unter dem Vorbehalt religiöser Spiritualität – 
ein besonderes Band zwischen Gott und dem Menschen darstellten, welches im Wachleben nicht erreicht 
werden könne. Vgl. Paoli: Sognare nel Cinquecento. S. 35 f. 
192 Vitruvio: I dieci libri dell’architettura [1567]. Übers. u. komm. von Daniele Barbaro. Mailand: Ed. il Polifilo 
1987 (= Libri rari 8). S. 321. »Denn wenn die Malerei eine Nachahmung der Dinge ist, die existieren, oder 
die existieren können, wie können wir dann sagen, dass das, was wir in den Grotesken sehen, gut ist? 
Sicherlich, wie die Phantasie uns im Traume die Bilder der Dinge auf verwirrende Weise darstellt, und oft 



47 
 

Seine ablehnende Haltung der grillenhaften Malereien bekräftigt Barbaro durch die 

Aussage, dass diese lediglich Luftschlösser, »castelli in aria«, seien.193 

Ein ausschlaggebendes Argument für den Vitruv-Übersetzer, wie auch für weitere 

Grotesken-Gegner, war, dass die Schaffung solcher Bilder nicht mit dem in der 

Renaissance hoch anerkannten Konzept der Naturnachahnung im Einklang, sondern im 

krassen Gegensatz zur Mimesis stand. Die Vertreter der Annahme, die außergewöhnlichen 

und kapriziösen Bildschöpfungen seien Ergebnisse einer gestörten Maler-Phantasie, 

beriefen sich bei ihrer Argumentation auf ihre antiken Gesinnungsgenossen. Bereits im 

Altertum kam es zum Disput über die Darstellung phantastischer Kopfgeburten in der 

Kunst. Sowohl Horaz, Vitruv als auch Platon sprachen sich apodiktisch gegen eine 

amimetische Kunstproduktion aus.194 Platon begründete seine Fürsprache des Mimesis-

Konzepts mit dem Argument der Analogie von Dingen; die Abbildung der Natur sei ein 

»mindere[r] Verrat an den Erscheinungen, da sie zumindest Produkte erzeug[e], die 

durch Ähnlichkeit mit ihnen verbunden«195 seien.  

Vitruv argumentiert in seinen »Zehn Büchern über die Architektur«, die Phantasie-

Gebilde seien aufgrund ihres absonderlichen Status bildkünstlerisch nicht 

darzustellen.196  

Auch Horaz spricht sich gegen phantastische Bildschöpfungen aus. Die ohne 

gegenständliches Vorbild erschaffenen Bilder seien lediglich komischen Charakters, 

jedoch wider die Vernunft, weshalb ihnen keine bildkünstlerische Visualisierung 

gebühre.197 In seiner Ars poetica heißt es hierzu:  

Stellt es euch vor: ein menschlich Haupt auf dem Hals eines Rosses! / Also verlangt es die 
Laune des Malers. Und wo er sie findet, / Sucht er die Glieder zusammen und schmückt sie 
mit buntem / Gefieder, / Oben ein reizendes Mädchen, wird's unten ein schwimmendes / 
Scheusal. / Könntet ihr, Freunde, bei solchem Anblick das Lachen verbeißen? – / Ganz im 
Ernst: dem Gemälde gliche ein Buch, […] / Welches phantastisch zusammenhanglose 
Gebilde vereinte, / Haltlos wie Träume im Fieber [Hervorh. H. C.], wo weder der Kopf, noch 
die Füße / Einer gestalteten Form sich fügen. – ›Maler und Dichter / hatten schon immer 
das Recht, sich ans Größte zu wagen‹ – / ich weiß schon. / Diese Freiheit erbitten wir uns 

 
verschiedene Dinge zusammenfügt, so können wir sagen, dass dies die Grotesken tun, die wir zweifelsohne 
als Träume der Malerei benennen können.« Von mir sinngemäß ins Deutsche übersetzt. 
193 Vgl. Chastel: Die Groteske. S. 56. 
194 Vgl. Scharold: Vom Wunderbaren. S. 248; Flemming: Die Groteske. S. 32. u. 34. 
195 Lachmann: Erzählte Phantastik. S. 47. 
196 Vgl. Nicole Dacos: La Découverte de la Domus aurea e la formation des grotesques à la Renaissance. 
London: Warburg Institute 1969. S 123; Flemming: Die Groteske. S. 34. 
197 Vgl. Flemming: Die Groteske. S. 33–35; Oy-Marra: Mimesis und »phantasia«. S. 104. 



48 
 

und gönnen sie andern. / Nie aber darf man freundliches Wesen mit wildem verkoppeln, 
/ darf nicht Schlangen mit Löwen und Tiger mit Lämmern nicht / paaren.198  

Ein Anhänger der Horazschen Gesinnung war der Presbyterianer Giovan Andrea Gilio, der 

in seinem Werk Due Dialoghi (1564) die Grotesken-Darstellung ablehnte, da die 

Mischwesen und –formen nicht das Ebenbild der Natur widergäben.199 Auch der 

Bologneser Erzbischof, Gabriele Paleotti (1522–1597) diffamierte die Grotesken in 

seinem Discorso intorno alle imagine sacre et profane von 1582 als aberwitzige 

Hirngespinste des Künstlers, die keinen Platz im öffentlichen und sakralem Umfeld finden 

sollten.200 Die Grotesken, von denen Vasari als »›pittura licenziosa e ridicola‹, einer 

drolligen oder lächerlichen, aber eben auch freiheitlichen Kunst«201 sprach, waren keine 

malerisch umgesetzten Imitationen der Natur, sondern Ersonnenes aus der Künstler-

Phantasie, welches das neu formulierte Regelwerk einer harmonischen und 

naturgleichen Kunst in Unordnung brachte.202  

Den negativen und empörten Reaktionen auf die bizarren und diabolisch wirkenden 

Gestaltungen zum Trotz hatten viele Künstler die Ambition, die viel umstrittenen 

Wandmalereien zu imitieren. Der sonst die Natur nachbildende und sich somit der 

Position eines quasi alter deus annähernde Künstler sah sich nun mit neuen 

Herausforderungen konfrontiert.203 Doch selbst unter den Renaissance-Künstlern 

kontrastierten die Meinungen zur grotesken und phantastischen Kunst. Von Leonardo da 

Vinci stammt eine Zeichnung, auf der fünf Köpfe mit geradezu karikiert gestalteten, teils 

überlängten und verzerrten Gesichtszügen zu erkennen sind. Die Fünf grotesken Köpfe 

von 1524/25 sind Teil seiner physiognomischen- und Mimik-Studien aus seinem 

»Trattato della pittura« und visualisieren unterschiedliche emotionale Gesichtsausdrücke 

in übercharakterisierter Form. Da Vinci verband diese verzerrten menschlichen Züge mit 

dem Dämonischen; die unterschiedliche Mienen zeigenden Köpfe dienten dem Künstler, 

die nonverbale zwischenmenschliche Kommunikation erkennbar werden zu lassen und 

 
198 Quintus Horatius Flaccus: De Arte poetica liber. Die Dichtkunst. Lateinisch und deutsch. Einführung, 
Übersetzung und Erläuterung von Horst Rüdiger. Zürich: Artemis 1961. S. 13.  
199 Vgl. Oy-Marra: Mimesis und »phantasia«. S. 104. Oy-Marra bezieht sich hier auf Andrea Gilio: Dialogo di 
M. Giovanni Andrea Gilio da Fabriano degli Errori de' Pittori circa l'historie [Camerino 1564]. In: Paola 
Barocchi (Hrsg.): Trattati d’arte del Cinquecento fra maniersmo e controriforma. Bd. II. Bari: Laterza 1961. 
S. 1–115. u. 54–100.  
200 Vgl. Hofmann: Phantasiestücke. S. 71; Oy-Marra: Mimesis und »phantasia«. S. 104 f.; Scharold: Vom 
Wunderbaren. S. 250 f. Zu der die Dekrete des Konzils von Trient verteidigende Position Paleottis in seinem 
Discorso intorno alle imagini sacre e profane vgl. Manegold: Wahrnehmung. S. 24 f. 
201 Flemming: Die Groteske. S. 36. 
202 Vgl. Scharold: Vom Wunderbaren. S. 244. u. 258. 
203 Vgl. Flemming: Die Groteske. S. 32. u. 35. 



49 
 

darüber hinaus durch gezielt eingesetzte Überzeichnung das ›Hässliche‹ vom ›Schönen‹ 

differenziert herauszustellen.204 In seinem Traktat »Della pittura« behandelt Leonardo da 

Vinci die phantastische Malerei, die mittels der Erfindungskraft des Künstlers entstehe, 

lediglich im Rahmen einer eher praktischen Studienanweisung.  

Sie [= eine neuerfundene Art des Schauens, H. C.] besteht darin, daß du auf manche Mauern 
hinsiehst, die mit allerlei Flecken bekleckst sind, oder auf ein Gestein von verschiedenem 
Gemisch. Hast du irgendeine Situation zu erfinden, so kannst du da Dinge erblicken, die 
die diversen Landschaften gleich sehen, [sowie] […] lebhafte Stellungen sonderbar 
fremdartiger Figuren […]. Durch verworrene und unbestimmte Dinge wird nämlich der 
Geist zu neuen Erfahrungen wach. Sorge aber vorher, daß du alle die Gliedmaßen der 
Dinge, die du vorstellen willst, gut zu machen verstehst.205 

Mittels Erkennens verschiedener Formen bei unfokussierter Betrachtung könne der 

Maler seine Vorstellungskraft schulen. Als Bedingung für die Darstellung der optisch 

hervorgerufenen Gebilde setzt da Vinci voraus, dass diese Gestalten lediglich im 

Hintergrund eines Bildes abzubilden seien.206 Er spricht sich mit seinem 

›Mauerfleckengleichnis‹ für die Förderung eines bildgebenden künstlerischen 

Erfindungspotenzials aus, ohne jedoch der auf der Imagination fußenden Malerei einen 

autonomen Wert zu konzedieren.  

Der neapolitanische Architekt und Maler, Pirro Ligorio, der sich »intensiv mit der Welt 

der Antike auseinander[setzte]«207, verstand die Grotesken als »von den Malern in Szene 

gesetzte Traumbilder«.208 Für ihn hatten die antiken Wandbilder eine tiefere Bedeutung, 

denn als bloße Dekoration zu fungieren.209 In einem Manuskript Ligorios, das sich heute 

im Staatsarchiv von Turin befindet, äußert sich der Künstler über die Grotesken wie folgt:  

[S]e bene al uulgo pareno materie fantastiche, tutto erano simboli et cose industriose, non 
fatte senza misteri, se bene, è moderni imitando tali antichità, le fanno senza significato è 
senza historia.210 

Obgleich Ligorio selbst 1542 einen Teil des Palazzos von Urbino in der Via Lata mit 

grotesken Malereien ausgestaltete, verunglimpfte er die Darstellung entsprechender 

 
204 Vgl. Hofmann: Phantasiestücke. S. 58. u. 65. 
205 Leonardo da Vinci: Traktat von der Malerei [ital.: Trattato della pittura (um 1540)]. Nach der 
Übersetzung von Heinrich Ludwig. Hrsg. u. eingel. von Marie Herzfeld. Jena: Diederichs 1925. S. 49 f.  
206 Vgl. Flemming: Die Groteske. S. 37 f. 
207 Anna Schreurs-Morét: Pirro Ligorio. Antikenbild und Kunstanschauungen des neapolitanischen Malers, 
Architekten und Antiquars Pirro Ligorio (1513–1583). Köln: König 2000. S. 11. 
208 Scharold: Vom Wunderbaren. S. 252.  
209 Vgl. David R. Coffin: Pirro Ligorio and the decoration of the late sixteenth century at Ferrara. In: The art 
bulletin. 37 (1955). S. 167–185. S. 182. 
210 Turin, Archivio di Stato, MS J.a.III.10, vol. VIII, f. 151v., hier aus Coffin: Pirro Ligorio. S. 182 f. 
übernommen. In der sinngemäßen Übersetzung heißt es: »Obgleich [die Grotesken, H. C.] für die 
gewöhnlichen Leute fantastische Themen darstellen, waren sie doch alle Symbole und betriebsame Dinge, 
die nicht ohne Geheimnisse geschaffen wurden, auch wenn einige Moderne [= zeitgenössische Maler, H. C.] 
diese antiken [Darstellungen, H. C.] imitieren, machen sie dies ohne Sinn und Geschichte.« [Übers. H. C.].  



50 
 

moderner Grotesken-Interpretationen211, da diese von den zeitgenössischen Malern 

oftmals ohne jegliche Reflexion über deren Bedeutungsgehalt geschaffen worden seien. 

Weiter heißt es in seinem Manuskript: 

Vi sono forme fantastiche et come di insogni, vi furono mesticati le cose morali e fauolose 
degli Iddij. Vi sono cose che in parte imitano le cose della natura, nelle frondi, 
nell'animali…onde è da credere che fussero rappresentare, per ragionare della natura di 
quelli.212 
 

Ligorio thematisiert auch die Äußerungen seiner Zeitgenossen, die, so der Maler und 

Architekt, ein falsches Bild von den sonderbar anmutenden antiken Malereien hätten: 

Sono stati alcuni moderni, chi non sapendo la uerita di tale pittura et la sua origine, lhà 
chiamate Grottesche et insogni et stravaganti pitture anzi mostruose. 213 
 

Der Vergleich von antiken phantastischen Malereien mit Träumen, der zuvor von Pirro 

Ligorio gemacht wurde, ist hier nicht unbedingt negativ besetzt, da diese Formen für ihn 

Ausdruck eines spirituell-philosophischen Bedeutungsgehaltes sind: 

Et sendo opere de gentili erano dipinte di Grottesche, et quelli di christiani erano bianche, 
ò con qualche christiana pittura. La onde hauemo da credere, chele pitture grottesche de 
gentili non siano senza significatione, et ritrouate da qualche bello ingegno, philosphico, 
et poeticamente rappresentate imperoche secondo, hauemo potuto uedere nelle istesse 
antiche pitture, sono di soggetto di consonantia, et conformemente.214 

Nicht nur Ligorio war davon überzeugt, dass die antiken Malereien eine profundere 

philosophische Bedeutung haben mussten. Einige Zeitgenossen zogen eine Parallele 

zwischen den sonderbaren Mischwesen aus dem Altertum und hieroglyphischen Zeichen, 

denen, wie angenommen wurde, ähnlich wie auch den Grotesken, eine verschlüsselte 

Botschaft inhärent sein musste. Es war wohl dieser Aspekt, der die bizarren Malereien für 

viele Gelehrte zu einem anspruchsvollen Diskussionsthema werden ließ.215  

 
211 Vgl. hierzu auch Scharold: Vom Wunderbaren. S. 253 u. 264. 
212 Turin, Archivio di Stato, MS J.a.III.10, vol. VIII, f. 151v., hier aus Coffin: Pirro Ligorio. S. 182 f. 
übernommen. »Es gibt fantastische Formen und solche wie Traumbilder / Träume, aber in ihnen sind die 
moralischen und fabelhaften Dinge der Götter vermischt. Es gibt Dinge, die zum Teil die Dinge der Natur 
imitieren, in Laubwerk, in Tieren…woraus zu glauben ist, dass sie dargestellt wurden, um über die Natur 
von ihnen nachzudenken«. [Übers. H. C.]. 
213 »Es hat einige Moderne gegeben, die nicht die Wahrheit über diese Malerei und ihren Ursprung kennen, 
sie haben sie [= diese Malereien] Grotesken und Traumbilder und exzentrische, sogar monströse Malereien 
genannt.« (Turin, Archivio di Stato, MS J.a.III.10, vol. VIII, f. 152v., hier aus Coffin: Pirro Ligorio, S. 183 
übernommen). Zur Äußerung Ligorios über die Unwissenheit der »moderni« vgl. Turin, Archivio di Stato, 
MS J.a.III.10, vol. VIII, f. 152v., hier in Coffin: Pirro Ligorio. S. 183. 
214 »Die Arbeiten der Heiden wurden mit Grotesken gemalt und jene der Christen waren weiß oder mit 
christlichen Malereien [versehen]. Deswegen müssen wir glauben, dass diese grotesken Malereien der 
Heiden nicht ohne eine Bedeutung sind und von einem guten, philosophischen Talent ersonnen [wurden] 
und dichterisch gemalt worden sind, denn, wie wir in diesen selben antiken Malereien haben sehen können, 
zeugen sie von Konsonanz und Einklang.« (Turin, Archivio di Stato, MS J.a.III.10, vol. VIII, f. 153v., hier in 
Coffin: Pirro Ligorio. S. 183).  
215 Vgl. Scharold: Vom Wunderbaren. S. 252. 



51 
 

Einige Kunsttheoretiker, Künstler und Gelehrte, wie Giovanni Paolo Lomazzo216 und 

Federico Zuccari, beriefen sich um die Wende vom Cinque- zum Seicento auf Aristoteles, 

der das wirkungsmächtige Potenzial der künstlerischen Vorstellungskraft hoch 

achtete.217 In seinem Werk De anima gesteht Aristoteles der Phantasie bei der Erstellung 

von poetischen und rhetorischen Werken eine hohe Signifikanz zu, wobei »[d]as 

Unmögliche, dessen Darstellung als Fehler gilt, […] wirkungsästhetisch durch einen 

Verblüffungseffekt, ekplexis, legitimiert [wird]«.218 Aristoteles zufolge sei die Phantasie 

gerade deshalb als positive Entität zu erachten, da nur durch die Vorstellungsgabe 

Irreales und Ungreifbares zum Ausdruck gebracht werden könne.219 Die Grotesken-

Malerei, die dem Verständnis und den Grundsätzen einer von Harmonie und 

Naturgleichheit durchdrungenen Renaissance-Kunst antagonistisch gegenüberstand, 

entspricht der Vorstellung des mundus inversus.220 Ähnlich wie im Kosmos der 

»verkehrten Welt« können in der Welt des Traumes sonderbare und unstimmige 

Ereignisse geschehen, Verbindungen von Orten, Gegenständen und Personen erträumt 

werden, die in der Wachwirklichkeit unmöglich sind. Folglich sind die willkürlich aus 

verschiedenartigen Elementen zusammengesetzten Grotesken mit dem Traum in 

Korrelation gesetzt worden.  

Von besonderem Interesse im Kontext der assoziativen Verknüpfung von Groteske und 

Traum ist ein von Alessandro Allori bemaltes Bettkopfteil (Abb. 10), auf dem Grotesken-

Malereien den ornamentalen Rahmen für die Darstellung im Zentrum des Feldes bilden. 

Dort wird, bezugnehmend auf die klassisch-mythologische Erzählung, der Raub 

Ganymeds durch Zeus in Gestalt eines Adlers verbildlicht. Zum einen werden hier die 

Mischwesen als (Schmuck-)Elemente eines Bettes in einen unmittelbaren 

Zusammenhang mit dem Schlaf und folglich mit dem Traum gestellt. Zum anderen zeigt 

 
216 Sein besonderes Interesse an Groteskem manifestiert sich bei Lomazzo sowohl im bildkünstlerischen als 
auch im schriftstellerischen Bereich. Bereits einige seiner Titel weisen auf die Neigung zum Phantastischen 
hin; eine Gedichtsammlung nennt er Grotteschi, eine weitere erhält den »dialektalen Titel Rabisch […], der 
soviel besagt wie ›Arabeske‹ oder ›Groteske‹«. Manegold: Wahrnehmung. S. 8. Weiteres zu dem Werk 
Rabisch siehe Manegold: Wahrnehmung. S. 8–11. 
217 Vgl. Oy-Marra: Mimesis und »phantasia«. S. 102 u. 106. 
218 Lachmann: Erzählte Phantastik. S. 48. Dass Künstler wie Federico Zuccari in seiner Idea de' pittori, 
scultori ed architetti von 1607 oder Lomazzo in seiner Idea del Tempio della Pittura von 1590 das 
Gedankengut des Aristoteles auf die Argumentation um die phantastische Malerei ausrichteten, erscheint 
insofern plausibel, als auch im Manierismus und schließlich im Barock der Verblüffungseffekt eine zentrale 
Rolle spielten. 
219 Vgl. Lachmann: Erzählte Phantastik. S. 48. 
220 Vgl. Oy-Marra: Mimesis und »phantasia«. S. 101. Vgl. hierzu auch Lachmann: Erzählte Phantastik.  
S. 99–104. 



52 
 

sich die Verknüpfung des Traumes ebenso durch die Darstellung des durch Zeus in die 

Lüfte entführten Ganymed mittels einer semantischen Parallele: Analog zum Jüngling, der 

durch den Göttervater in die Sphäre des Götterhimmels befördert wird, kann idealerweise 

auch der Schlafende im Traumzustand, im übertragenen Sinn wie Ganymed, in die Nähe 

des Göttlichen gelangen. Durch die mit Träumen respektive einer unwirklichen 

Erfahrungsebene verknüpften grotesken Formen, die das Hauptfeld der mythologischen 

Zone im Zentrum umrahmen, entsteht eine gleich doppelte Einbettung des Traumsujets 

auf dem Mobiliar, das in unmittelbarem Zusammenhang mit dem Schlaf steht.  

Dass phantastische Elemente ein wichtiges Charakteristikum ästhetischer Renaissance-

Traumdarstellungen bilden, zeigt sich fernerhin in weiteren bildkünstlerischen 

traumaffinen Werken des Cinquecento. 

II.3 Traumdarstellungen in der bildenden Kunst  

In der ersten Hälfte des 16. Jahrhunderts kam es, vor dem Hintergrund des regen 

medizinisch-theoretischen, philosophischen und literarischen Diskurses über den Traum, 

auch im bildkünstlerischen Bereich zu einer Beschäftigung mit diesem Faszinosum, dem 

sich die Künstler auf vielfältige Weise anzunähern versuchten. Die Eigentümlichkeit 

dieser neuartigen Bildproduktionen zeigt sich durch Abwandlung und Abkehr von seit 

alters tradierten, konventionellen Mustern, durch die sich die christlich motivierten 

Traum- und Visionsbilder auszeichneten.221 

 

Raffaels Il sogno del cavaliere (um 1504) (Abb. 11) 

Zu den früh-cinquecentesken, mit dem Traumsujet verknüpften Werken zählt Raffaels Il 

sogno del cavaliere, »Der Traum des Ritters«, das sich, zusammen mit den im Maß 

übereinstimmenden »Drei Grazien« erwiesenermaßen seit etwa 1650 im Besitz der 

Borghese befand.222 Das kleinformatige quadratische Ölbild zeigt drei menschliche 

Figuren vor einer Landschaft. Im Vordergrund ruht mit geschlossenen Augen, auf seinen 

Schild gestützt und dem Betrachter zugewandt, eine männliche Gestalt in ritterlicher 

 
221 Freilich sind zur Renaissance und über diese Epoche hinaus auch weiterhin Traum- beziehungsweise 
Visionsbilder christlich-prophetischen Charakters nach althergebrachter Bildtradition geschaffen worden. 
222 Dort wurde das Gemälde als »un soldato che giace dormendo alla campagna« (»ein Soldat, der schlafend 
in der Landschaft liegt«) erwähnt. Zusammen mit Drei Grazien, heute im Musée Condé in Chantilly, bildete 
es mutmaßlich ein Diptychon. Vgl. Luitpold Dussler: Raffael. Kritisches Verzeichnis der Gemälde, 
Wandbilder und Teppiche. München: Bruckmann 1966 (= Bruckmanns Beiträge zur Kunstwissenschaft). S. 
38 f. 



53 
 

Gewandung. Flankiert wird der Schlafende von zwei weiblichen Figuren, deren 

Körpergestik nahezu übereinstimmt. Ein schmaler, die Bildbereiche optisch 

aufgliedernder Lorbeerbaum – ein Zeichen immerwährender Glorie – steht in der 

Bildmitte, gleich einer Spiegelachse und Trennlinie, zwischen den Gestalten, die den Ritter 

flankieren. Ihm werden von der linken Figur ein Buch und ein Schwert entgegengehalten, 

während die weibliche Gestalt auf der gegenüberliegenden Seite eine Blume darbietet. 

Erstere ist anhand der ihr beigegebenen Attribute als personifizierte Tugend, Virtus, die 

zweite als Sinnbild der Verführung, Voluptas zu identifizieren. Durch die Landschaft im 

Hintergrund werden die antagonistischen Eigenschaften der beiden allegorischen 

Figuren deutlich: Auf der linken Bildseite wird der unwegsame Pfad der Virtus, auf der 

rechten der mühelose Weg, zu dem Voluptas hinweist, sichtbar.  

In Il sogno del cavaliere wird der narrativ-allegorische Gehalt des Traumes durch optische 

Mittel veranschaulicht. Ihre Absichten verdeutlichend, hält Virtus dem schlafenden Ritter 

auffordernd ein Buch als Zeichen der Gelehrtheit und ein Schwert als Symbol der 

Kühnheit – im Sinne der Vita activa et contemplativa – entgegen. Die Blume, die Voluptas 

auf der anderen Seite dem Träumenden präsentiert, versinnbildlicht die Liebe.223 

Die schriftliche Basis für das Motiv lieferte vermutlich Silio Italicos (25–101 n. Chr.) 

Punica – ein Werk über den zweiten punischen Krieg.224 Punica liegt wiederum der 

Mythos von »Herakles am Scheideweg« aus der griechischen Mythologie zugrunde, 

dessen Autorschaft auf Prodikos von Keos zurückgeht.225 Im 15. Buch von Silio Italicos 

Epos handelt es sich um Publius Cornelius Scipio Africanus (236–183 v. Chr.), dem diese 

Entscheidungsfindung im Traum auferlegt wird. Voluptas und Virtus versuchen hierin, 

Scipio für ihren jeweiligen Pfad zu gewinnen, woraufhin sich der Träumende für die 

untadelige Variante entscheidet.226 

 
223 Vgl. Carol Plazzotta: Eine Allegorie (»Traum des Ritters«). In: Diess., Hugo Chapman u. Tom Henry 
(Hrsg.): Raffael. Von Urbino nach Rom. Stuttgart: Belser 2004. S. 138–140. S. 138. Das Buch in der Hand der 
Virtus in Raffaels kleinformatigem Ölgemälde kann als eigene Beifügung des Malers aufgefasst werden, da 
das Buch in diesem Kontext nicht in Italicos Punica erwähnt wird. Vgl. Plazzotta: Eine Allegorie. S. 138. 
224 Vgl. Joachim Poeschke: Dürers ›Traumgesicht‹. In: Rudolf Hiestand (Hrsg.): Traum und Träumen. Inhalt, 
Darstellung, Funktion einer Lebenserfahrung in Mittelalter und Renaissance. Düsseldorf: Droste 1994. S. 
187–206. S. 192; Alessandro Cecchi: Raffaelo Stanzino (Urbino 1483–Roma 1520). Il sogno del cavaliere. In: 
Ders., Chiara Rabbi Bernard u. Yves Hersant: Il Sogno nel Rinascimento. Ausst.-Kat Palazzo Pitti Galleria 
Palatina Florenz 2013. S. 92 f. S. 92; Jürg Meyer zur Capellen: Raphael. A Critical Catalogue of His Paintings. 
Bd. 1. Landshut: Arcos 2001. S. 160. 
225 Vgl. Meyer zur Capellen: Raphael. S. 160; Joachim Jacoby u. Martin Sonnabend (Hrsg.): Raffael. 
Zeichnungen. Ausst.-Kat. Städelsches Kunstinstitut und Städtische Galerie Frankfurt am Main 2012. S. 128. 
226 Vgl. Meyer zur Cappellen: Raphael. S. 160; Cecchi: Raffaelo Stanzino. S. 92. 



54 
 

Der Maler aus Urbino, der in engem Kontakt mit der della Rovere- und Montefeltro-

Familie stand227, hat der in Italicos Werk geschilderten Scheideweg-Allegorie mit Il sogno 

del cavaliere eine visuelle Anschaulichkeit verliehen. Erwin Panofsky mutmaßt, dass der 

seinerzeit weithin bekannte Holzschnitt »Entscheidung des Herkules« als Teil von 

Sebastian Brants »Narrenschiff« (ed. 1497) als bildkünstlerische Vorlage fungiert haben 

könnte.228 Panofsky erwähnt eine mögliche Verbindung von Il sogno del cavaliere mit 

Scipione di Tommaso di Borghese, der 1493 in Siena zur Welt kam und um 1500 gefirmt 

wurde. Die Schaffung von »Der Traum des Ritters« und »Drei Grazien« könnte Raffael für 

den jungen Borghese als eine Form der »exhortatio ad juvenem« (»Ermahnung an den 

Jüngling«) aufgetragen worden sein.229 Carol Plazzotta hält der These Panofskys 

entgegen, dass weder die Datierung noch das Motiv des Bildes mit dem kirchlichen 

Ereignis vereinbar seien.230 Sylvie Béguin vermutet, der junge Franceso Maria della 

Rovere, Herzog von Urbino, habe die »Drei Grazien« und Il sogno del cavaliere in Auftrag 

gegeben.231 

Mit der Darstellung des als schlafend erkennbar gemachten Ritters232 knüpft der 

urbinische Künstler an die konventionelle Bildtradition von Schlaf- und Visionsbildern an, 

in denen die schlafende und als solche als träumend dargestellte Figur häufig zusammen 

mit dem Traumgesicht gezeigt wird. Gleichwohl wird das im Traum Gesehene in Form der 

Virtus- und Voluptas-Sinnbilder in »Der Traum des Ritters« sichtbar. Das 

Erscheinungsbild des hier Träumenden zeigt überdies Ähnlichkeiten mit einem 

Holzschnitt aus Francesco Colonnas Hypnerotomachia Poliphili, auf dem der schlafende 

Protagonist erkennbar wird. Illustriert wird eine Passage des ersten Buches der 

Hypnerotomachia Polilphili, in dem der Protagonist in seinem Traum von einem weiteren 

Einschlafen träumt. 

Deutlich wird in dem Gemälde die Signifikanz von Traum und Schlaf – einem Zustand, in 

dem der Geist frei von äußerlichen Einwirkungen ist und, wie es bei Raffaels Schlafendem 

der Fall ist, die träumende Figur wichtige Entscheidungen zu treffen vermag. Gewiss wird 

 
227 Vgl. Cecchi: Raffaelo Stanzino. S. 92. 
228 Vgl. Erwin Panofsky: Hercules am Scheidewege und andere antike Bildstoffe in der neueren Kunst. 
Leipzig: Teubner 1930. S. 40 f.  
229 Vgl. Panofsky: Hercules am Scheideweg. S. 143 f. 
230 Vgl. Plazzotta: Eine Allegorie. S. 139. 
231 Vgl. Sylvie Béguin: Les Peintures de Raphaël au Louvre. Paris: Ed. de la Réunion des musées nationaux 
1984. o. A., zitiert nach Plazzotta: Eine Allegorie. S. 140. 
232 Möglicherweise hat sich Raffael bei der Gestaltung des schlafenden Ritters an Darstellungen schlafender 
Apostelfiguren seines Lehrmeisters Pietro Perugino orientiert. Vgl. Jacoby u. Sonnabend: Raffael. S. 130. 



55 
 

auch hier auf die in der Renaissance geltende und durch den Philosophen Marsilio Ficino 

geäußerte Auffassung angespielt, dass ein tugendhaft lebender Mensch durch Entsagung 

der irdischen Verführungen dem Körper eine Zeitlang entfliehen und eine Annäherung an 

das Göttliche erfahren und zu höherer Weisheit gelangen könne. Darüber hinaus lässt sich 

in dem Bild die neuplatonische Ansicht der Vereinigung von vermeintlich 

unüberwindbaren Antagonismen herauslesen:  

Er [= Raffael, H. C.] stellt das Zusammentreffen der Gegensätze nicht als moralisches 
Dilemma dar, sondern eher als eine Verbindung aller Eigenschaften, nach denen der ideale 
Soldat oder Ritter streben sollte, auch wenn seine schlummernde Gestalt zur Virtus 
hingeneigt liegt.233 

 

Il Sogno di Raffaello (siehe Abb. 2) von Marcantonio Raimondi (1508) und  

Giorgio Ghisi (1561) (Abb. 12) 

Die um 1508 von Marcantonio Raimondi geschaffene Darstellung Il Sogno di Raffaello 

(»Der Traum Raffaels«), deren Provenienz ungeklärt ist234 und bei der es sich um eine von 

zwei Stichen Raimondis mit einer nächtlichen Szene handelt235, zeichnet sich durch einen 

außerordentlich kryptischen Charakter aus. 

Die Darstellung lässt im Vordergrund zwei schlafende weibliche Figuren auf der linken 

Bildhälfte und fremdartige Kreaturen auf der rechten Seite erkennen. Ein Gewässer trennt 

den Vorder- von dem Mittel- und Hintergrund, auf dem teils brennende Veduten zu 

erkennen sind, voneinander ab. Die beiden im linken Bildvordergrund befindlichen 

Frauenakte liegen einander zugewandt auf einer felsigen, sich in wolkenähnliche 

Formationen wandelnde Erhöhung, die an eine steinerne Mauer, welche zwei aus einer 

Öffnung kommende Lichtstrahlen erkennen lässt, angrenzt. Die Frauenfiguren weisen ein 

nahezu übereinstimmendes Erscheinungsbild auf. Die vordere Figur hat dem Betrachter 

den Rücken zugewandt, während die Frontalseite des anderen weiblichen Aktes deutlich 

zu erkennen ist. Bei den seltsamen Geschöpfen zu Füßen der Schlafenden handelt es sich 

um vier bizarre Mischwesen, die aus verschiedenen tierischen und teils menschlichen 

Körperteilen zusammengewachsen sind und sich in Richtung der beiden liegenden Akte 

bewegen. Ein reptilienähnliches Getier kriecht aus dem Gewässer auf das Festland, wobei 

 
233 Plazzotta: Eine Allegorie. S. 138. 
234 Vgl. Bredekamp: Traumbilder. S. 64. 
235 Die andere Nachtszene, die von Raimondi gefertigt wurde, ist in dem Stich Pest in Phrygien erkennbar. 
Vgl. Gudrun Knaus: Invenit, Incisit, Imitavit. Die Kupferstiche von Marcantonio Raimondi als Schlüssel zur 
weltweiten Raffael-Rezeption 1510–1700. Berlin: De Gruyter 2016. S. 54. 



56 
 

der Kopf mit dem offenstehenden Maul nach hinten gebogen ist, sodass er den noch im 

Wasser befindlichen Rücken berührt. Vor seinen langen Krallen befindet sich ein 

Kopffüßler-Geschöpf mit einem weit herausstehenden Unterkiefer und zwei übergroßen 

Ohren. Ein Wesen, dessen Körperbau Ähnlichkeit mit dem eines Vogels hat, weist sich in 

seiner Eigentümlichkeit durch ovale Extremitäten am Ober- und Unterkörper und einen 

überlängten, röhrenförmigen dünnen Hals aus, der es ihm ermöglicht, diesen in 

unnatürlicher Weise zu verbiegen. In unmittelbarer Nähe zu den beiden schlafenden 

Akten ist ein mehrbeiniges phallisches Geschöpf auszumachen, das in seinem gesamten 

Erscheinungsbild einem geflügelten Insekt ähnelt. Der Kopf, unter dem eiförmige Glieder 

herabhängen, aus dessen Maul Flüssigkeit auf den Grund herabfließt, lässt das Haupt 

eines Säugetiers erahnen. Auf der gegenüberliegenden Seite des Ufers ist eine brennende 

Vedute zu sehen, deren Spiegelung im Gewässer erkennbar ist und die womöglich von 

einem aus der gegenüberliegenden Felswand austretenden Blitz entzündet wurde. 

Schemenhaft angedeutete menschliche Figuren versuchen den Flammen durch 

Fensteröffnungen, Eingänge und über Mauern mit Booten auf das Gewässer zu 

entkommen. Die Boote lenken den Blick des Betrachters auf eine weitere Architektur-

Vedute, über deren Dächer dunkle Rauchwolken aufgezogen sind. Die brennende 

Szenerie im Mittelgrund wirkt unheimlich und bedrohlich; ebenso wird durch die 

bizarren Kreaturen im rechten Vordergrund eine unheilvolle Stimmung suggeriert, die im 

Kontrast zu den offenbar ungestört Schlafenden disparat erscheint. 

Die Darstellung der beiden weiblichen Figuren folgt dem Schema der venezianischen Pose 

von Schläferinnen, das vornehmlich durch die gemalten Akte des Giorgione 

charakterisiert wird.236 Darüber hinaus ist zu vermuten, dass ein von Giorgione 

geschaffener verschollener Stich, der einen Brand darstellte, Raimondi eine Grundlage für 

Il sogno di Raffaello lieferte.237 Die stilistische Affinität Giorgiones, durch den in der 

 
236 Giorgiones Akt-Malerei ist vor allem durch Stiche wie Venus (1509/1510) von Giulio Campagnola 
verbreitet worden. Vgl. Francesca Del Torre Scheuch: Katalog. In: Sylvia Ferino-Pagden u. Giovanna Nepi 
Scirè (Hrsg.): Giorgione. Mythos und Enigma. Ausst.-Kat. Kunsthistorisches Museum Wien 2004.  
S. 166-254. S. 250. Giorgione wurde beim Schaffen seiner Schlafenden Venus nach Möglichkeit von einem 
Holzschnitt, auf dem eine schlafende Nymphe abgebildet ist, inspiriert. Vgl. Fritz Saxl: Lectures. Bd. 1. 
London: The Warburg Institute 1957. S. 162 f.  
237 Vgl. George Martin Richter: Giorgio da Castelfranco, called Giorgione. Chicago: The University of Chicago 
Press 1937. S. 259; Brigitte Borchhardt-Birbaumer: Imago Noctis. Die Nacht in der Kunst des Abendlandes. 
Vom Alten Orient bis ins Zeitalter des Barock. Wien: Böhlau 2003. S. 309; Amalia Mezzetti: Il Dosso e Battista 
ferraresi. Mailand: »Silvana« Ed. d'Arte 1965. S. 81. Möglicherweise handelt es sich um das von Giorgione 
verlorengegangene Werk Unterwelt mit Aeneas und Anchises (Inferno con Enea e Anchise), das von dem 
Kunstkenner Marcantonio Michiel in der Sammlung von Taddeo Contarini studiert wurde. Vgl. Bernard 
Aikema: Giorgione und seine Verbindung zum Norden. Neue Interpretationen zur Vecchia und zur 
Tempesta. In: Sylvia Ferino-Pagden u. Giovanna Nepi Scirè (Hrsg.): Giorgione. Mythos und Enigma. Ausst.-



57 
 

Hauptsache die »flämische[n] Anregungen im oberitalienischen Raum«238 verbreitet 

wurden, zur Boschschen Malerei lässt sich vor allem anhand der »traumhaften 

Kompositionen«239, »den nächtliche[n] Landschaftsraum, […] die Monster und die 

brennende Vedute«240 nachvollziehen.  

In Bezug auf das Darstellungsschema der Schlafenden ist ergänzend eine weitere 

mögliche Inspirationsquelle zu erwähnen, die dem norditalienischen Kupferstecher für 

die Visualisierung seiner weiblichen Akte gedient haben mag. Es handelt sich um einen 

durch den Protagonisten Poliphilo eingehend beschriebenen Holzstich, der im ersten 

Buch der Hypnerotomachia Poliphili Colonnas abgebildet ist und eine Steinmetzarbeit mit 

der Darstellung einer schlafenden Nymphe und eines Satyrs zeigt, der den ruhenden 

weiblichen Akt beschleicht.241 Bei der Gegenüberstellung des Holzschnitts aus besagtem 

Roman und Raimondis rätselumwobenen Stich lässt sich neben der formalen 

Übereinstimmung der Frauenakte eine weitere, semantische Analogie ausmachen: Wie 

sich in Colonnas Werk der lüsterne Satyr an den Frauenakt heranpirscht, so ist es das 

geifernde Phallus-Geschöpf in Raimondis Arbeit, das sich den Schlafenden in fast 

bedrohlicher Weise nähert.  

Die Phantasie-Geschöpfe rufen unverkennbar jene aus tierischen und menschlichen 

Teilen mannigfaltig zusammengesetzten Kreaturen des flämischen Malers Hieronymus 

Bosch (1450–1516) ins Gedächtnis.242 Die für seine Schaffenszeit unkonventionellen, 

phantastischen und von manchen Seiten als gar blasphemisch bezeichneten 

Darstellungen waren in der Tat eine anregende Quelle für norditalienische Maler der 

ersten Cinquecento-Hälfte, was nicht zuletzt durch geographische Gegebenheiten 

begünstigt wurde.243 Es ist belegt, dass die Gemälde Boschs in diesem Zeitraum, das heißt 

noch vor dem Jahre 1521, Teil der Sammlung des Kardinals Grimani in Venedig waren. Es 

handelte sich hierbei um Leinwände, die ursprünglich einem Altar zugehörig waren: 

 
Kat. Kunsthistorisches Museum Wien 2004. S.85–104. S. 87. Vgl. auch Bernard Aikema u. Beverly Louise 
Brown (Hrsg.): Il Rinascimento a Venezia. Ausst.-Kat Mailand 1999. S. 440 f. 
238 Borchhardt-Birbaumer: Imago noctis. S. 319. 
239 Borchhardt-Birbaumer: Imago noctis. S. 270. 
240 Borchhardt-Birbaumer: Imago noctis. S. 309. 
241 Abb.: Colonna (2): Hypnerotomachia Poliphili. S. 109. 
242 Vgl. Beverly Louise Brown: From Hell to Paradise: Landscape and Figure in Early Sixteenth Century 
Venice. In: Bernard Aikema (Hrsg.): Renaissance Venice and the North. Crosscurrents in the time of Dürer, 
Bellini and Titian. London: Thames & Hudson 1999. S. 424–498. S. 440. 
243 Vgl. Mezzetti: Il Dosso. S. 81; Alessandro Nova: Giorgione’s ›Inferno with Aeneas and Anchises‹ for 
Taddeo Contarini. In: Luisa Chiammitti, Steven F. Ostrow u. Salvatore Settis (Hrsg.): Dosso’s fate: Painting 
and Court Culture in Renaissance Italy. Los Angeles: Calif 1998 (= The Getty Research Institute for the 
History of Art and the Humanities 5). S. 41–63. S. 41 f. 



58 
 

»Aufstieg zum himmlischen Paradies«, »Irdisches Paradies«, »Höllensturz« und 

»Höllenpfuhl« und die vier Jenseitsvisionen abbildeten.244  

Marcantonio Raimondi hielt sich zu Studienzwecken zwischen 1506 und 1508 in Venedig 

auf. Mutmaßlich hat der Kupferstecher zu dieser Zeit von den außergewöhnlichen 

Werken des flämischen Meisters Kenntnis genommen.245 Eine Äußerung des Venezianers 

Marcantonio Michiel (1484–1552) ist im Kontext der Traumthematik besonders 

bemerkenswert. Wahrscheinlich war es die viergeteilte Jenseits-Darstellung Boschs, die 

der Kunstliebhaber und -sammler Michiel als »tela delli sogni«246 (»Leinwand der 

Träume«) bezeichnete. Boschs fremdartige Figuren und Kompositionen in den Kontext 

des Onirischen zu stellen, erschien den Zeitgenossen des Cinquecento als evident, wie es 

etwa in den Effigies (1572) des Hieronymus Cock oder in Vasaris Künstlerbiographien 

deutlich wird.247 Nicht zuletzt die intensive Beschäftigung von Künstlern und Gelehrten 

mit den (antiken) Grotesken zeigt, dass das Hybride und Phantastische seinerzeit eine 

rezeptionsästhetisch evozierte Gedankenverkettung zu Träumen zuließ. Ob sich 

Hieronymus Bosch selbst für seine verschrobenen Mischwesen durch Gedankenbilder 

seiner eigenen (Alp-)Träume hat inspirieren lassen, lässt sich indes in Ermangelung 

schriftlicher Nachlässe nicht rekonstruieren. Ohne Zweifel jedoch muss der flämische 

Maler bei der Schaffung seiner nonkonformistischen Bilder über eine lebhafte Phantasie 

verfügt haben, welche bereits zu Lebzeiten Faszination und Verwirrung auslösten – 

fanden sich doch »in der Heiligen Schrift keine Belege«248 für die bizarren und teils 

angsteinflößenden Kreationen. In diesem Kontext überrascht es nicht, dass sich derartige 

Darstellungen, wie am Beispiel des Boschschen Triptychons Garten der Lüste 

nachvollziehbar wird, auf der die Hölle visualisierenden Tafel befanden, um die 

Verbildlichung dieser Geschöpfe mit der christlichen Auffassung des Dämonischen zu 

rechtfertigen.249 Das widernatürliche Äußere der Mischgeschöpfe auf Raimondis Stich mit 

seinem 

 
244 Vgl. Pio Paschini: Domenico Grimani. Cardinale di S. Marco. Rom: Ed. di Storia e Letteratura 1943. S. 152; 
Hans Belting: Hieronymus Bosch. Garten der Lüste. München: Prestel 2002. S. 90 f.  
245 Vgl. Mezzetti: Il Dosso. S. 81; Peter Humfrey u. Mauro Lucco: Paintings by Battista Dossi. In: Andrea Bayer 
(Hrsg.): Dosso Dossi. Court Painter in Renaissance Ferrara. New York: Metropolitan Museum of Art 1999. S. 
249–263. S. 262. 
246 Marcantonio Michiel: Notizia d'opere di disegno nella prima metà del secolo XVI esistenti in Padova 
Cremona Milano Pavia Bergamo Crema e Venezia scritta da un anonimo di quel tempo. Hrsg. u. ill. von D. 
Iacopo Morelli. Venedig: Bassano 1800. S. 77. 
247 Vgl. hierzu Walter S. Gibson: Bosch's Dreams: A Response to the Art of Bosch in the Sixteenth Century. 
In: The Art Bulletin 74 (1992) H. 2. S. 205–218. S. 206. 
248 Hofmann: Phantasiestücke. S. 45. 
249 Vgl. Hofmann: Phantasiestücke. S. 49. 



59 
 

bewusst gewählte[m] verrätselte[n] Inhalt nächtlicher Erzählungen [und] Einflüsse[n] der 
Dämonen aus Katastrophenbildern und Höllenvisionen von Hieronymus Bosch […] mit 
verschiedenen Traumwesen250  

offenbart, dass diese einem fremden Daseinszustand angehören. Es liegt daher nahe, die 

Wesen als Symbolträger für Träume, oder, aufgrund ihres dämonischen und bedrohlichen 

Charakters, für Alpträume anzusehen, die den Schlafenden möglicherweise vor dem 

inneren Auge erscheinen. Überdies kann die bizarre Beschaffenheit der kleinen 

Fabelwesen als Allusion auf den dem Traum im 16. Jahrhundert zugeschriebenen 

ambivalenten Charakter verstanden werden. Es kann vermutetet werden, dass 

Marcantonio Raimondi den kryptischen Stich mit dem Wissen des seinerzeit aktuellen 

kulturtheoretischen und philosophischen Diskurses geschaffen hat. Wird vor diesem 

Hintergrund die Kernaussage zum Traum des Florentiners Marsilio Ficino aus der 

»Platonischen Theologie« herangezogen, entstünde inhaltlich eine mögliche 

Entschlüsselung für den vorderen Bildteil. Eine Aussage aus der Theologia Platonica ist 

hier entscheidend: Es handelt sich um jenen Passus, in dem der Philosoph über die 

beängstigenden und abscheulichen Erscheinungen im Traum spricht, die in der durch 

eine frevelhafte Lebensweise ausgelösten, beeinträchtigten Phantasie entstünden.251 Die 

teils angsteinflößenden Geschöpfe auf dem Stich sind demnach als diese schrecklichen 

Täuschungen zu deuten, während die unbekleideten weiblichen Gestalten allegorisch für 

die irdisch-sündhaften Verlockungen stehen. Wohl nicht ohne Grund gleicht deren 

Erscheinungsbild jenem fleischlicher Venus-Darstellungen.  

Im Kontext der venusähnlichen Figuration erscheint Albrecht Dürers Traum des Doktors 

(Abb. 13), auf dem die klassische Figur der Venus flagrant in Szene gesetzt wird, 

bedeutsam.252 Von der Funktion der weiblichen Figur in Dürers Stich als »Venus 

Carnalis«253 ausgehend, kann die emblematische Zuordnung der schlafenden Akte auf 

 
250 Borchhardt-Birbaumer: Imago Noctis. S. 306. 
251 Vgl. Ficino: Platonic theology. S. 152 f.; vgl. auch Kapitel II.1. 
252 Der 1498 entstandene Stich Dürers war Raimondi aufgrund des wechselseitigen Transfers nordalpiner 
und italienischer Künstler, die durch das Reproduktionsverfahren der Kupferstichtechnik begünstigt 
wurde, sehr wahrscheinlich bekannt. 
253 Erwin Panofsky: Studien zur Ikonologie. Humanistische Themen in der Kunst der Renaissance [1962, 
1967]. Köln: DuMont 1980. S. 287. Zehnpfennig geht noch einen Schritt weiter und setzt die fleischliche 
Venus in einen Sinnzusammenhang mit der biblischen Eva-Figur und folglich mit dem Sündenfall. Ihre 
These stützt sich zum einen auf die frappante formale Analogie mit der Gestalt Evas in Dürers um 1504 
geschaffenen Gemälde Adam und Eva und dem Bratapfel, der in dem Kupferstich Traum des Doktors auf dem 
Kachelofen platziert ist; »scheinbar zufällig streckt sich etwas über ihm die deutende Hand der Venus aus. 
[…] Dem Bild der verführenden Venus der heidnischen Antike entspricht im christlichen Bereich das Bild 
der verführenden Eva. In Dürers Blatt treten beide in Gestalt der Traumerscheinung zusammen.« 
(Zehnpfennig: ›Traum‹ und ›Vision‹. S. 54). 



60 
 

dem Kupferstich Marcantonio Raimondis weiter ausgedeutet werden. Ist die Venus-

Gestalt auf Albrecht Dürers Werk als figurierte Verführung und das fliegende 

Teufelsgeschöpf als Überbringer trügerischer Traumerscheinungen zu lesen254, 

verschmilzt bei Il sogno di Raffaello die Gestalt des schlafenden Körpers – in Dürers Stich 

jener des Doktors – mit dem Erscheinungsbild zu zwei Venus-Akten. Das animalische 

Phallus-Wesen stellt als Anspielung des männlichen Geschlechtsteils wohl das 

erotisierende Pendant zu den nackten Frauenkörpern dar, auf die es sich gezielt 

hinbewegt. Der Kupferstecher bediente sich hierbei wahrscheinlich des Boschschen 

Formenrepertoires der Höllenwesen, um in ll Sogno di Raffaello die Gefahr von negativ 

konnotierten Trugerscheinungen, die bei einer allzu genusssüchtigen Lebensweise 

entstünden, allegorisch sichtbar werden zu lassen. Vor dem Hintergrund der Assoziation 

des Hybriden und Widernatürlichen mit dem Traum, wie im Falle der von Michiel als »tela 

dei sogni« benannten Leinwand, stehen die Mischgeschöpfe womöglich ebenso als 

›Marker‹ für den Traum. 

Es ist anzunehmen, dass der Traumcharakter von Raimondis Bild, der hauptsächlich 

durch die eigenartigen Geschöpfe hervorgerufen wird, durch die Einbindung des 

Gewässers, das die Schlafenden und die Kreaturen vom restlichen Geschehen auf dem 

Kupferstich trennt, verstärkt wird. Da Wasser die natürliche Eigenschaft besitzt, Objekte 

durch die Brechung auf der Wasseroberfläche verschwommen und verfremdet 

erscheinen zu lassen, bietet sich dieses Element als opportuner Symbolträger für 

(trügerische) Träume an – wirkt doch oftmals im Traum Bekanntes unscharf, 

verschwommen oder gar bizarr. Bestärkung findet die These dadurch, dass das Phallus-

Geschöpf und die anderen bizarren Wesen auf Raimondis Stich ihren Ursprung in dem 

dunklen Gewässer haben könnten, aus dem diese Kreaturen hervorgekrochen sind.  

Es ist jedoch nicht nur die Abstraktion, die der Flüssigkeit von Natur aus eigen ist, sondern 

auch das Vermögen der Spiegelung von Objekten. Dies ist insofern von Bedeutung, als 

Aristoteles in seinem Werk De divinatione per somnum Träume mit verzerrten 

Reflexionsbildern auf einer Wasseroberfläche vergleicht (464b). Die bizarren Wesen 

ließen sich gar als Resultate verschwommener Bilder und die verdoppelte 

Akterscheinung als Spiegelung auf der Wasseroberfläche deuten. Brigitte Borchhardt-

Birbaumer vermutet darüber hinaus, dass die zweifache Darstellung der Schlafenden als 

 
254 Siehe hierzu die nachstehende kurze Ausführung im Zusammenhang von Michelangelos Il sogno. 



61 
 

Allusion auf die Ambivalenz der Träume verstanden werden könnte.255 Gustav Friedrich 

Hartlaub führt die Verdopplung der Schlafenden auf die Erzählung des Traumes Hekubas 

in der Aeneis zurück, in dem sie sich selbst sieht.256 Bartsch deutet das Gewässer in 

Raimondis Il Sogno di Raffaello als Styx.257  

 

Durch eine sowohl auf formaler als auch inhaltlicher Ebene suggerierte Rätselhaftigkeit 

zeichnet sich ebenso Giorgio Ghisis homonymer und rund fünfzig Jahre nach Raimondis 

Arbeit geschaffener Kupferstich aus. Das Werk zeigt eine ältere männliche Figur mit Bart 

im linken Bildmittelgrund und eine junge, kriegerisch anmutende weibliche Gestalt auf 

der rechten vorderen Seite der Darstellung. Getrennt werden die beiden durch ein 

Gewässer, auf dem in zentraler Bildmitte das Skelett eines Bootes zu sehen ist. Der 

Hintergrund des Stiches gibt die Sicht auf eine von der untergehenden Sonne erhellte 

Stadt frei, über deren Horizont ein Regenbogen erscheint. Der Bärtige wird von 

mannigfaltigen Fabelwesen und Getier, das sich im Wasser und am Ufer tummelt, 

umgeben. SEDET AETERNUM – QUE SEDEBIT IPOELIX258 heißt es auf der Schrifttafel am 

unteren Ende des knorrigen Baumstumpfes, auf den sich die Mannesgestalt lehnt und den 

linken Arm mit erhobener Hand in Richtung der sich von rechts nähernden Kriegerin hält. 

Unter den meist tierischen Kreaturen gibt es eine Eule, die oberhalb der männlichen Figur 

in einem kahlen Baum sitzt; ein flügelschlagender Hahn sowie ein drachenartiges Vogel-

Mischwesen und Panthertiere sind zu erkennen. Weitere Schreckensgestalten befinden 

sich in dem Gewässer, darunter eine Art Seeungetüm, eine anthropomorph-

amphibienartige Kreatur sowie ein fast menschliches Skelett. Die sich dem Alten 

nähernde Kriegerin, die ihre rechte Hand gegen eine der Palmengewächse, die in der 

Szenerie zu sehen sind, abstützt, hält in ihrer Linken eine Lanze. Auch unterhalb dieser 

Figur befindet sich eine Tafel auf der TU NE CEDE MALIS: SED CONTRA AVDENTIOR ITO, 

»Weiche den Übeln nicht«259, geschrieben steht. Den Hinweis auf die vermeintliche 

Motiverfindung durch Raffael offenbart eine weitere Schrifttafel: RAPHAELIS URBINATIS 

INVENTUM – »Von Raphael aus Urbino erfunden«.260  

 
255 Vgl. Borchhardt-Birbaumer: Imago noctis. S. 309. 
256 Vgl. Gustav Friedrich Hartlaub: Giorgiones Geheimnis. Ein kunstgeschichtlicher Beitrag zur Mystik in der 
Renaissance. München: Allg. Verlagsanstalt 1925. S. 34–36. 
257 Vgl. Adam von Bartsch: Le peintre graveur. Bd. 14. Venedig: Degen 1813. S. 274.  
258 »Hier sitzt und wird ewig sitzen der Unglückselige«. Übersetzt von Harasimowicz: Traum und Politik.  
S. 197. 
259 Übersetzt von Harasimowicz: Traum und Politik. S. 197. 
260 Übersetzt von Bredekamp: Traumbilder. S. 65. 



62 
 

Diese Version von Il sogno di Raffaello, der in der deutschen Übersetzung auch der Titel 

»Melancholie Michelangelos«261 gegeben wurde, basiert offenbar, wie Horst Bredekamp 

herausgestellt hat, auf mythologischen Schriftquellen. Demnach zeige die bärtige Gestalt 

den Schlafgott Somnus, von dem im elften Buch der Metamorphosen Ovids berichtet wird. 

Ebenso sind hier weitere Traum- und Schlafreferenzen als Grundlage zu vermuten. Der 

Schlaf als »Bruder des Todes«262, wie es in Homers Ilias und Vergils Aeneis heißt, wird in 

dem Stich laut Bredekamp »mitsamt den falschen Träumen«263 dargestellt. Der Baum, wie 

auch die mischgestaltigen Wesen deuteten fernerhin auf einen Passus des sechsten 

Gesangs in dem Vergilischen Epos Aeneis hin: 

In der Mitte des Vorhofes breitet eine riesige schattenspendende Ulme ihre Zweige und 
ihr bejahrtes Geäst aus. Gemeinhin heißt es, darin hätten die trügerischen Träume ihre 
Nester und hingen unter allen Blättern. Außerdem lagern noch viele verschiedene 
Unholde den Vorhallen, Centauren und Scyllen in Doppelgestalten und der hundertarmige 
Briareus und die Lernaeische Schlange, die fürchterlich zischelt, die flammenbewehrte 
Chimaera, Gorgonen und Harpyien und das Schattenwesen aus dreierlei Körpern.264 

Das in der Bildmitte erkennbare zerbrochene Boot sei wiederum auf die Metamorphosen 

Ovids zurückzuführen. Es kann als Anspielung auf den Schiffbruch und das Ertrinken des 

Gatten der Alcyone, Ceyx, aufgefasst werden, den Morpheus mimt: »Alcyone soll er 

besuchen / Und, wie der König gestaltet, das Bild des Ertrunkenen / spiegeln!«265  

Der Regenbogen im Hintergrund deute auf diese die atmosphärische Lichterscheinung 

versinnbildlichende Gottheit Iris hin, die auf der Darstellung Ghisis martialisch 

selbstbewusst an das Geschehen in der Bildmitte herantritt.266 Ferner besteht die 

Vermutung, die weibliche Figur sei als Hommage an Ippolita Gonzaga (1535–1563), die 

Tochter von Isabella von Capua und Ferrante Gonzaga, zu deuten.267 Diese These fußt auf 

 
261 In der Forschung besteht unter anderem die Vermutung, es handele sich bei der im linken Bildbereich 
dargestellten männlichen Figur um Michelangelo: »Für Michelangelo steht der bärtige Mann, von 
Schreckgestalten umkreist und in schöpferische Nachdenklichkeit versunken. Er enthält zwei Zitate: eine 
Erinnerung an den Moses von Michelangelo und eine andere an eine Gestalt in Raffaels Schule von Athen.« 
(Hofmann: Phantasiestücke. S. 77 f).  
262 Homer. Ilias. XIV. 231. Nach der deutschen Übersetzung durch Roland Hampe, in: Homer: Ilias. Übers., 
Nachw. u. Register von Roland Hampe. Ditzingen: Reclam 2015. S. 283; Vergil: Aeneis. VI. 278. Nach der 
deutschen Übersetzung durch Volker Ebersbach, in: Vergil: Aeneis. Prosaübert., Nachw. u. Namensverz. von 
Volker Ebersbach. Stuttgart: Reclam [1982] 2007. S. 166. 
263 Bredekamp: Traumbilder. S. 66. 
264 Vergil: Aeneis. VI. 282–289. Nach der deutschen Übersetzung durch Volker Ebersbach, in: Vergil: Aeneis. 
S. 166 f.  
265 Ovid: Met. XI. 627 f. Nach der deutschen Übersetzung durch Hermann Breitenbach, in: Publius Ovidius 
Naso: Metamorphosen. Epos in 15 Büchern. Hrsg. u. übers. von Hermann Breitenbach. Mit einer Einleitung 
von L.P. Wilkinson [Zürich 1958]. Stuttgart: Reclam 2008. S. 371. 
266 Vgl. Bredekamp: Traumbilder. S. 66; Borchhardt-Birbaumer: Imago noctis. S. 314. 
267 Vgl. Bredekamp: Traumbilder. S. 68; Susanne Boorsch u. Michael Lewis (Hrsg.): The Engravings of 
Giorgio Ghisi. Ausst.-Kat. The Saint Louis Art Museum New York 1985. S. 118.  



63 
 

einer von Leone Leoni gefertigten Münze, auf der die Gonzaga abgebildet ist und in ihrem 

Erscheinungsbild der weiblichen Figur auf Ghisis Stich ähnelt. Ebenso ist die Tatsache, 

dass Ippolitta Gonzagas Gatte, Fabrizio Colonna, 1551 ums Leben kam, in Analogie zu dem 

Schiffbruch des Ceyx zu setzen, auf den in dem Stich möglicherweise Bezug genommen 

wird.268 Ghisis Kombattantin im Bild kann darüber hinaus als licht- und 

hoffnungsbringender Morgen interpretiert werden, die den angstbringenden 

Mischgestalten Einhalt gebietet.269 Die Kriegerin zeichnet sich überdies, wie Susanne 

Boorsch und Michael Lewis bemerken, durch ein nahezu gleichartiges Äußeres wie eine 

auf einem Holzschnitt dargestellte weibliche Gestalt in Colonnas Hypnerotomachia 

Poliphili aus.270 Es handelt sich um die Illustration einer der Begleiterinnen von Psyche, 

über deren Aufmachung der Sprecher Poliphilo eine bis ins Kleinste gehende 

Beschreibung abgibt.271 

Der Stich Raimondis, Il sogno di Raffaello, wie auch die gleichnamige Arbeit Ghisis sind als 

mögliche Bemühen der Künstler zu interpretieren, eine bildhafte Analogie zum 

Onirischen zu erschaffen. Es ist gerade die Rätselhaftigkeit des Motivs, die den Inhalt des 

Gemäldes unterstreicht – ist doch der Traum ein nicht minder geheimnisumwittertes 

Kuriosum, dem sich Raimondi und Ghisi in ihren enigmatischen Kupferstichen offenbar 

anzunähern versuchten. 

 

Michelangelos Zeichnung Il Sogno (1533) (siehe Abb. 1)272 

 

Michelangelo schuf 1533 Il Sogno273, eine Darstellung, die, so Erwin Panofsky, eine der 

»freie[n] Erfindungen rein imaginativen Charakters«274 des Künstlers sei. Die Zeichnung 

zeigt einen zentral positionierten Jüngling, der, mit beiden Armen auf eine große Kugel 

 
268 Vgl. David Chambers u. Jane Martineau (Hrsg.): Splendours of the Gonzaga. Ausst.-Kat. London Victoria 
and Albert Museum 1981. S. 182. 
269 Vgl. Bredekamp: Traumbilder. S. 68–70. Jan Harasimowicz spricht von einem »Kampf des Tages gegen 
die Nacht, […], der Wahrheit gegen den Schein.« (Harasimowicz: Traum und Politik. S. 197). 
270 Vgl. Boorsch u. Lewis: The Engravings of Giorgio Ghisi. S. 118. 
271 Vgl. Colonna (2): Hypnerotomachia Poliphili. S. 484. 
272 Michelangelos Il Sogno bildet den Mittelpunkt der Untersuchungen in Marianne Zehnpfennigs 
Dissertationsschrift, auf deren profunde Erkenntnisse über die Zeichnung an dieser Stelle verwiesen sei 
(Zehnpfennig: ›Traum‹ und ›Vision‹. V. a. S. 31–76).  
273 Die Betitelung Il Sogno wurde von Giorgio Vasari geprägt, der in seiner Biographie zu Marcantonio 
Raimondi (Marcantonio Bolognese) Arbeiten Michelangelos aufzählt, die durch den Kupferstecher kopiert 
wurden. Hierunter wird auch »il Sogno« genannt. Vgl. Zehnpfennig: ›Traum‹ und ›Vision‹. S. 31. 
274 Panofsky: Studien zur Ikonologie. S. 286. Panofsky hat hierin grundlegende Erkenntnisse über diese 
allegorisch hoch aufgeladene Zeichnung Michelangelos dargelegt. 



64 
 

gestützt275, auf einem zur Betrachterseite geöffnetem Kasten276 sitzt. Hierin befinden sich 

Masken, die unterschiedliche Gesichter mimen. Der Akt und die Kugel sind auf einem 

drapierten Tuch platziert, das über eine Kante des Kastens herabhängt. Der männliche 

Akt wird von anthropomorphen Formen sichelartig umringt, die lediglich schemenhaft 

erkennbar im Hintergrund erkennbar sind, während ein Putto mit einem 

Trompeteninstrument zu dem Jüngling, der zu ihm aufblickt, mit ausgebreiteten Flügeln 

herabstürzt. Der Genius bläst in die Trompete, die er dem Sitzenden an die Stirn hält. Die 

Figuren im Hintergrund stellen laut Panofsky »fraglos die sieben Todsünden dar […]: 

Völlerei, Wollust, Geiz, Üppigkeit, Zorn, Neid und Faulheit«.277 Aufgrund ihrer diffusen 

Darstellungsweise seien sie »so leicht als Traumvisionen«278 und »sündige[…] 

Träume«279 zu erfassen. Erwin Panofsky stützt sich hierbei auf die Äußerung Hieronymus 

Tetius' (1580– 1645), der eine Deutung zu einer Kopie der michelangelesken Zeichnung 

im Palazzo Barberini abgibt:  

Meines Erachtens bezeichnet dieser Jüngling nichts anderes als den menschlichen Geist, 
der von den Lastern zur Tugend zurückgerufen wird, als werde er nach einer langen Reise 
in die Heimat zurückgeführt.280 
 

Panofsky verortet die Masken, die sich dem Betrachter im Bildvordergrund offenbaren, in 

unmittelbarem Zusammenhang der als lasterhaft konnotierten Gestalten und sieht in 

ihnen »Symbole von Täuschung und Betrug«.281 Eine Verbindung zwischen Maske und 

Traum wird bereits philologisch hergestellt, denn »larva [heißt] nicht nur ›Maske‹, 

sondern eben auch ›Erscheinung, Gespenst, Traumgestalt‹«.282 Wie bereits von Eckhard 

Leuschner angemerkt wurde, mag dies einer der Gründe für die Verwendung der 

trügerisch konnotierten Masken im Kontext von Traumdarstellungen sein, wobei 

Michelangelos Notte283 mit dem direkten Bezug zur Maske einen entscheidenden Anstoß 

 
275 Eine eingehende Analyse der Kugel gibt Zehnpfennig: ›Traum‹ und ›Vision‹. S. 38–42. 
276 Zu einer Deutung des kubischen Gegenstands als Symbol für die Tugend vgl. Zehnpfennig: ›Traum‹ und 
›Vision‹. S. 37 f. 
277 Panofsky: Studien zur Ikonologie. S. 286. Unter den hier zu vermutenden Lastern sind Hochmut und Neid 
nicht erkennbar. Vgl. Ernst Gombrich: ›Sleeper Awake!‹ A Literary Parallel to Michelangelo's Drawing of 
›The Dream of Human Life‹. In: Armin Gnann u. Heinz Oberhuber (Hrsg.): Festschrift für Konrad Oberhuber. 
Mailand: Electa 2000. S. 130–132. S. 130. 
278 Panofsky: Studien zur Ikonologie. S. 286. 
279 Panofsky: Studien zur Ikonologie. S. 287. 
280 Hieronymus Tetius: Aedes Barberinae Ad Qvirinalem. Rom: Mascardus 1642. S. 158, zitiert nach 
Panofsky: Studien zur Ikonologie. S. 286. 
281 Panofsky: Studien zur Ikonologie. S. 286. Zu den Masken und ihrer ikonographisch negativen Bedeutung 
siehe auch Panofsky: Studien zur Ikonologie. S. 121 f. Zur Bedeutung der Maske im Kontext des ›Theatrum 
mundi‹ in der Zeichnung vgl. Zehnpfennig: ›Traum‹ und ›Vision‹. S. 42–47.  
282 Eckhard Leuschner: Persona, Larva, Maske. Ikonologische Studien zum 16. bis frühen 18. Jahrhundert. 
Frankfurt am Main: Lang 1997. S. 25. 
283 Siehe hierzu Kap. III.1.4.1. 



65 
 

für diese Assoziation lieferte.284 Die arabische Bezeichnung für Maske, »mashara«, 

bedeutet etwa »Gegenstand des Spottes«, »Spaßmacher« und »maskierte Person und 

Maskerade«. Das griechische Wort »prosopon« lässt sich mit »Rolle« und »Maske und 

Gesicht zugleich«285 übersetzen. Nachdem die Maske vornehmlich im Zusammenhang des 

antiken Theaters Verwendung fand286, wohnte dem gesichtsverhüllenden Gegenstand 

seit Beginn der Frühen Neuzeit eine zunehmend negative Konnotation inne.287 Dieser 

Aspekt wird nicht zuletzt durch die Verwendung des Maskenmotivs in mythographischen 

Schriften verdeutlicht. So findet die Maske etwa in Cesare Ripas Iconologia als Beifügung 

verschiedener negativ besetzter Sinnbilder tückischen Charakters, wie »bugia«288, 

»Lüge«, »fraude«289, »Betrug« oder auch »inganno«290, »Täuschung«, ihren Platz. Eine 

Bestärkung als ein in der Mythographie verwendetes Motiv der Arglist und Falschheit 

erhält die Maske bei der sinnbildlichen Beschreibung der lealtà291; die personifizierte 

»Aufrichtigkeit« nämlich schlägt eine Maske gegen eine Mauer.292 Die Maske erscheint, 

wie Moshe Barasch bemerkt293, in der Iconologia Ripas sogar im Bezugsrahmen der 

Allegorie des Todes.  

Der auf Michelangelos Zeichnung zur Jünglingsfigur herabstürzende Genius wird 

gemeinhin als göttliche Entität gedeutet, die den Hinaufschauenden aufzurütteln und vor 

sündhaften irdischen Verlockungen zu bewahren beabsichtigt:  

Die erweckende Inspiration in Gestalt des geflügelten Genius deutet die Befreiung der 
Seele an, die nicht mehr durch die Unwirklichkeit der sinnlichen Erscheinungen getäuscht 
wird, sondern in ihnen die notwendige Vorbedingung sieht, die zur Erkenntnis der 

wahren, außerirdischen Realität führt.294 
 

Wie aus Cesare Ripas Iconologia hervorgeht, symbolisiert das an die Stirn des jungen 

Männeraktes gehaltene Blasinstrument die Funktion, die tugendhafte Seele des Menschen 

 
284 Vgl. Leuschner: Persona, Larva, Maske. S. 25. u. 195. 
285 Sylvia Ferino-Pagden: Zum Geleit: Die vielen Gesichter der Maske. In: Dies. (Hrsg.): Wir sind Maske. 
Ausst.-Kat. Kunsthistorisches Museum Wien 2009. S. 11–17. S. 12. 
286 Vgl. Hubertus Gaßner: »Der Mond ist aufgegangen…«. Malen im Dunkeln – Malen des Dunkels. In: 
Stephanie Rosenthal, Bernhart Schwenk u. Antje Longhi (Hrsg.): Die Nacht. Ausst.-Kat. Haus der Kunst 
München 1998. S. 13–52. S. 18 f. 
287 Vgl. Ferino-Pagden: Die vielen Gesichter der Maske. S. 12. 
288 Cesare Ripa: Iconologia overo descrittione di diverse imagini cavate dall'antichità, e di propria invention. 
Reprograf. Nachdr. d. Ausg. Rom: Faeij 1603. Hildesheim: Olms 1970. S. 46. 
289 Ripa: Iconologia. S. 147 
290 Ripa: Iconologia. S. 228. 
291 Vgl. Panofsky 1980, S. 121 u. 286. 
292 Vgl. Ripa: Iconologia. S. 290. 
293 Vgl. Moshe Barash: The Mask in European Art: Meanings and Functions. In: Ders. (Hrsg.): Art, the ape of 
nature. New York: Abrams 1981. S. 253–264. S. 263. 
294 Zehnpfennig: ›Traum‹ und ›Vision‹. S. 74. 



66 
 

»aus dem Traum des Lebens«295 zu erwecken.296 Die durch einen Äquator kenntlich 

gemachte Erdkugel297 begreift Panofsky als  

Situation des menschlichen Geistes, der sich zwischen dem trügerischen und unwirklichen 
Leben auf der Erde und dem himmlischen Reich befindet, aus dem die ihn weckende 

Inspiration herabsteigt, um die bösen Träume zu verjagen.298  
 

Der Zeichnung ist somit eine durchaus neuplatonische Dimension inhärent. Panofsky 

äußert die Vermutung, dass Michelangelos »Traum« als eine Reaktion auf den Traum des 

Doktors von Dürer aufgefasst werden könnte.299 Hierin ist ein teufelsähnliches Geschöpf 

auszumachen, das dem an einem Ofen schlafenden »verhätschelte[m] ältere[m] 

Nichtstuer«300 die Mündung eines Blasebalgs hinter das Ohr hält und »seinen Schlaf 

zunutze macht, um ihm mit einem Blasebalg einzublasen, sich die verführerische 

Erscheinung der Venus Carnalis vorzugaukeln.«301 Der Schläfer steht womöglich für die 

Trägheit, accidia.302 Vor diesem Hintergrund erscheint eine weitere Betitelung des 

Kupferstiches adäquat auf das dargestellte Motiv zu treffen: Die Versuchung des 

Müßiggängers. Dem im Stich symbolisch komponierten Verhältnis zwischen Trägheit, 

Versuchung und Traum wird durch das teufelsähnliche Geschöpf, den am Ofen 

Schlafenden und die fleischliche Venus eine visuelle Form verliehen.  

Das doppelbödige Verhältnis zum Traum zur Zeit der Renaissance, das auch in der 

Ficinschen Philosophie seinen Ausdruck findet, wird in der Zeichnung Michelangelos 

symbolhaft zum Ausdruck gebracht. So formuliert Marianne Zehnpfennig treffend:  

In Michelangelo's [sic] ›Sogno‹ scheint sich der Widersprich zu wiederholen, der Ficino's 
[sic] Auffassung vom Traum entspricht: einerseits die Welt als Traum zu sehen, als 
trügerische Erscheinung, andererseits im Traum das Mittel zu erblicken, durch das der 
menschliche Geist dem Göttlichen am nächsten kommt.303 

Maria Ruvoldt setzt in ihrer Analyse zu Il sogno die menschliche Hauptfigur auf der 

Zeichnung in den Kontext der Melancholie. Zur Zeit des Mittelalters noch als Anzeichen 

von Erkrankung verpönt, avancierte die Melancholie seit dem ausgehenden Quattrocento 

vor allem durch Marsilio Ficino zu einem Gemütszustand, durch den – ähnlich dem Status 

 
295 Zehnpfennig: ›Traum‹ und ›Vision‹. S. 74. 
296 Vgl. Panofsky: Studien zur Ikonologie. S. 286.  
297 Einige Kopisten haben in ihren Versionen von Il sogno die Erdkugel mit Kontinenten ergänzt. Vgl. 
Panofsky: Studien zur Ikonologie. S. 286. 
298 Panofsky: Studien zur Ikonologie. S. 287. 
299 Vgl. Panofsky: Studien zur Ikonologie. S. 286 f. 
300 Panofsky: Studien zur Ikonologie. S. 286. 
301 Panofsky: Studien zur Ikonologie. S. 286 f. 
302 Vgl. Zehnpfennig: ›Traum‹ und ›Vision‹. S. 54. 
303 Zehnpfennig: ›Traum‹ und ›Vision‹. S. 71. 



67 
 

des Traumes – der Mensch in besonderem Maße empfänglich für göttliche Inspiration und 

Einfallsreichtum sei.304 Ruvoldt untermauert ihre These zum einen damit, dass der 

männliche Akt in einer auf die Melancholie hindeutende Pose dargestellt wurde. Zum 

anderen ließe sich die Kugel als Symbol von Instabilität und Schwermut lesen. Darüber 

hinaus erschließt sich durch die ungewöhnliche Platzierung der himmlischen Trompete 

an der Stirn insofern ein weiterer Hinweis auf die Melancholie, als diese Stelle am Kopf 

als ›Ätzstelle‹ bei Melancholikern markiert wurde. Die Parallelen von Traum und 

Melancholie werden durch die Analogie der Ambivalenz dieser beiden psychischen 

Zustände offenbar; so lief nach damaliger Auffassung auch der Melancholiker Gefahr, sich 

den verwerflichen Anfechtungen hinzugeben und sich vom Numinosen abzuwenden.305 

Wie Julian Kliemann herausgestellt hat, hat Michelangelos allegorische Traumdarstellung 

Il sogno rund dreißig Jahre später Giorgio Vasari bei der Kreation seiner Zeichnung mit 

dem heutigen Titel Allegoria di un sogno (1566–70) (Abb. 14) maßgebliche Impulse 

verliehen.306 Die Darstellung zeigt eine geflügelte Schimärengestalt, die einer offenbar 

schlummernden Jünglingsfigur, deren Kopf in den Nacken geneigt ist, die Düse eines 

Blasebalgs an den geöffneten Mund hält. Der auf dem Boden vor einer Erdkugel sitzende 

männliche Akt hat die Unterarme seines leicht nach hinten gelehnten unbekleideten 

Oberkörpers links auf ein Sphingenwesen und rechts auf eine umgefallene Amphore 

aufegstützt, aus deren Öffnung Münzen herausrieseln. Gefüllte (Geld-)Säcke und 

aufwendig gearbeitete Vasen befinden sich auf der Seite des Mischgeschöpfs. Hinter der 

Erdkugel wird der Kopf einer Eule sichtbar; weiter sind in der linken Bildhälfte Masken 

und schlummernde Putti zu erkennen. In einer Art Gedankenblase erscheinen auf 

Kopfhöhe des Jünglings hieroglyphenähnliche Zeichen. Hierunter kommt ein in einer 

Hand gehaltener Geldsack zum Vorschein, der in ähnlicher Weise im Hintergrund von Il 

Sogno sichtbar wird. In »Allegorie eines Traumes« hat Vasari die Motive aus der 1533 

entstanden Zeichnung und Dürers Traum des Doktors miteinander kombiniert. Die sieben 

Todsünden, die in dem allegorischen Traumbild Michelangelos schemenhaft in Form 

menschlicher Gestalten versinnbildlicht werden, manifestieren sich allem Anschein nach 

in den ägyptisierenden Hieroglyphen innerhalb der Gedanken- beziehungsweise 

 
304 Vgl. Scharold: Vom Wunderbaren. S. 258. 
305 Vgl. Maria Ruvoldt: Michelangelo's Dream. In: The Art Bulletin. 85 (2003) H. 1. S. 86–113. S. 88–90. 
306 Vgl. Julian Kliemann: Giorgio Vasari. Allegoria con Geroglifi. In: Charles Davis (Hrsg.): Principi, letterati e 
artisti nelle carte di Giorgio Vasari. Casa Vasari. Pittura vasariana dal 1532 al 1554. Florenz: Edam 1981. S. 
173 f. S. 173. 



68 
 

›Traumblase‹ des jungen Mannes: Die Lampe steht demnach wohl für Zorn, die 

Schildkröte unter dem Obelisken für Trägheit, die Schlange für Neid und das Objekt, das 

wohl ein umgekehrtes Kastell zeigt, möglicherweise für Hochmut. Der bereits erwähnte 

Geldsack ist unverkennbar als Zeichen der Habgier zu deuten; der Kopf des Wildschweins 

ist als Zeichen für die Völlerei zu verstehen, während ein nicht eindeutig identifizierbarer 

Gegenstand womöglich Wollust symbolisiert.307  

Dass Giorgio Vasari den Traumerscheinungen in der Art einer imitierten 

Hieroglyphenschrift eine bildkünstlerische Form verliehen hat, ist darauf zurückführen, 

dass die altägyptische Kultur in humanistischen Gelehrtenkreisen seit dem Quattrocento 

besondere Aufmerksamkeit erfuhr.308 Auch die Sphingenfigur, die auf der Darstellung 

Vasaris auszumachen ist, wurzelt offenbar in dem seinerzeit bestehenden Interesse an 

ägyptischer Kunst.309 Vor dem Hintergrund dieser der Traumthematik gewidmeten 

Darstellung Vasaris ist das fremdartige Schriftsystem insofern bedeutungsvoll, als unter 

anderem Pirro Ligorio während der querelle des grotesques die von verschiedenen 

Stimmen mit Träumen verknüpften Grotesken mit Hieroglyphen in Verbindung setzte.310 

Darüber hinaus lässt sich eine semantische Parallele zwischen dem Traum und der 

altägyptischen Schrift – bereits die alten Ägypter haben den Traum als ein diesen 

Schriftzeichen analoges System von Zeichen angesehen311 – bezüglich ihrer beider 

chiffrierten Struktur ausmachen. Peter-André Alt verweist in diesem Kontext auf eine 

 
307 Vgl. Kliemann: Giorgio Vasari. S. 173; Alessandro Cecchi: Giorgio Vasari (Arezzo 1511–Firenze 1574). 
Allegoria di un sogno. In: Ders., Chiara Rabbi Bernard u. Yves Hersant: Il Sogno nel Rinascimento. Ausst.-Kat 
Palazzo Pitti Galleria Palatina Florenz 2013. S. 184 f. S. 184. 
308 Der Buchdruck ermöglichte die Verbreitung ägyptischer Texte, wie etwa die Reproduktion des Traktats 
Hieroglyphica des Priesters Horapollon (5.–6. Jh.), das 1419 von Cristofero de Buondelmonte aufgefunden 
wurde. Nicht zuletzt die Entdeckung der sogenannten »Mensa Isiaca« (1. Jh. n. Chr.) löste im Cinquecento 
eine enorme Faszination auf die Zeitgenossen der Renaissance an ägyptischer Kunst aus. In der Folge 
wurden ägyptische beziehungsweise ägyptisierende Zeichen und Formen für Residenz-Ausschmückungen 
genutzt. Vgl. John Cherry (Hrsg.): Fabeltiere. Von Drachen, Einhörnern und anderen mythischen Wesen. 
Stuttgart: Reclam 1997. S. 196–198. Der Autor vermutet, dass sich die hieroglyphischen Zeichen ebenfalls 
auf den anonymen Illustrator der Hypnerotomachia Poliphili auswirkten, da er ägyptische Motive in seine 
Holzschnitte einfließen lässt. Vgl. Cherry: Fabeltiere. S. 197 f. Zur Verwendung der Hieroglyphen in der 
Hypnerotomachia siehe Giovanni Pozzi: Les Hiéroglyphes de l'Hipnerotomachia Poliphili. In: Yves Giraud 
(Hrsg.): L’emblème à la Renaissance. Paris: Société d'édition d'enseignement supérieur 1980. S. 15–27.  
309 Vor allem Grabmäler wurden im16. Jahrhundert mit Darstellungen von Sphingen versehen. Vgl. Cherry: 
Fabeltiere. S. 199. 
310 Vgl. Scharold: Vom Wunderbaren. S. 252. Siehe hierzu auch die Ausführung zum Phantastik-Diskurs und 
Grotesken-Streit in der Renaissance in diesem Kapitel. 
311 Vgl. Alt: Der Schlaf der Vernunft. S. 22. 



69 
 

Äußerung Sigmund Freuds: »In der Tat ist die Deutung des Traums durchaus analog der 

Entzifferung einer alten Bilderschrift, wie der ägyptischen Hieroglyphen.«312  

Zwischenfazit II.3  

Peter-André Alts Ansicht, es gäbe »eine enge Beziehung zwischen der Sprache der 

Literatur und der Zeichenkomposition des Traums«313, gilt gleichermaßen für die über 

ein kodiertes Zeichensystem bestimmte Sprache der Bildkunst. Dabei sei an dieser Stelle 

nochmals auf die Unterscheidung zwischen einer Darstellung, mittels derer ein 

Traumerlebnis nachgestaltet wird314, und dem bildgemachten Traum-Konstrukt 

hingewiesen. In letzterem wird nicht im Traum Gesehenes erkennbar gemacht; die Nähe 

zum Onirischen jedoch ergibt sich gleichermaßen durch allegorische, symbolische und 

motivische Mittel. Dessen ungeachtet lassen Inhalt und Form im unbewegten Bild, das 

kein in Gedanken erfahrenes Erlebnis, etwa in Form einer sequenziellen Bildfolge zeigt, 

dennoch eine strukturell-semantisch begründete Verkettung zum Traumgegenstand zu. 

Besonders die den hiesigen Untersuchungsgegenstand betreffenden Bilder unterliegen 

einem kulturell geformten Wissensdiskurs, durch den das Gezeigte zuordenbar gemacht 

werden kann. Die Analogie zwischen den bildgemachten Traumdarstellungen profanen 

Charakters und den Träumen respektive dem Träumen speist sich an erster Stelle durch 

das Medium des Bildes selbst, das als Gedankenprodukt vor dem träumenden Auge zur 

Erscheinung kommt. Bereits Aristoteles betont, dass der Traum sich durch mental 

erzeugte Bilder zeige.315 Zum anderen weisen, wie zuvor dargelegt, bestimmte 

allegorische Bildmittel und solche, die eine unmittelbar assoziative Verknüpfung zum 

Traum evozieren, auf dieses rätselhafte Erlebnis im Zustand des Schlafes hin. Aufgrund 

der Ungreifbarkeit des Phänomens und der fehlenden mythographischen Basis für den 

Traum, stellte seine Gestaltung als innovative Schaffensaufgabe eine besondere 

Herausforderung für die Maler dar. 

 
312 Sigmund Freud: Das Interesse an der Psychoanalyse. Gesammelte Werke [1940–1952]. Hrsg. von Anna 
Freud u. a. [Bd. VIII]. Frankfurt a. M. 1999. S. 404, zitiert nach: Alt: Der Schlaf der Vernunft. S. 22. 
313 Alt: Der Schlaf der Vernunft. S. 13. 
314 Einer weiteren Aussage Alts, dass »[e]rst die mündliche oder schriftliche Erzählung den Traum aus dem 
Status des Erfahrungsgegenstandes in eine Struktur [hebt]« (Alt: Der Schlaf der Vernunft. S. 27 f.), ließe sich 
diese Art der Traumdarstellung mit tatsächlich im Traum Geschauten für den Bereich der Bildkünste 
entgegenstellen. 
315 Vgl. Murray Bundy: The Theory of Imagination in Classical and Mediaeval Thought. Illinois: Univ. of 
Illinois Press 1927. S. 71. 



70 
 

›Traum-Werke‹ wie diese von Raffael, Michelangelo, Raimondi, Vasari und Ghisi gehören 

zu jenen seinerzeit unkonventionellen bildkünstlerischen Arbeiten des 16. Jahrhunderts, 

bei denen das Phänomen Traum in seiner neuplatonischen Dimension erfahrbar wird. In 

seiner dichotomen Bedeutung erhielt der Traum desgleichen bei der Übersetzung in das 

Medium des zweidimensionalen Bildes den Status als sowohl positiv als auch negativ 

besetztes, zweckmäßig eingesetztes Mittel. Die Bildwerke definieren sich durch einen 

allegorisch-moralisierenden Charakter, wobei das seit alters her in der Bildkunst 

tradierte Schema von schlafender Figur und (vermeintlichem) Traumgesicht zum Teil 

beibehalten wird. Im Sogno Michelangelos, wie auch in der an dieser Zeichnung 

angelehnten Allegoria di un sogno von Vasari, erfolgt eine optisch erkennbare Trennung 

von Träumer und Traumerscheinung. In dem 1533 entstandenen Blatt wird die 

Traumnatur der Lastergestalten durch deren schemenhafte Visualisierung deutlich; 

gleichzeitig markieren die verschwommenen Konturen das Schwinden des 

Traumgesichtes beim Erwecken des Jünglings. In Vasaris Zeichnung macht eine vom 

übrigen Geschehen abgesetzte Gedankenblase ihre Bedeutung durch die 

hieroglyphenartigen Zeichen in vergleichbarer Weise als Teil der Traumwelt sichtbar. In 

Il sogno del cavaliere hingegen erscheinen dem schlafenden Ritter Virtus und Voluptas 

ohne unmittelbar erkennbare Trennung; die beiden Figuren wenden sich im Gegenteil 

dem Schlummernden sogar zu. Dies trifft ebenso auf Raimondis »Traum Raffaels« zu, in 

dem die Hybridgeschöpfe den beiden Schläferinnen möglicherweise bedrohlich 

nahekommen.316  

In diesem Kupferstich wurde darüber hinaus eine kryptische Traumatmosphäre 

geschaffen, die durch die rätselhaft-disparate Motivik und nicht zuletzt durch die 

aberwitzigen Geschöpfe entsteht. Diese enigmatischen Werke, wie auch Giorgio Vasaris 

Zeichnung »Allegorie eines Traumes« lassen darauf schließen, dass Fremdartiges und 

Rätselhaftes offenkundig einen bedeutsamen Stellenwert in Renaissance-

Traumdarstellungen einnehmen. Bezüglich der von Alt genannten »Zeichenkomposition 

des Traums« lassen sich für die Bildsprache der graphischen und gemalten ›Traum-

Konglomerate‹ Merkmale wie Hybridität sowie De- und Neukontextualisierung nennen, 

die, im Sinne des picturae somnium-Prinzips, eine Strukturanalogie zum Traum 

aufweisen, welche sich in entsprechendem Maße nicht selten durch bizarre Bild- und 

 
316 Hinsichtlich der Interaktion von Träumer und Traumgesicht ließe sich dieser Kupferstich Raimondis als 
abgemilderte Version von Martin Schongauers Versuchung des Heiligen Antonius (1470) auffassen, in dem 
der Mönch von den Dämonengestalten seiner Vision angegriffen wird. 



71 
 

Inhaltsverschmelzungen definieren. Wie auch der Traum meist aus unterschiedlichen 

Elementen (der Wachwirklichkeit) zu einem kapriziösen ›Traumfilm‹ verschmolzen wird 

und vor dem inneren Auge des schlafenden Ichs erscheint, so stellen die Mischwesen und 

–kompositionen sinnbildlich eben dieses meist obskure Gesamtgefüge dar, aus dem sich 

der Traum speist. Die unheimlichen Hybrid-Kreaturen stellen ein signifikantes 

Bildelement dar, um eine andere, vielleicht verkehrte Welt – eine Traumwelt oder eine 

traumähnliche Atmosphäre – zu schaffen und um so der Nicht-Greifbarkeit des Traumes 

ansatzweise nahezukommen.  

Eine weitere Verbindung zum Onirischen entsteht in den zwei gleichnamigen Stichen 

Raffaels und Ghisis durch bildgemachte Bezüge zu Passagen klassisch-antiker Texte, in 

denen Schlaf, Traum und die Tageszeiten zum Thema gemacht werden.  

  



72 
 

III. Der Fürst und sein Wissensbild vom Traum – Der (träumende) Fürst 

als tugendhafter Herrscher 

Dieses Hauptkapitel widmet sich Traumdarstellungen profanen Charakters, die  

im 16. Jahrhundert Einzug in fürstliche Gemächer fanden. An drei außergewöhnlichen 

Bildern, die im Zeitraum der 1540er- bis 1570er-Jahre geschaffen wurden, wird der Bezug 

der jeweiligen Auftraggeber zu dem Dargestellten untersucht. Es wird herausgearbeitet, 

welche onirischen Charakteristika die einzelnen Werke zu ›Traumbildern‹ werden lassen 

und inwiefern diese, vor dem Hintergrund persönlicher Interessen, Motti und 

herrschaftslegitimierender Gesichtspunkte, von den einzelnen Fürsten für repräsentative 

Zwecke nutzbar gemacht wurden. 

In Kapitel III.1 wird Battista Dossis Un sogno behandelt, das für die Stanze Nuove von 

Ercole II. d’Este, Herzog von Ferrara, Modena und Reggio, geschaffen wurde. In Kapitel 

III.2 liegt das Hauptaugenmerk auf dem Fresko Casa del sonno, das einen Teil der 

Ausmalung der Camera dell’Aurora für Kardinal Alessandro Farnese darstellt. Kapitel III.3 

widmet sich der enigmatischen Traumdarstellung Giovanni Battista Naldinis, Allegoria 

dei sogni, die für das Studiolo des toskanischen Großherzogs, Francesco I. de’Medici, in 

Auftrag gegeben wurde. 

III.1 Un Sogno (1543-44) von Battista Dossi im Bildzyklus der Tageszeiten der 

Stanze Nuove des Herzogs Ercole II. d’Este in Ferrara 

III.1.1 Einleitung und Forschungsstand 

Bei dem um 1544 geschaffen Gemälde Un Sogno317 (siehe Abb. 3) von Battista di Luteri, 

genannt Battista Dossi (1490–1548)318, handelt es sich um ein Auftragswerk für Herzog 

Ercole II. d’Este. Es stellt einen Teil eines gemalten Zyklus der Tageszeiten in den 

sogenannten »Stanze Nuove«, den »neuen Gemächern« des Fürsten, dar. Das Werk zeigt 

eine nächtliche Landschaft mit einer im Vordergrund schlafenden weiblichen Figur, die 

von seltsamen Gestalten, darunter phantastischen Mischgeschöpfen, umgeben ist. Im 

Bildhintergrund sind hinter einer Wasserfläche die Gebäude einer Stadt zu sehen, aus 

deren Mitte Flammen und Rauchschwaden aufsteigen. Das Tafelbild zeichnet sich bereits 

 
317 Zur bis heute nicht eindeutig festgelegten Betitelung dieser Malerei siehe die nachstehenden 
Erläuterungen. 
318 Vgl. Saur Allgemeines Künstlerlexikon. Die Bildenden Künstler aller Zeiten und Völker [AKL]. Hrsg. von 
Günter Meißner. Bd. 29. München; Leipzig: Saur 2001. S. 153, Sp.2. 



73 
 

formal durch enigmatische Eigentümlichkeit aus und ist wohl das komplexeste Werk, das 

für die fürstlichen Räumlichkeiten geschaffen wurde. Die Darstellung zeigt kein 

›tatsächliches‹ Traumereignis, sondern ist, wie im Weiteren dargelegt wird, eine 

originelle allegorische Visualisierung des Traumes und der Nacht. Es ist eine der wenigen 

Renaissance-Malereien, in dem der Gegenstand des Traumes in seiner vordergründig 

profanen Charakteristik als eine politische Ikonographie fungiert.  

Über das Gemälde sind in den zeitgenössischen Primärquellen nur spärliche Hinweise 

überliefert und zwar in Form einiger weniger Zahlungsbelege. In zwei von Adolfo Venturi 

entdeckten Rechnungen aus dem Jahre 1544 wird Battista Dossi für vier beziehungsweise 

drei Gemälde bezahlt, die für den Platz oberhalb der Fenster der in der heutigen 

Forschung sogenannten Stanze Nuove im Palazzo Ducale Estense (Palazzo di Corte) 

bestimmt waren. So heißt es in dem ersten Dokument (Abb. 15) vom 1. März 1544: 

»m. Baptista de Doso per conto de hauere depinto quatro quadri sopra ale fenestre dele 

stancie noue de corte.«319  

Im zweiten Zahlungsdokument (Abb. 16) wird zudem ein Gemälde mit dem Titel Iustitia 

erwähnt, das wohl Teil der Ausstattung der herzoglichen Camera della Pazienza320 war:  

m. Baptista de Doso de hauere L. cento quaranta m. per lui dala spesa de corte per tanti se 
gli fanno buoni per sua mercede de hauere de pinto tri quadri sopra le stance cioe sopra 
le finestre de le stancie noue de corte et uno quadro de una Iustitia.321 

Ein weiterer Beleg (Abb. 17) bekräftigt die Annahme, dass tatsächlich vier Gemälde für 

den Bereich oberhalb der Fenster der Stanze Nuove geschaffen wurden.322 

Die Dokumente aus der Entstehungszeit des gemalten Tageszyklus geben keinen 

Aufschluss über die Konzeption des Bildprogrammes und der einzelnen Werke. Auch über 

die Anordnung in situ liegt keine Überlieferung vor. Das beschriebene Gemälde wurde 

aufgrund von Umbaumaßnahmen in den fürstlichen Räumlichkeiten noch im 16. 

Jahrhundert von seinem ursprünglichen Platz in den Stanze Nuove entfernt.323 1618 

 
319 Archivio di Stato di Modena [ASMO]: CCCXXXI. Conto gen. della Munzione. 1544. a.e. VIJ. – Camera Ducale, 
Munizioni. In: Adolfo Venturi: »I due Dossi«. In: Archivio storico dell’arte. V (1893). S. 219–224. S. 223. 
320 Siehe hierzu Kirsten Faber: Die Ausstattung der Camera della Pazienza des Ferrareser Kastells unter 
Ercole II. d’Este (1534–1559). Politische Allegorien in der Dresdner Gemäldegalerie. In: Jahrbuch der 
Staatlichen Kunstsammlungen Dresden 1994/1995 25 (1998). S. 45–57. Siehe auch Kap. III.1.2. 
321 ASMO: CCCXXXIII. Conto gen. della Munizione, 1544, a c. 7.  
322 »Teli quat° […] per impanare fenestre de le stancie noue« (ASMO: CLX. Camera ducale. Amministrazione 
della casa. Guardaroba, p. 3. 1544). 
323 Vgl. Bernhard Maaz: Denkbilder. Der Tageszeiten-Zyklus der Werkstatt von Battista Dossi als Spiegel 
eines humanistischen Welt- und Herrscherbildes. In: Zeitschrift für Kunstgeschichte 76 (2013) H. 3. S. 409–
415. S. 409. 



74 
 

gelangte es aus Ferrara in die herzogliche Galerie des Modeneser Palazzo Vecchio, 

worüber ein Inventar324 von 1663 Aufschluss gibt.325 August III., Kurfürst von Sachsen, 

kaufte 1745 hundert Gemälde aus der herzoglichen Sammlung in Modena von Francesco 

III. d’Este.326 Ab 1746 ist dieses Bild in der Gemäldesammlung in Dresden verzeichnet.327  

Bis zu Beginn des 20. Jahrhunderts findet das heute als La Notte oder Un Sogno bekannte 

Werk in den Verzeichnissen der Galerien von Modena und Dresden lediglich Erwähnung; 

eine profunde Untersuchung wurde nicht vorgenommen. Die Betitelung für die 

unsignierte ›Nacht-‹, beziehungsweise ›Traum-Malerei‹ ist nicht eindeutig; in den frühen 

Katalogeinträgen der Galerie in Modena, der Dresdner Gemäldegalerie und anderen 

Verzeichnissen über die dort befindlichen Werke variieren die Titel zwischen La Notte, 

Die Nacht, Un Sogno328 und Ein Traum329. Der die Ausstellung Il Sogno nel Rinascimento 

begleitende Katalog benennt das Werk als Allegoria della Notte.330  

Die frühe Forschung zu dem Nacht-Gemälde scheint sich lediglich auf die Festlegung der 

Urheberschaft zu beschränken. Doch auch die Zuschreibung des Bildes an Battista Dossi, 

der 1519–1520 eine künstlerische Ausbildung bei Raffael in Rom genoss331, ist bis Mitte 

 
324 Dieses Inventar des Archivio di Stato di Modena wurde 1993 veröffentlicht in: Jadranka Bentini u. 
Patrizia Curti. Arredi, supplementi e »pitture famose« degli Estensi. Inventari 1663. In: Materiali per la 
storia di Modena Medievale e Moderna XI. Modena: Panini 1993. In dem Dokument wird dem Gemälde 
erstmals die ›Traum‹-Betitelung gegeben und Garofalo als Autor angegeben: »Un quadretto bislongo sopra 
le finestre depinto in tela di Benvenuto [= Garofalo]. Rappresenta un sogno.« (Bentini u. Curti: Arredi.  
S. 60). In dem Palazzo von Modena hing es in einem mit »Galleria della Rappresentanza« bezeichneten 
Raum. Vgl. Bentini u. Curti: Arredi. S. VII. Bei dem im Inventar mit »un sogno« gekennzeichneten 
Leinwandgemälde wird lediglich das Dargestellte beschrieben, während die anderen in diesem Inventar 
aufgelisteten Werke Erläuterungen zu den gemalten biblischen und mythologischen Figuren enthalten. Vgl. 
Bentini u. Curti: Arredi. S. 60. 
325 Vgl. hierzu auch: Adolfo Venturi: Le belle arti a Modena. Modena: Toschi 1878. S. 39; Hans Posse: Die 
Staatliche Gemäldegalerie zu Dresden. Vollständiges Verzeichnis. Dresden: o. V. 1929. S. 64; Johannes 
Winkler: Le vendita di Dresda. Modena: Panini 1989. S. 120. 
326 Diese Erwerbung erfolgte als Ausgleich infolge von Schulden, die Francesco III. d’Este bei dem 
sächsischen Kurfürsten hatte. Vgl. Gregor J. M. Weber: Italienische Kunsteinkäufer im Dienst der Dresdner 
Galerie. In: Dresdner Hefte 40 (1994). S. 32–42. S. 35–37; Davide Gasparotto: Dal collezionismo principesco 
al museo pubblico. La Galleria Estense dalla vendita di Dresda agli anni di Adolfo Venturi (1746–1894). In: 
Stefano Casiu u. Marcello Toffanello (Hrsg.): Gli Este. Modena: Panini 2014. S. 73–81. S. 73.  
327 Vgl. Posse: Die Staatliche Gemäldegalerie. S. 64.; Angelo Walther (Hrsg.): Gemäldegalerie Dresden. Alte 
Meister. Katalog der ausgestellten Werke. Katalog der italienischen Gemälde. Leipzig: Seemann 1992. S. 177 
f.; Karl Woermann: Katalog der königlichen Gemäldegalerie zu Dresden. Dresden: Albansch’sche 
Buchdruckerei 1896. S. 72. 
328 So u. a. bei Giovanni Morelli: Le opere dei maestri italiani nelle gallerie di Monaco, Dresda e Berlino. 
Bologna: o. V. 1886. S. 116. Der Titel Sogno wurde auch von Adolfo Venturi aufgegriffen. Vgl. Adolfo Venturi: 
L’Esposizione della pittura ferrarese del Rinascimento per il centenario ariostesco. In: L’arte (1933). S. 367–
390. S. 390. 
329 So hier: Verzeichnis der Dresdner Gemälde Gallerie. Mit einer historischen Einleitung von Julius 
Huebner. Dresden: o. V. 1867. S. 107. 
330 Alessandro Cecchi: Battista Dossi. Allegoria della Notte. Katalog: La Notte. In: Ders., Chiara Rabbi Bernard 
u. Yves Hersant. Ausst.-Kat. Palazzo Pitti. Galleria Palatina Florenz 2013. S. 68.  
331 Vgl. Marcello Toffanello: Il mecenatismo dei duchi d'Este nel Cinquecento. In: Ders. u. Stefano Casiu 
(Hrsg.): Gli Este. Modena: Panini 2014. S. 23–39. S. 31; Walter Curt Zwanziger: Dosso Dossi mit besonderer 



75 
 

des 20. Jahrhunderts angezweifelt worden. Nicht selten wurde das Ölgemälde seinem 

älteren und berühmteren Bruder Dosso Dossi, einem Nachahmer desselben332, später 

Garofalo oder einem seiner Schüler zugeschrieben.333 Die Autorschaft des Bildes wurde 

vorübergehend auch Girolamo da Carpi zugesprochen. Die durch Venturi und Morelli 

bereits Ende des 19. Jahrhunderts vermutete Urheberschaft Battista Dossis334 wurde 

jedoch durch Henriette Mendelsohn335 bestärkt und ist schließlich durch Amalia 

Mezzetti336 evident gemacht worden. Erste vage Ansätze einer kunstwissenschaftlichen 

Analyse des Dossi-Bildes erfolgten durch die 1910 publizierte Dissertation Walter Curt 

Zwanzigers337, der sich als erster mit – wenn auch sehr überschaubaren – grundlegenden 

inhaltlichen und formalen Aspekten des »Bild[s] der Träume«338 beschäftigt hat. 

Besonders aufschlussreich und für die nachfolgenden Forschungsansätze weiterhin 

grundlegend, sind die Erkenntnisse aus einer ersten tiefergehenden Untersuchung durch 

Guy de Tervarent zu Battista Dossis Nacht-Gemälde. In seiner Publikation von 1944 wird 

das Ölbild Dossis einer ikonographischen und ikonologischen Untersuchung 

unterzogen.339 Einer letzten eingehenderen Beschäftigung mit der Zuschreibung des 

rätselhaften Bildes an Battista Dossi widmet sich 1965 Amalia Mezzetti. Durch einen von 

ihr entdeckten weiteren Rechnungsbeleg ist erstmals die Auftragserteilung Ercoles II. für 

einen gemalten Tageszeitenzyklus ans Licht gekommen:  

[Battista Dossi] haver dipinto tri quadri sopra le fenestre de stanzie nove de corte del 
signor nostro cioè la Notte, l'Aurora et il Giorno.340 

Das mysteriöse und assoziativ mit Träumen verbundene Gemälde Un sogno von Battista 

Dossi wird von Mezzetti als das als »la Notte« bezeichnete Werk identifiziert – nicht 

 
Berücksichtigung seines künstlerischen Verhältnisses zu seinem Bruder Battista. Diss. Universität Halle / 
Saale: 1910. S. 24; Alessandro Serafini: Luteri, Battista, detto Battista Dossi. In: Dizionario biografco degli 
Italiani. 66 (2006). http://www.treccani.it/enciclopedia/luteri-battista-detto-battista-
dossi_%28Dizionario-Biografico%29/ (Zugriff: 02.02.2017). 
332 So von Walter Curt Zwanziger vermutet; vgl. Zwanziger: Dosso Dossi. S. 109. 
333 Vgl. Mezzetti: Il Dosso. S. 49. 
334 Vgl. Morelli: Le opere dei maestri. S. 116. In dem Katalog zur Dresdner Gemäldegalerie von 1896 heißt 
es, das Gemälde sei »in der That dossoisch: doch nicht von Dosso Dossi, eher von dessen Bruder Battista 
Dossi ausgeführt.« (Woermann: Katalog. S. 72). 
335 Vgl. Henriette Mendelsohn: Das Werk der Dossi. München: Georg Müller & Eugen Rentsch 1914.  
S. 144 f. 
336 Mezzetti: Il Dosso (siehe Anm. 237). 
337 Zwanziger: Dosso Dossi (siehe Anm. 331). 
338 Zwanziger: Dosso Dossi. S. 108. 
339 Guy de Tervarent: Instances of Flemish Influence in Italian Art. In: The Burlington Magazine for 
Connoisseurs 85 (1944) H. 501. S. 290–294. 
340 Zit. nach Mezzetti: Il Dosso. S. 81. Eine genaue Angabe ihrer Quelle liefert Mezzetti nicht. 

http://www.treccani.it/enciclopedia/luteri-battista-detto-battista-dossi_%28Dizionario-Biografico%29/
http://www.treccani.it/enciclopedia/luteri-battista-detto-battista-dossi_%28Dizionario-Biografico%29/


76 
 

zuletzt durch Übereinstimmung der Maße mit den anderen querformatigen Gemälden, die 

für die Stanze Nuove geschaffen wurden.341 

In der Forschung wurden bisher nur wenige Beiträge zu diesem Gemälde Battista Dossis 

verfasst. 2003 hat Franziska Wilcken darüber eine wissenschaftliche Abschlussarbeit 

angefertigt.342 Die Autorin trägt hierin die bisherigen Forschungsstandpunkte zu diesem 

Ölbild zusammen, indem sie zum einen die Thesen zur Einbindung des Werkes als Nacht-

Part des Tageszeitenzyklus und zum anderen auch jene über mögliche schriftliche und 

bildnerische Grundlagen für die Darstellung auf dem Gemälde beleuchtet. Darüber hinaus 

wagt Wilcken den Versuch, denkbare »Einflüsse zeitgenössischer ›Bildmoden‹«343 auf die 

mit dem Traum verknüpfte Darstellung des jüngeren der beiden Dossi-Brüder zu 

erkunden. 

Bernhard Maaz macht in seinem 2013 erschienenen Aufsatz344 ebenfalls interessante und 

diskussionswürdige Äußerungen über Dossis Traumbild345; seine Aufmerksamkeit gilt 

jedoch vor allem der semantischen Aufschlüsselung des Tageszeitenzyklus, wobei Maaz 

beachtliche Feststellungen macht, die für dieses Kapitel von Bedeutung sind, in dem 

sowohl das Nacht-Bild Battista Dossis als auch seine Einbindung in den gemalten Zyklus 

der Tageszeiten genauer untersucht werden. Zudem liefert der Autor in seinen 

Ausführungen über die inner- und außerbildlichen Zusammenhänge des Zyklus der 

Tageszeiten in den »stancie noue de corte« einen ersten und grundlegenden Ansatz zur 

repräsentativ-motivierten Anspielung durch das Dargestellte auf den Auftraggeber Ercole 

II. Der Aspekt der Repräsentation des humanistisch gesinnten Fürsten, die durch die 

gemalten Tageszeiten respektive in dem hier zu untersuchenden Gemälde der Nacht von 

Battista Dossi in bildkünstlerischer Form transportiert wird, ist in den vorhergehenden 

Untersuchungen nicht oder nur mittelbar zur Sprache gekommen.346  

Trotz der bisher erfolgten aufschlussreichen Analysen und Vermutungen ist die gesamte 

Bedeutung dieser Malerei nicht eindeutig entschlüsselt.  

 
341 Vgl. Mezzetti: Il Dosso. S. 49 f. 
342 Franziska Wilcken: Der ›Traum‹ von Battista Dossi. Unveröff. Magisterarbeit. Kunsthistorisches Institut 
Berlin: 2003. Ich danke Franziska Wilcken, dass sie mir den Zugriff auf ihre Abschlussarbeit gewährt hat. 
343 Wilcken: Der ›Traum‹. S. 43. 
344 Maaz: Denkbilder (siehe Anm. 323).  
345 Das Ölgemälde wird von dem Verfasser mit dem Titel Die Nacht beziehungsweise Der Traum erwähnt. 
346 Im Falle der beiden Battista Dossi zugeschriebenen Leinwandbilder als Bestandteile eines 
Schlafzimmers, die in dem Zahlungsdokument von 1544 als »La Notte« und »Il Mattino« bezeichnet werden, 
spricht Guy de Tervarent etwa von »humanism at its most delicate«. (Tervarent: Instances. S. 294). 



77 
 

Es ist Ziel dieses Kapitels, sich vor dem Hintergrund der bereits in der Sekundärliteratur 

geäußerten Thesen dem traumaffinen Charakter dieses Werkes anzunähern und zu 

ergründen, welche Bildmittel von dem Hofkünstler Battista Dossi genutzt wurden, um das 

Nacht- und Traumbild als ein solches erkennbar werden zu lassen. Battista Dossis Un 

sogno ist ein hervorragendes Beispiel, an dem durch verschiedene gestalterische und 

inhaltliche Bildelemente eine Form der malerischen Umsetzung des Nacht- 

beziehungsweise Traumsujets vor Augen geführt werden kann. Durch Hinzuziehung und 

Abgleichung von möglichen Text- und Bildreferenzen werden darüber hinaus die zu 

dieser Malerei bereits geäußerten Standpunkte durch weitere Hypothesen ergänzt und 

die Analyse zu Un sogno mit neuen Möglichkeiten der Interpretation ausgebaut. In einem 

weiteren Schritt soll die Fragestellung verfolgt werden, welchen repräsentativen 

Mehrwert das mit dem Gegenstand des Traumes assoziierte Gemälde für Ercole II. d’Este 

hatte und welche bildimmanenten Bezüge zum Herzog hergestellt werden können. 

Zudem soll hier ermittelt werden, welche Signifikanz dieses Gemälde innerhalb des 

Zyklus der gemalten Tageszeiten-Allegorien und somit auch für die herrschaftliche 

Repräsentation innehat. Ob der Herzog selbst genaue Vorstellungen zur Realisierung 

dieses oder der anderen Ölbilder in dem gemalten Tageszeitenzyklus hatte, und inwieweit 

humanistische Gelehrte bei der Konzeption sowohl dem Auftraggeber als auch dem Maler 

beratend zur Seite standen, ist ungeklärt. Die Korrespondenzen des Estensischen Herzogs 

zu dieser Zeit347 geben keinen Aufschluss darüber, ob und inwieweit dem Maler Battista 

Dossi selbst diese Konzeption einer Allegorie der Nacht zuzuschreiben ist. Wichtig bleibt 

jedoch festzuhalten, dass Ercole II. dieses Bild allem Anschein nach für das 

Ausstattungsprogramm in den Stanze Nuove gutgeheißen hatte. 

Vor dem Hintergrund der Fragestellung nach der Motivation des Herzogs, diese primär 

profane Traumdarstellung innerhalb des Zyklus für eine herrschaftslegitimierende 

Repräsentation in Auftrag zu geben und womöglich als eine Art der politischen 

Ikonographie schaffen zu lassen, erscheint es an dieser Stelle angebracht, zunächst auf 

Ercole II. d’Este zu sprechen zu kommen. Im Folgenden werden überblickshaft die 

charakteristischen Besonderheiten seiner Regierungsführung und seines Wesens als 

humanistische Herrscherpersönlichkeit dargelegt. 

 
347 Ich habe im Archivio di Stato di Modena vornehmlich jene schriftlichen Korrespondenzen und weitere 
Dokumente, wie Zahlungsbelege, studiert, die sich auf die zeitliche Periode von 1530–1550 belaufen. 



78 
 

III.1.2 Ercole II. d’Este als Herzog der »pazienza« in Ferrara, Modena und Reggio 

Ercole II. d’Este reiht sich als Fürst der Este-Dynastie in die Folge einer der bedeutendsten 

Adelsgeschlechter in Norditalien, genauer in Ferrara, Mantua und Reggio, ein.348 1508 

wird er als Sohn Alfonsos I. d’Este und Lucrezia Borgias, der nichtehelichen Tochter Papst 

Alexanders VI., geboren.349 

Ercole II. übernimmt 1534 das Amt seines Vaters350, unter dessen Herrschaft Ferrara 

»seine höchste künstlerische Blüte«351 erfahren hat. Ercole II., der schon in jungen Jahren 

eine ausgezeichnete humanistische Ausbildung über die klassische Antike und die 

lateinische Sprache erhalten hatte, setzte diesen kulturell privilegierten Zustand fort; er 

war ein ambitionierter Sammler antiker Münzen und ein großer Förderer von Kunst und 

Kultur.352  

Durch das Ehebündnis, das 1528 zwischen Ercole II. und Renée de France, der Tochter 

Ludwigs XII., in Paris geschlossen wurde, festigte sich die politische Allianz zwischen 

Ferrara und Frankreich.353 Ercole II. d’Este galt im Allgemeinen als ein Herrscher, der stets 

bemüht war, den Frieden auch in politisch höchst angespannten Situationen zu erhalten 

und militärische Konflikte zu vermeiden. So ist auch der Umstand bemerkenswert, dass 

der Herzog trotz seiner Nähe zur französischen Regierung eine gute Verbindung zu deren 

Gegnern, Kaiser Karl V. und dem Papst, hatte354 – Ercole II. strebte nach einer »politisch 

allseits befriedigenden Absicherung seiner Macht«.355 Der Fürst, der ab Mitte der 1540er-

Jahre inquisitorische Maßnahmen an Häretikern anordnete, war vor allem bemüht, die 

positive Beziehung zum Papst aufrechtzuerhalten und zu pflegen. Er ließ deshalb seine 

Ehegattin, die eine frühe Anhängerin des Protestantismus war, im Jahr 1554 unter 

 
348 Die Este wurden 1452 zu Herzögen von Modena und 1471 von Ferrara berufen. Ihre Macht in Ferrara 
behielten sie bis 1598. Vgl. John Law: Der Fürst. In: Eugenio Garin (Hrsg.): Der Mensch der Renaissance. 
Frankfurt am Main: Fischer 1996. S. 21–48. S. 35 u. 46. 
349 Vgl. Gino Benzoni: Ercole II d’Este. In: Dizionario Biografico degli Italiani 43 (1993). 
http://www.treccani.it/enciclopedia/ercole-ii-d-este_(Dizionario-Biografico)/ (Zugriff: 25.02.2017). 
350 Vgl. Toffanello: Il mecenatismo. S. 31. 
351 Zwanziger: Dosso Dossi. S. 14. Die politische Lage in der oberitalienischen Stadt ist, entgegen dem 
Aufschwung im Bereich der Kunst und Kultur, im anbrechenden Cinquecento recht instabil. 1509 tritt 
Ferrara unter Alfonso I. der Allianz der Liga von Cambrai bei, um sich gegen die Angriffe Venedigs zu 
schützen, das seit der Regentschaft Ercoles I. im Konflikt mit Ferrara steht. Vgl. Zwanziger: Dosso Dossi.  
S. 14 
352 Vgl. Luciano Chiappini: Gli Estensi. Seconda Edizione. Mailand: Dall'Oglio 1967. S. 248 u. 252; Anna 
Stanzani: Addizioni, devoluzione, dispersione. In: Barbara Ghelfi (Hrsg.): Ferrara estense. Guida storico-
artistica. Cinisello Balsamo, Mailand: Silvana Editoriale 2004. S. 12–21. S. 21. 
353 Vgl. Chiappini: Gli Estensi. S. 249. 
354 Vgl. Toffanello: Il mecenatismo. S. 31. 
355 Maaz: Denkbilder. S. 409. 

http://www.treccani.it/enciclopedia/ercole-ii-d-este_(Dizionario-Biografico)/


79 
 

Hausarrest setzen.356 Die Verbindung zum Pontifex war für die Este von besonderer 

Signifikanz – war doch die Stadt Ferrara, in der sich die Regierungsstätten der Este-

Fürsten im Palazzo di Corte und im Castello Estense befanden, Teil des Kirchenstaates.357 

In diesem territorialem Bereich war es der Papst, der seine »Autorität sowohl in den 

Provinzen als auch in Rom selbst planvoll ausbauen und festigen konnte«; darüber hinaus 

»war [die] päpstliche Unterstützung und Billigung hochgeschätzt.«358 Vor allem zwischen 

Papst Paul III. und Ercole II. hatte »das Verhältnis zwischen Herr und Vasall eine neue 

Basis gefunden«, nachdem Paul III. dem Ferrareser Herzog »1539 die Investitur als 

Herzog von Ferrara und ein […] erhöhtes Salzkontingent [gewährte].«359 Als Abgeltung 

sollte Ercole II. 7000 Dukaten jährlich an den Kirchenstaat zahlen.360 

Ercole II. wählte, wie es in humanistisch geprägten Kreisen Usus war, ein persönliches 

Motto361 für sich aus, das seine Gesinnung und sein politisches Handeln als ein durch seine 

Tugendhaftigkeit legitimiertes Regierungsoberhaupt widerspiegeln sollte. Der Este-Fürst 

entschied sich für die Geduld, »pazienza«.362 Hiermit signalisierte Ercole II. eine 

Führungsweise, die auf bedachtes (Ab-)Warten baute. Im Wesen der Geduld liegt die 

Bereitschaft und das Vermögen des Ausharrens und somit der Faktor des Zeitlichen. 

Ercoles II. d'Este Maxime war es, durch die »Kraft des Gemüts«, »fortezza d'animo«363, zu 

walten; diesen Leitgedanken erfüllte er wohl nur allzu gut: Der Ferrareser Herzog war 

bekannt dafür, in politischen Krisen und Konflikten abzuwarten und, wenn möglich, 

Kriege zu vermeiden.364 Diese Regierungseinstellung Ercoles II. verlangte freilich ein 

 
356 Vgl. Barbara Ghelfi: Palazzo di Renata di Francia. In: Ferrara estense. Guida storico-artistica. Cinisello 
Balsamo, Mailand: Silvana Editoriale 2004. S. 46 f. S. 46. Zu Renée de France und ihrer Rolle in der Ferrareser 
Politik vgl. Chiappini: Gli Estensi. S. 252–263. 
357 Vgl. Beverly Louise Brown: Die Bildniskunst an den Höfen Italiens. In: Keith Christiansen u. Stefan 
Weppelmann (Hrsg.): Gesichter der Renaissance. Ausst.-Kat. Bode-Museum Berlin. Staatliche Museen zu 
Berlin – Stiftung Preußischer Kulturbesitz. München: Hirmer 2011. S. 26–47. S. 27 u. 29. In der Monographie 
von Birgit Emich: Territoriale Integration in der Frühen Neuzeit. Ferrara und der Kirchenstaat. Köln: Böhlau 
2005, widmet sich die Autorin einer umfassenden Beschäftigung des Verhältnisses Ferraras als 
Lehensgebiet des Kirchenstaates, wobei hier der Fokus auf die päpstliche Integrationsstrategie ab 1598 
gelegt wird.  
358 Law: Der Fürst. S. 36 f.  
359 Emich: Territoriale Integration. S. 80.  
360 Vgl. Emich: Territoriale Integration. S. 80. 
361 Unter dem Motto ist ein Leitspruch oder auch nur ein Wort zu verstehen, mit dem sich adlige 
Persönlichkeiten identifizieren. Vgl. Francis Salet: Emblématique et histoire de l’art. In: Revue de l'Art. 87 
(1990) H. 1. S. 13–28. S. 22. 
362 Vgl. Girolamo Ruscelli: Le imprese illustri del S. Ieronimo Ruscelli. Aggiuntovi nuovam il quarto libro da 
Vincenzo Ruscelli da Viterbo. Al serenissimo principe Gugliemo Gonzaga duca di Mantova et Monferrato. 
Venedig: o. V. 1584. S. 157. 
363 Benzoni: Ercole II. d’Este. 
364 Vgl. Chiappini: Gli estensi. S. 248 u. 251. 



80 
 

erhebliches Vermögen an strategisch eingesetzter Besonnenheit – tatsächlich »hatte er, 

um sich sein Herzogtum zu erhalten, keine andere Wahl, als sich in ›Geduld‹ zu üben.«365 

Der Herzog von Ferrara ließ 1554 einen weiteren Raum seiner Gemächer im Castello 

Estense in Ferrara in Anlehnung an sein persönliches Motto ausstatten: Die Camera della 

Pazienza. Bei den Gemälden, die für diesen Raum geschaffen wurden, handelt es sich um 

die Allegorie des »Friedens«, Pax (Abb. 18), und der »Gerechtigkeit«, Iustitia366 (Abb. 19), 

die Battista Dossi zugeschrieben werden. Weitere Gemälde in diesem Raum waren 

»Gelegenheit und Reue«, Kairos und Penitentia367 (Abb. 20), von Girolamo da Carpi und 

Camillo Filippis Patientia (Abb. 21), »Geduld«, das den Schriftzug »Superanda omnis 

Fortuna«368 ziert – die »Macht des Schicksals [sei] durch Ausdauer zu überwinden.«369  

Eine Ikonographie für die Geduld, welche die moralische und humanistische Gesinnung 

des Fürsten widerspiegeln sollte, wurde erst von Giorgio Vasari mit einer Zeichnung370 

und einem Kommentar entwickelt371 und zu Beginn der 1550er-Jahre von Ercole II. als 

persönliches Herrschaftszeichen in Form einer Imprese372 (Abb. 22) anerkannt.373 

 
365 Rudolf Wittkower: Allegorie und der Wandel der Symbole in Antike und Renaissance [engl.: Allegory and 
the Migration of Symbols (1977)] [1984]. Köln: DuMont 1996. S. 212. Zu diesem Aspekt vgl. auch Chiappini: 
Gli Estensi. S. 253 u. 263. 
366 Zu den Gemälden Pax und Iustitia siehe Faber: Camera della Pazienza. S. 46 f. 
367 Zur Ikonographie von Kairos und Penitentia siehe Claudia Brink: Fortuna. In: Uwe Fleckner, Martin 
Warnke u. Hendrik Ziegler: Handbuch der politischen Ikonographie. Bd. 1. Abdankung bis Huldigung. 
München: Beck 2011. S. 353–359. S. 357. Vgl. auch Wittkower: Allegorie. S. 215 f.; Faber: Camera della 
Pazienza. S. 47 u. 49. 
368 Es handelt sich hierbei um ein Zitat aus Vergils Aeneis. Vgl. Faber: Camera della Pazienza. S. 50. In dem 
Epos (Vergil, Aeneis. V. 710) heißt es: »Quidqud erit, superanda omnis fortuna ferendo est« – »Was es auch 
sei, zu bestehn ist jegliches Los durch Erduldung.« (Übersetzt von Kirsten Faber: Camera della Pazienza. S. 
56, Anm. 69). 
369 Brink: Fortuna. S. 357. 
370 Giorgio Vasari schuf 1554 ein entsprechendes Gemälde der Allegorie der Geduld, das sich heute im 
Palazzo Pitti in Florenz befindet. Vgl. Wittkower: Allegorie. S. 208. 
371 Eine antike bildliche Vorlage für die Geduld existiert nicht. Vgl. Faber: Camera della Pazienza. S. 49. Auch 
in dem erstmals 1531 erschienen Emblembuch des Humanisten Andrea Alciati (oder Alciato) (1492–1550), 
Emblematum liber, wird die »pazienza« nicht aufgeführt. Siehe hierzu: André Alciat: Toutes les emblèmes 
(Edit 1558 et 1564). Paris: Amateurs de Livres 1989. Zu Alciati siehe Roberto Abbondanza: Alciato, Andrea. 
In: Dizionario Biografico degli Italiani. Bd. 2 (1960). http://www.treccani.it/enciclopedia/andrea-
alciato_%28Dizionario-Biografico%29/ (Zugriff: 08.03.2017). Zum Emblembuch Alciatis siehe Dieter 
Sulzer: Traktate zur Emblematik. Studien zu einer Geschichte der Emblemtheorien. St. Ingbert: Röhrig 1992. 
S. 220 f. 
372 Eine Imprese setzt sich aus einem Leitspruch und einem Bild des Mottos zusammen; das französische 
Pendant zu diesem persönlichen Herrschaftszeichen in Italien wird als Devise bezeichnet. Vgl. Sigrid Ruby: 
Mit Macht verbunden. Bilder der Favoritin im Frankreich der Renaissance. Freiburg im Breisgau: 
Fördergemeinschaft wiss. Publikationen von Frauen 2010. S. 245; Sulzer: Traktate zur Emblematik. S. 80 f. 
u. v. a. S. 79–219 zum herrschaftlichen Zeichen Imprese.  
373 Auch Medaillen und Münzen Ercoles II. wurden mit dem neu entstanden Bild der »pazienza« und dem 
zugehörigen Leitspruch geprägt. Vgl. Faber: Camera della Pazienza. S. 50; Vincenzo Bellini: Delle monete di 
Ferrara. Ferrara: o. V. 1761. S. 200 f. 

http://www.treccani.it/enciclopedia/andrea-alciato_%28Dizionario-Biografico%29/
http://www.treccani.it/enciclopedia/andrea-alciato_%28Dizionario-Biografico%29/


81 
 

Ursprünglich hatte der Maler und Künstlerbiograph eine invenzione der Geduld für den 

Bischof von Arezzo, Bernadetto Minerbetti, erarbeitet. Die Übernahme der für Minerbetti 

entwickelten Bilderfindung der »pazienza« entstand aus einem Gespräch mit dem Bischof 

von Cariate, Marcantonio Falconi. Da Falconi noch nach einer passenden Bildsprache für 

die Imprese der Geduld für den Ferrareser Herzog suchte, bat er Varchi, einen Florentiner 

Humanisten, um Anregungen; daraufhin präsentierte Minerbetti seinen 

Gesprächspartnern den Entwurf Vasaris.374 

Der bildlichen Ausgestaltung des Raumes ist gesamtthematisch der Aspekt der 

Zeitlichkeit übergeordnet, die in der Herrscherrepräsentation von alters her einen 

besonderen Stellenwert einnahm. Die Entität Zeit wurde seit der Antike als eine »Reihe 

günstiger Augenblicke«375 angesehen. Eine Ausdifferenzierung der Zeit, »tempus«, und 

der Gelegenheit, »occasio«, wurde erst durch Cicero unternommen: »Tempus ist für die 

Ewigkeit, und Occasio die Gelegenheit zu einem christlichen Leben.«376 Die Figuration der 

Gelegenheit, »occasio« beziehungsweise »kairos«, deren Allegorie auch in der Camera 

della Pazienza Ercoles II. Einzug fand, entwickelte sich in der Frühen Neuzeit zu einem 

beliebten Motto in höher gestellten Gesellschaftskreisen; die »Gelegenheit, die im rechten 

Augenblick am Schopfe zu packen ist, betont die Möglichkeit des selbstbestimmten 

Handelns.«377 Auch Ercole II. sah sich als tugendhafter Herrscher in der Position, die Zeit 

im richtigen Maße und zu der passenden Gelegenheit zu nutzen. Eng verknüpft sind die 

beiden Tugenden der Gelegenheit und der Geduld insofern, als Letztere das Hauptmotto 

des Herzogs und die Grundlage für das Ergreifen des rechten Augenblicks bildet: »[u]m 

[…] den rechten Augenblick des Handelns zu erkennen und die Gunst der Stunde zu 

nutzen, […] [sind] vor allem Einsicht und Besonnenheit gefordert.«378 

Auch in weiteren von Ercole II. in Auftrag gegebenen Werken ist der Aspekt des Zeitlichen 

ein maßgebender Leitgedanke. Darüber hinaus lassen sich, wie noch im Weiteren gezeigt 

 
374 Vgl. Wittkower: Allegorie. S. 209 f. Zur Wahl des Herzogs der »pazienza« und zur Entwicklung einer 
entsprechenden Imprese siehe auch Alessandra Pattanaro: Il modello per ›La Pazienza‹ di Ercole II. d’Este, 
da Ferrara a Firenze, »La maraviglia e il desiderio d‘averlo«. In: Anna Bisceglia (Hrsg.): Giorgio Vasari e 
l’allegoria della pazienza. Livorno: Sillabe 2013. S. 35–45. Zu diesem Gemälde Camillo Filippis für Ercole II. 
siehe Faber: Camera della Pazienza. S. 49–51. 
375 Wittkower: Allegorie. S. 187. 
376 Wittkower: Allegorie. S. 187. 
377 Brink: Fortuna. S. 356. Eine Ikonographie dieser beiden unterschiedlichen Entitäten entwickelte sich im 
Laufe des 16. Jahrhunderts. Die Gelegenheit wird hierbei als vornehmlich positiv aufgefasst: Während die 
Zeit verrinnt, ergreifen die Sittsamen die Gelegenheit zum Handeln. Vgl. hierzu Wittkower: Allegorie. S. 187.  
378 Brink: Fortuna. S. 356. 



82 
 

wird, einzelne verschlüsselte Bezüge zur Tugend der Geduld, die selbst dem Aspekt des 

Zeitlichen unterliegt, in einzelnen Werken erkennen. 

Dies gilt für die Ausstattung der herzoglichen Stanze Nuove, die in der ersten Hälfte des 

16. Jahrhunderts durch Auftrag des Este-Fürsten mit einem Zyklus der Tageszeiten 

ausgemalt wurde, von dem das rätselhafte Ölgemälde Battista Dossis mit seinen 

phantastischen Bildbestandteilen allem Anschein nach den Part der sinnbildlich 

gemachten Nacht bildete.  

III.1.3 Zur Ausgestaltung der Stanze Nuove und zu den Gemälden des 

Tageszeitenzyklus  

Seit 1507 wurde unter der Herrschaft Alfonsos I. d’Este im Ferrareser Kastell ein großer 

Teil des Gebäudes renoviert und neu ausgestaltet.379 Um 1541, sieben Jahre nach seinem 

Amtsantritt, ließ Ercole II. in der herzoglichen Nachfolge seines Vaters die Räumlichkeiten 

im Palazzo di Corte380 und im Castello Estense neu aus- und architektonisch 

umgestalten.381 Die in den Dokumenten aus dem Jahre 1544 mit »stancie nuove di corte« 

bezeichneten Räumlichkeiten befanden sich im Palazzo di Corte wohl oberhalb der 

sogenannten Via Coperta della Beccharia, die den Palazzo mit dem Castello Estense 

verband.382  

Zusammen mit seinem älterem Bruder Dosso Dossi383 war Battista Dossi am Hofe der Este 

als Maler tätig. Er war, zusammen mit Girolamo da Carpi und Benvenuto Tisi Garofalo, für 

die Anfertigung der Gemälde, mit denen die neuen Gemächer des Herzogs ausgestattet 

wurden, beauftragt worden. Die wenigen Quellen über die Gemälde in den Stanze Nuove 

 
379 Vgl. Marco Borella: Der Palazzo di Corte der Herzöge d’Este in Ferrara. In: Gregor J. M. Weber (Hrsg.): 
Der Triumph des Bacchus. Meisterwerke Ferrareser Malerei in Dresden 1480–1620. Ausst.-Kat. Castello 
Estense Ferrara 2002/2003/Staatliche Kunstsammlungen Dresden, Residenzschloss 2003. S. 17–26. S. 23. 
380 Der Palazzo di Corte wurde durch einzelne Brände und 1536 durch einen Blitzschlag zerrüttet. Vgl. 
Thomas Tuohy: The court of Ferrara in the fifteenth century. In: From Borso to Cesare d’Este. The School of 
Ferrara 1450–1628. An Exhibition in Aid of The Courtauld Institute of Art Trust Appeal. London: Matthiesen 
1984. S. 29–33. S. 32. 
381 Vgl. Maaz: Denkbilder. S. 409. 
382 Vgl. Mezzetti: Il Dosso. S. 58. Diese Vermutung wird durch den Zusatz »de corte« in den 
Rechnungsbelegen begründet. Die Bezeichnung »Camere nuove« wurde allerdings auch, wie eine 
Grundrisszeichnung aus dem 16. Jahrhundert von Antonio Vacchi offenbart, für einen Bereich des Castello 
Estense verwendet: »Camere nuove del castelo«. ASMO: Fabbriche. 9/8.  
383 Die Dossi-Brüder arbeiteten die meiste Zeit am Hofe der Este zusammen; darüber hinaus ist die 
Fertigstellung vieler Werke in Kooperation der beiden entstanden. Vgl. AKL. S. 153. Sp. 2; Giuseppe 
Campori: Gli artisti italiani e straneri negli stati estensi. Catalogo storico. Modena: o. V. 1855. S. 194. Battista 
Dossis Schaffen blieb aufgrund der Bekanntheit seines Bruders lange im Hintergrund, weshalb heute 
verhältnismäßig wenig über Battista überliefert ist. Vgl. AKL. S. 154. Sp. 2; Roberto Longhi: Officina 
Ferrarese. Florenz: Sansoni 1956. S. 87. 



83 
 

geben keinen Aufschluss über die ursprüngliche Anordnung der Werke. Die Ausstattung 

dieser herzoglichen Gemächer wurde noch im 16. Jahrhundert wegen Umbaumaßnahmen 

als Folge eines Brandes 1554384 aufgelöst und gelangte teils in die Modeneser Galerie und 

Mitte des 18. Jahrhunderts in die Gemäldegalerie nach Dresden.385  

Battista Dossi werden die schon erwähnten Gemälde Iustitia und Pax386 zugeschrieben, 

die sich in der Camera della Pazienza befanden. Der Fürst beauftragte den Künstler zudem 

damit, eine Darstellung des heiligen Michael und des heiligen Georg, San Michele und San 

Giorgio387, sowie, zusammen mit Girolamo da Carpi, die Darstellung der Venere 

sull'Eridano (ca. 1540–1548) für seine neuen Räumlichkeiten anzufertigen.388 Garofalo 

schuf die Bilder Calunnia di Apelle, die »Verleumdung des Apelles«, Venere e Marte davanti 

alle porte di Troia, »Venus und Mars vor den Toren Trojas«, wie auch den »Triumph des 

Bacchus«, Trionfo di Bacco für die Stanze. Es ist möglich, dass sich zuletzt genanntes 

Gemälde über dem Kamin des ersten großen Saales der zusammenhängenden Räume, der 

wohl als Audienzsaal fungierte, befunden hat. Hier hatte mit großer Wahrscheinlichkeit 

ebenso der gemalte Tageszyklus oberhalb der Fenster seinen Platz.389  

Das Motiv des Zyklus der Tageszeiten ist für herrschaftlich-repräsentative 

Bildprogramme in der italienischen Renaissance bis zu diesem Zeitpunkt wenig 

gebräuchlich. Sehr viel üblicher waren Gegenüberstellungen von Tugenden und Lastern, 

Historienbildern und Darstellungen von Heroen mythologischer Erzählungen, womit eine 

metaphorische Übertragung auf den jeweiligen Herrscher beabsichtigt wurde.  

Die ursprünglich in den Stanze Nuove des Palazzo di Corte befindlichen Tageszeiten-

Bilder zeichnen sich folglich als Besonderheit in herrschaftlichen Repräsentationsräumen 

aus. Die Funktion des Raumes, in dem sich der gemalte Tageszeitenzyklus befand, bleibt 

bis heute ungeklärt. Bernhard Maaz vermutet, entgegen der Meinung Tervarents, es habe 

sich um ein Schlafzimmer gehandelt390, dass der Zyklus der Tageszeiten »in einem Raum 

hing […], der der Machtausübung und Repräsentation diente.«391 Der allegorisch 

umgesetzte Tageszeitenzyklus in den Stanze Nuove setzte sich aus einzelnen Ölbildern 

 
384 Vgl. Toffanello: Il mecenatismo. S. 35; Maaz: Denkbilder. S. 409. 
385 Vgl. Costanza Cavicchi: Nuove acquisizoni documentarie sulla trasformazione del Castello Estense di 
Ferrara ad opera di Girolamo da Carpi. In: Schifanoia (1992) H. 13–14. S. 41–45. S. 41. 
386 Vgl. hierzu Mendelsohn: Das Werk der Dossi. S. 164–166. 
387 Vgl. hierzu Mendelsohn: Das Werk der Dossi. S. 116 f. u. 162–164. 
388 Vgl. Toffanello: Il mecenatismo. S. 33; Mezzetti: Il Dosso. S. 58. 
389 Vgl. Toffanello: Il mecenatismo. S. 32–34. 
390 Vgl. Tervarent: Instances. S. 294.  
391 Maaz: Denkbilder. S. 415. 



84 
 

zusammen und wurde von den Malern am Hofe der Este, Battista Dossi und Garofalo 

sowie Girolamo da Carpi geschaffen. Es ist den Rechnungen aus dieser Zeit zu entnehmen, 

dass Battista Dossi leitender Maler in diesen Räumlichkeiten war.392 Die 

Entstehungsperiode der beiden Gemälde Un Sogno und Il Mattino (Abb. 23), die dem 

Maler aus Ferrara zugeschrieben werden, sowie die der anderen, den gemalten Zyklus der 

Tageszeiten vervollständigenden Malereien ist zwischen 1544 und 1548 anzusetzen.393 

Die beiden Battista Dossi zugeschriebenen Leinwandbilder des Tageszeitenzyklus gelten, 

wie weitere für den Herzog geschaffene Bilder, wie beispielsweise Pax und Iustizia, als 

aufeinander bezogene Pendants. Dieses Schema von bildnerischen Gegenstücken war bei 

fürstlichen Auftraggebern sehr beliebt.394 

Bei Betrachtung der Lichtquellen des Morgen- und Nachtbildes lassen sich zunächst keine 

eindeutigen Schlüsse über eine aufeinander bezogene Hängung der beiden Gemälde 

ziehen. Jedoch kann der Hahn, der auf Un Sogno zu erkennen ist, als mögliches 

Verbindungsglied zwischen dem Morgen- und Nachtbild gedeutet werden. Daraus könnte 

gefolgert werden, dass Il Mattino rechts von Un sogno hing. 

Es wird angenommen, dass Battista Dossi zudem das Gemälde Apollo sul carro del sole 

(»Apoll auf dem Sonnenwagen«) angefertigt habe, das laut Amalia Mezzetti im Zyklus den 

Tag darstellen sollte. Pietro Ercole Gherardi beschreibt das Gemälde im Inventar Modenas 

als »un quadro su cui il medesimo Tisi [= Garofalo] figurò Apollo […] guidato in un cocchio 

a due cavalli«395; dieses gilt bis heute als verschollen.396 Bernhard Maaz hat in seinem 

Aufsatz zum Zyklus der Tageszeiten in den herzoglichen »neuen Gemächern« den 

gemalten Tageszeiten-Kreislauf in Bezug auf die vermeintlich fehlende 

Gemäldedarstellung des Tages thematisiert. Er kommt zu dem Schluss, dass diese Zeit des 

Tages vermutlich nicht durch das heute verschollene Gemälde des »Apoll auf dem 

Sonnenwagen« von Battista Dossi versinnbildlicht wurde, sondern möglicherweise durch 

den »Raub des Ganymed«, Ratto di Ganimede (Abb. 24), von Girolamo da Carpi, das sich 

heute ebenfalls in der Dresdner Gemäldegalerie befindet.397 Das Gemälde zeigt den 

 
392 Vgl. Maaz: Denkbilder. S. 414. 
393 Vgl. Serafini: Luteri, Battista.  
394 Vgl. Tervarent: Instances. S. 293. 
395 Pietro Ercole Gherardi: Descrizione delle pitture esistenti in Modena nell’Estense Ducal Galleria [1744]. 
Modena: Panini 1986. S. 76. 
396 Vgl. Mezzetti: Il Dosso. S. 80 f. 
397 »Es [= das Gemälde Der Raub des Ganymed, H. C.] fügt sich kompositorisch in das Links-Rechts-Schema 
ebenso ein wie in den Wechsel von roten und grünen Gewändern. Auch die Ikonographie erlaubt es, das 
Gemälde – mit Vorsicht – als Teil des Tageszeiten-Zyklus zu verstehen. Wieder ist es eine Mensch-Tier-
Gruppe, wieder werden antik-mythologische Gottheiten bemüht.« (Maaz: Denkbilder. S. 411 f). Maaz 



85 
 

Jüngling Ganymed, der von dem Göttervater Zeus, in Gestalt eines Adlers, in die Lüfte 

erhoben wird. Ein Bild des »Abends« wird in den vorliegenden Zahlungsdokumenten 

nicht erwähnt. Unter anderem weisen Humfrey und Lucco darauf hin, dass es angesichts 

einer wahrscheinlichen Komplettierung des Tageszyklus dennoch eine Darstellung der 

Abenddämmerung gegeben haben könnte.398 Nach Gregor Weber handelt es sich bei dem 

Abendbild um Garofalos Diana und Endymion399 (Abb. 25), das zunächst als »Venus und 

Adonis« geführt wurde.400 Es zeigt Diana, die den Kopf des schlafenden Endymion hält; 

mit einem Widder und einem Stier zu ihrer rechten Seite. 

Bemerkenswert ist, dass diese Art des zu einem erheblichen Anteil aus phantastischen 

Elementen aufgebauten Nacht-Bildes für die in den Folgejahren vorgenommene 

Ausstattung der Este-Residenzsitze einzigartig blieb. Bei der Deckenbemalung der Sala 

dell’Aurora im Castello Estense, die etwa dreißig Jahre nach Fertigstellung von Dossis Un 

sogno angefertigt wurde, sind für die Darstellung der Nacht (Abb. 26) in den Vier 

Tageszeiten gemäß einer Narration aus der Mythologie keine grotesken Mischgestalten 

hinzugefügt, wie sie dagegen bei Un sogno prominent ins Bild gesetzt wurden.401  

Als wohl bekanntestes Vorbild für die Tageszeiten-Darstellung der Stanze Nuove in der 

bildenden Kunst der italienischen Renaissance sind Michelangelos zwischen 1521 und 

1534 geschaffenen Tageszeitenfiguren am Grabmal der Medici-Brüder Giuliano und 

Lorenzo zu nennen. Die marmornen Skulpturen Notte, Aurora, Giorno und Crepuscolo 

stehen möglicherweise für den selbst nach dem Tode der beiden Medici-Brüder 

währenden Fortbestand des wohl bedeutendsten Adelsgeschlechts in Italien. Als 

ergänzende Entsprechung zum Giorno befindet sich die skulpturale Nacht-Figuration 

Notte auf dem Grabmal des Herzogs Giuliano de' Medici; Crepuscolo und Aurora bewachen 

die letzte Ruhestätte von Lorenzo de' Medici.402 Ursprünglich als vier figurative 

Jahreszeiten vorgesehen, versinnbildlichen Giorno, Notte, Crepuscolo und Aurora laut 

 
untermauert seine Argumentation zudem dadurch, dass »keine Gottheit doppelt dargestellt ist und Apoll 
[bereits] durch eines der vorhandenen Bilder [= Il Mattino, H. C.] vertreten wird.« (Maaz: Denkbilder.  
S. 409). 
398 Vgl. Humfrey u. Lucco: Paintings by Battista Dossi. S. 261. 
399 Vgl. Gregor J. M. Weber: Battista Dossi. Die Nacht (Der Traum). Katalogeintrag. In: Ekkehard Mai (Hrsg.): 
Das Capriccio als Kunstprinzip. Zur Vorgeschichte der Moderne von Arcimboldo und Callot bis Tiepolo und 
Goya. Malerei – Zeichnung – Grafik. Mailand: Skira 1996. S. 202 f. S. 202.  
400 Vgl. Gherardi: Descrizione delle pitture. S. 64. 
401 Die Nacht wird hier durch die Darstellung von Diana und Endymion versinnbildlicht. »Die phantastische 
Dimension des Traumes, die das Gemälde Battista Dossis heute so interessant macht, hatte damals 
offensichtlich an Attraktivität verloren.« (Gregor J. M. Weber: Battista Dossi, eigentlich Battista di Luteri: 
Die Nacht (Der Traum). Katalogeintrag. In: Der Triumph des Bacchus. S. 132 f. S. 133).  
402 Vgl. Panofsky: Studien zur Ikonologie. S. 277 f. 



86 
 

Erwin Panofsky neben dem »Verlust von etwas Ehrwürdigem und Großem«403, das 

mühselige, irdische Leben, dessen Beschwerlichkeit sich auf den teils grämenden 

Gesichtszügen ablesen lässt.404 Erwin Panofsky, der die den verstorbenen Medici-Brüdern 

gewidmeten figurierten Tageszeiten als Symbole der »zerstörerischen Macht der Zeit«405 

und »vierfache Erscheinung des Erdenlebens als eines Zustands wirklichen Leidens«406 

zuordnet, hat sich intensiv mit diesen Skulpturen auseinandergesetzt und primär im Falle 

der Notte (Abb. 27) wegweisende Erkenntnisse zur ikonographischen Einordnung 

dargelegt.407  

Auch wenn es sich bei der Verbildlichung des Wechsels von Nacht, Morgen, Tag und 

Abend um ein für fürstliche Repräsentationen weniger übliches Programm handelt, so ist 

doch die Nutzbarmachung für herrschaftlich-legitimatorische Zwecke des Tageszyklus-

Konzepts für Ercole II. in passender Weise angewandt worden. Der natürliche Zyklus der 

Tageszeiten unterliegt dem Zeitlichen und trotz seines Wandels stets Wiederkehrenden – 

ein metaphorisches Bild, das sich auf das Wesen eines tugendhaften Souveräns 

übertragen lässt, dem Kontinuität und Beständigkeitsvermögen auch in Zeiten des 

Wandels zu eigen sein sollten. Auf diese Weise wird auch der der bildlichen Ausstattung 

der Camera della Pazienza übergeordnete Zeitaspekt wieder aufgegriffen und das 

persönliche Motto Ercoles II., die Geduld, herausgestellt. 

Wie Bernhard Maaz in seinem Aufsatz über die Tageszeiten-Darstellungen überzeugend 

darlegt, beinhaltet der Zyklus der Tageszeiten in den »neuen Gemächern« verschiedene 

Allusionen auf die vier Jahreszeiten408, die vier Elemente409 und gar die astronomischen 

Tierkreiszeichen410, die auf zeichenhafte Weise in jeweils einer Tageszeit eingewoben 

 
403 Giorgio Vasari: Das Leben des Michelangelo [Le vite de' più eccellenti pittori, scultori e architettori, Sesta 
parte (1550)]. Neu übers. von Victoria Lorini. Hrsg., eingel. u. komm. von Caroline Gabbert. Berlin: 
Wagenbach 2009. S. 108. 
404 Vgl. Panofsky: Studien zur Ikonologie. S. 274 f. 
405 Panofsky: Studien zur Ikonologie. S. 274. 
406 Panofsky: Studien zur Ikonologie. S. 275. 
407 Zu einer ausführlichen Analyse der Medici-Gräber in S. Lorenzo vgl. Panofsky: Studien zur Ikonologie. S. 
270–279. 
408 »Ganymed wird zum Wassermann (eines der Winterzeichen), beim Morgen respektive Aurora war auf 
Apoll als den Schützen verwiesen worden (eines der Herbstzeichen), bei der Nacht findet sich der Krebs 
(eines der Sommerzeichen), und Diana verdeutlicht […] mit Widder und Stier gleich zwei der 
Frühlingszeichen.« (Maaz: Denkbilder. S. 412).  
409 Ganymed verweist mit dem ihm beigegebenen Attribut der Kanne auf das Wasser und Aurora durch 
ihren direkten Bezug zu Apoll, der sich mit seinem Sonnenwagen gen Himmel bewegt, auf die Luft. In 
Battista Dossis Un sogno ist das Element des Feuers deutlich im Hintergrund des Gemäldes zu erkennen; im 
Abend-Bild stehe Diana für die Erde. Vgl. Maaz: Denkbilder. S. 412. Die zuletzt genannte Vermutung wird 
von Maaz nicht erläutert.  
410 Vgl. Maaz: Denkbilder. S. 412. 



87 
 

werden. Die dem Jahr und den Jahreszeiten untergeordneten Tageszeiten verweisen hier 

auf deren chronologisch übergeordnete Entitäten. Dies ist außergewöhnlich, zeigen doch 

in der Regel die verbildlichten Jahreszeiten411 die Tageszeiten als deren Teileinheiten.412 

Die einzelnen Tageszeiten-Gemälde in den Stanze Nuove zeichnen sich insofern als 

besonders aus, als für die Allegorien nicht die geläufigen, in mythographischen 

Handbüchern festgelegten Sinnbilder für die Darstellung der einzelnen Tageszeiten 

verwendet wurden.  

Als Teil dieses Zyklus in den Stanze Nuove ist das komplexe und außergewöhnliche 

Gemälde Un sogno als ein unkonventionelles Werk innerhalb eines ebenso 

ungewöhnlichen Bilder-Zyklus der Zeit anzusehen. 

III.1.4 Battista Dossis Gemälde Un sogno 

Battista Dossis zwischen 1543–1544 geschaffenes Ölgemälde Un sogno stellt unter den 

vier Werken in den »neuen Gemächern« Ercoles II. die Darstellung einer Allegorie der 

Nacht im gemalten Zyklus der Tageszeiten dar. Als ein Mittel der herrschaftlichen 

Repräsentation ist es insofern ein ungewöhnliches und innovatives Werk, als das Sujet 

durch ein augenscheinlich ausgeprägtes humanistisches Wissen über den Traum mit der 

persönlichen, moralischen und politischen Gesinnung des Este-Fürsten verwoben und auf 

ausgeklügelte Weise malerisch umgesetzt wurde. Das im Bild Dargestellte evoziert bereits 

bei erster Betrachtung eine Assoziation mit dem Onirischem.  

Es sind nicht nur die überwiegend fremdartigen Wesen, die unterschiedlichen Verweise 

auf die Nacht und den Traum und auch nicht alleine die in eine nächtliche Atmosphäre 

gesetzte, rätselhafte Szenerie, die dieses Werk zu einem ›Traumbild‹ werden lassen. In 

der Darstellung offenbart sich zudem ein Konglomerat an weiteren Bezügen zum Traum, 

die ihren Ursprung größtenteils in der Literatur haben und so in Un sogno in eine 

bildkünstlerische Form übersetzt wurden. 

III.1.4.1 Beschreibung, bildkünstlerischer Kontext und Inspirationsquellen 

Un sogno ist ein querrechteckiges Ölgemälde mit den Maßen 82 x 149,5 cm.413 In einer 

nächtlichen Außenlandschaft sind zwei menschliche Gestalten, Tiere und 

 
411 Zur Darstellung der Allegorien des Jahres, der Jahreszeiten und der Monate vgl. Raimond van Marle: 
Iconographie de l’art profane au Moyen-Age et à la Renaisance et la décoration des demeures. Bd. 2: 
Allégories et symboles. New York: Hacker Art Books 1971. S. 311–332. 
412 Vgl. Marle: Iconographie de l’art profane. S. 333–338. Vgl. hierzu auch Panofsky: Studien zur Ikonologie. 
S. 274. 
413 Vgl. Cecchi: Battista Dossi. S. 68. 



88 
 

verschiedenartige Mischwesen im Vorder- und Mittelgrund des Bildes auszumachen, 

während eine brennende Vedute im Hintergrund sichtbar wird.  

Der Blick des Betrachters fällt unmittelbar auf die schlafende Frauenfigur im 

Bildvordergrund, deren Oberkörper und Arme, die sie auf einen mit einem Teil ihres 

grünen Gewandes bedeckten Felsens gestützt hat, in hellem Kolorit gemalt wurden. 

Hinter ihr ist der Kopf und obere Körperteil einer bärtigen Figur zu erkennen, die mit 

ihrer rechten Hand einen Wedel über die Schlafende hält. Sein Blick fällt nicht auf die 

Ruhende, sondern auf einen großen Hahn, der, zwischen Steinen und kleineren Felsen 

stehend, im Profil am rechten Bildrand deutlich zu erkennen ist. Oberhalb von diesen drei 

Gestalten sitzt eine Eule vor einer Felsformation; ein Vollmond leuchtet an der rechten 

oberen Bildecke. Fast der gesamte linke Vordergrund und ein Teil des Mittelgrundes 

werden von seltsamen Tier- und skurrilen Mischwesen bevölkert. Die größtenteils 

animalisch anmutenden Geschöpfe, unter ihnen auch viele anthropomorphe 

Erscheinungen, sind in ein fahles Kolorit getaucht. Der Hintergrund wird vom mittleren 

und vorderen Bildbereich durch ein Gewässer getrennt, in dem sich die in Flammen 

stehende Stadt spiegelt. Ein leuchtend gelber Bereich markiert das lodernde 

Brandzentrum. Die aus den Flammen entstehenden Rauchschwaden vermischen sich mit 

dem nächtlichen Schwarz des Himmels zu grünlichen Schlieren, die hoch über der Vedute 

wabern. 

Auffallend in der Gesamtbetrachtung des Werkes, auf dem zweifellos eine nächtliche 

Szene dargestellt wird, ist der Kontrast, der durch die offensichtlich ungestört Schlafende 

im Bildvordergrund entsteht. Sie bemerkt weder die sie umgebenden phantastischen 

Kreaturen, noch die sich direkt hinter ihr befindliche bärtige Figur, die möglicherweise 

mit dem Wedel eine ›Einwirkung‹ auf die Liegende beabsichtigt. Auch das 

Katastrophengeschehen bleibt von der schlafenden Figur vollkommen unbemerkt. Der 

Brand bildet eine der Lichtquellen auf der ansonsten vorwiegend mit dunklem Kolorit 

gestalteten Szenerie. Der Hintergrund wirkt hierdurch beklemmend und gar bedrohlich, 

während der durch die schlafende weibliche Gestalt dominierte Vordergrund, trotz der 

befremdlichen Gestalten, weniger gefahrvoll erscheint. Durch die gezielt eingesetzte 

Lichtgestaltung, die nahezu sfumatös verschwimmenden Flammen und den mit feinem 

Pinselduktus ausgeführten, konturierten Frauenkörper wird der bildimmanente Kontrast 

zwischen Ruhe und Chaos schon durch formale Mittel sichtbar gemacht. 



89 
 

Eine frappante kompositorische Analogie mit Battista Dossis Nachtbild, dessen Aufbau 

montagehaft anmutet, weist der 1508 geschaffene Stich Il Sogno di Raffaello, »Der Traum 

des Raffael« (siehe Abb. 2), von Marcantonio Raimondi auf. Bereits George Martin Richter 

weist in seiner 1937 erschienenen Publikation zu Giorgione auf die Verbindung dieser 

beiden Arbeiten enigmatischen Charakters hin.414 Der Stich Raimondis zeigt zwei 

schlafende Akte im linken Bildvordergrund, zu deren Füßen sich bizarre kleine 

Tiermischgestalten befinden, die aus einem Gewässer, durch das das restliche Geschehen 

getrennt wird, gekrochen sein könnten. Im Hintergrund sind in Brand stehende Gebäude 

und eine Vedute sowie eine große Mauer zu erkennen.415  

Durch seinen Aufenthalt in Rom zu Beginn der 1520er-Jahre kam Battista Dossi gewiss in 

Kontakt mit den Stichen Raimondis, die zudem in Oberitalien weit verbreitet waren, 

weshalb eine Anregung durch die Arbeit des oberitalienischen Kupferstechers 

wahrscheinlich ist.416 Es wird vermutet, dass ein verlorengegangener Stich Giorgiones die 

Grundlage für Raimondis Il sogno di Raffaello, dessen Bedeutung des Titels bis heute 

rätselhaft bleibt, gewesen sein könnte.417 Neben der abweichenden Morphologie der 

Mischgeschöpfe in Un sogno und in »Der Traum des Raffael« ist ein weiterer signifikanter 

Unterschied zwischen dem Gemälde des Ferrareser Malers und Raimondis 

enigmatischem Kupferstich herauszustellen. Dieser ergibt sich aus der Interaktion der 

skurrilen Tier- und Mischgestalten auf dem Gemälde und dem Stich: Während sich das 

kreuchende Mischvolk – unter ihnen ein skurriles phallusartiges Insekt – in Raimondis 

Arbeit in zudringlicher Manier auf die unbekleideten Frauengestalten zubewegt, hegt die 

»Menagerie ihrer Geschöpfe«418 in Un sogno keinerlei Interesse an der Schlafenden. Von 

ihnen scheint keine Gefahr auszugehen. Geradezu unbeteiligt von dem Geschehen, das sie 

umgibt419, bewegen sie sich in ihrer eigenen Sphäre und es gibt offensichtlich keine 

Interaktion mit ihrer Umgebung. Durch die beinahe grisaillehafte Kolorierung des 

 
414 Vgl. Richter: Giorgio da Castelfranco. S. 259. 
415 Zu Il sogno di Raffaello von Raimondi siehe Kapitel II.3. 
416 Vgl. Humfrey u. Lucco: Paintings by Battista Dossi. S. 249. Darüber hinaus war es freilich das Medium der 
Druckgraphik, das als Mittel zur Verbreitung dieses Motivs beitrug. 
417 Vgl. Borchhardt-Birbaumer: Imago Noctis. S. 309. 
418 Hofmann: Phantasiestücke. S. 78. 
419 Eine Ausnahme bilden das einzige anthropomorph anmutende Mischwesen, der Kopffüßler, und zwei 
menschlich agierende Frösche am Rand des vorderen Ufers; erstaunt starren sie zu der brennenden Stadt 
auf der gegenüberliegenden Flussseite hinüber.  



90 
 

eigentümlichen Mischgetiers entsteht der Eindruck, die Traumwesen seien Teil eines 

anderen Daseinsbereichs420 – einer Traumsphäre.  

Die Ruhende in Battista Dossis onirischem Gemälde scheint tief in ihren Schlaf versunken 

zu sein. Ihre leicht gebeugten Beine hat sie in Richtung des Oberkörpers gezogen; die 

nackten Füße ragen unter ihrer Bekleidung hervor. Ein lindgrünes Tuch, das über ihrer 

rechten Schulter geknotet ist, und ein weißes Kopfpolster dienen dem an einem Fels 

angelehnten Oberkörper als Unterlage. Die recht muskulösen unbedeckten Arme der 

Gestalt sind übereinander gekreuzt; der Kopf, mit einem transparenten gelben Stofftuch 

bedeckt, ist, über die linke Schulter geneigt, auf dem Kissen abgelegt. Die 

Vertrauensseligkeit der Schlafenden erinnert an ein Fresko von Michelangelo in der 

Sixtinischen Kapelle (Abb. 28). In der hierin befindlichen Sintflut-Szene wird eine sitzende 

weibliche Frauenfigur gezeigt, die eine ruhende Position auf dem Boden einnimmt, 

während die fliehenden menschlichen Gestalten in ihrem Umfeld eine aufgewühlte, 

unruhige Gesamtstimmung suggerieren. In Anlehnung an Michelangelos gemalte Sintflut-

Szene hat auch Battista Dossi in seinem Werk Un sogno seine Schlummernde mit einer 

Kopfbedeckung versehen, die jener der Frauengestalt auf dem Fresko ähnelt.421 

Es ist offensichtlich nicht nur die Komposition, für die eine Verbindung der Künstler 

Battista Dossi und Michelangelo festzustellen ist. Auch der schlafende Frauenkörper 

selbst lässt in Un sogno einen Rückgriff auf das Werk Michelangelos erkennen. Guy de 

Tervarent möchte vermutlich mit seiner für die Bildinhalte des Gemäldes unspezifischen 

Äußerung – »a breath of Michelangelo«422 – auf den Eindruck der Liegenden mit ihren 

auffallend muskulösen Armen aufmerksam machen, die auch bei der zuvor bereits 

angesprochenen Skulptur Notte von Michelangelo in der Medici-Kapelle S. Lorenzo ein 

kennzeichnendes Merkmal sind. Im Gegensatz zum Traum, für den keine verbindliche 

mythographische Basis existiert, besteht für die dunkle Zeit des Tages ein aus der 

klassischen Antike tradiertes Sinnbild. Dieses wurde von bedeutenden Mythographen der 

 
420 In vergleichbarer Weise hat Michelangelo in der Zeichnung Il Sogno die »sündigen Träume« (Panofsky: 
Studien zur Ikonologie. S. 287) durch ihre schemenhafte Darstellung als Traumgestalten erkennbar werden 
lassen. Auch sie scheinen in ihrem eigenen Dunstkreis optisch keinen direkten Einfluss auf den Jüngling, der 
von der Trompete der Tugend erweckt wird, zu haben, wenngleich sie ihn sichelförmig umzingeln. Anders 
ist es im Falle von Martin Schongauers 1470 geschaffenen Versuchung des heiligen Antonius. Vgl. hierzu 
Zehnpfennig: ›Traum‹ und ›Vision‹. S. 58 f. Zwischen dem Mönch und den seiner Vision entsprungenen 
Teufelswesen ist keinerlei Distanz erkennbar; im Gegenteil wird der in die Lüfte Gerissene von den 
furchterregenden Gestalten attackiert. 
421 Vgl. Gaßner: »Der Mond ist aufgegangen…«. S. 19. 
422 Tervarent: Instances. S. 293 f. 



91 
 

Renaissance, wie Vincenzo Cartari (1531–1569) sowie der Spätrenaissance und des 

anbrechenden Barockzeitalters, wie Casare Ripa (1555–1622), in ihren 

Nachschlagewerken über sinnbildhafte Darstellungen, Imagini delli dei de gl' antichi423 

und Iconologia overo descrittione di diverse imagini cavate dall’antichità, e di propria 

inventione424 im Wesentlichen übernommen.425 Bei der Schaffung seiner Notte-Skulptur 

folgte Michelangelo jedoch nicht dem althergebrachten Schema der Personifikation »der 

dunklen Seite des Tages«426 als eine geflügelte weibliche Figur mit ihren Söhnen Hypnos 

und Thanatos.  

Der muskulöse Körper der Nacht-Figuration Michelanglos in S. Lorenzo ruht in einer weit 

nach hinten gelehnten Position auf einer Draperie, die sich auf einer mit zwei Voluten 

verzierten Basis befindet. Das linke Bein ist leicht ausgetreckt und der linke Arm hinter 

ihrem Körper verborgen. Ihren angewinkelten rechten Arm stützt sie gegen ihr zum 

Oberkörper hin gezogenes linkes Bein, wobei ihr rechter Fuß auf einem Bündel von 

Mohnknospen aufgesetzt ist. Unterhalb des angewinkelten linken Beines kommt eine Eule 

zum Vorschein. Der geneigte Kopf427 der durch ihre geschlossenen Augen in dem Ruhe 

ausstrahlendem Gesicht als schlafend sichtbar gemachten Notte ist gegen ihren rechten 

herabhängenden Handrücken gelehnt. Der geflochtene Haarzopf verläuft über ihre rechte 

Schulter nach vorne zwischen ihren Brüsten. Ein am hinteren Kopfbereich befestigtes 

Tuch gibt an der oberen Partie des Schopfes eine in die Haare eingelassene u-förmige 

 
423 Vicenzo Cartari: Imagini delli dei de gl'antichi. Nachdr. der Ausg. Venedig 1647. Vermehrt durch ein 
Inhaltsverz. u. neue Register. Hrsg. v. Walter Koschatzky. Graz: Akad. Druck- u. Verl.-Anst. 1963. 
424 Cesare Ripa: Iconologia overo descrittione di diverse imagini cavate dall'antichità, e di propria invention. 
Reprograf. Nachdr. d. Ausg. Rom: Faeij 1603. Hildesheim: Olms 1970. 
425 Die Nacht wird in den beiden mythographischen Nachschlagewerken, der antiken Auffassung folgend, 
als weibliche Figur in blauem, mit Sternen übersätem Gewand (Ripa) und großen Flügeln beschrieben, 
unter denen sie ihre beiden Söhne, den Schlaf, Hypnos, und den Tod, Thanatos, schützend hält. Sie trägt 
einen Kranz aus Mohn auf ihrem Kopf und wird, wie Cartari fortführt, von »schwarzen Träumen« umgeben. 
Hypnos wird als schlafender (Cartari) weißer Junge und Bruder des Todes in Form eines halbschlafenden 
(Cartari) schwarzen Knaben mit verdrehten Füßen beschrieben: »la femina era la Notte nutrice di amendui 
[il sonno e la morte]. Fu questa da gli antichi fatta in forma di donna con due grandi ale alle spalle negre […]. 
Ouidio le dà vna ghirlanda di papauero che le cinge la fronte, & manda con lei vna gran compagnia di negri 
sogni.« (Cartari: Imagini delli dei. S. 175). In Ripas Iconologia wird, das antike Muster aufnehmend, die Nacht 
ähnlich den Ausführungen Cartaris beschrieben: »Notte – Donna vestita d’un manto azurro tutto pieno di 
stelle, & habbia alle spalle due grande ali in atto di volare, farà di carnaggione fosca, & haverà in capo una 
ghirlanda di papavero, & nel braccio destro terrà un fanciullo bianco, & nel sinistro un’ altro fanciullo nero, 
& haverà i piedi storti; i ambidue detti fanciulli dormiranno. […] La ghirlanda di papavero per la sua 
singolare proprietà di fare dormire significa il sonno figliuolo, & effetto della notte; il quale è notato più 
particolarmente nel fanciullo tenuto da la sinistra mano dormendo, come l’altro mal fatto, e distorto è posto 
per la morte.« (Ripa: Iconologia. S. 360 f). 
426 Leuschner: Persona, Larva, Maske. S. 196. 
427 »In der Auffassung der Interpreten des 16. Jahrhunderts betont das Stützen des schweren Hauptes durch 
den rechten Arm […] immer die ›sonnolenza‹ [Schläfrigkeit] der Notte«. (Leuschner: Persona, Larva, Maske. 
S. 196). 



92 
 

Mondsichel frei, in deren Mitte ein achtzackiger Stern sichtbar wird. Unterhalb des 

Oberkörpers ist eine maskenhafte, männliche Fratze platziert. In den Augenhöhlen des 

Maskenkopfes sind lediglich die Pupillen erkennbar und aus dem aufgeworfenen und 

dicklippigen Mund stehen mittig einzelne Zähne hervor.  

Für die Komposition der Notte fand Michelangelo möglicherweise seine Inspiration in der 

Form des klassisch-antiken Schlafgestus, wie ihn etwa eine Skulptur der schlafenden 

Ariadne428 zeigt. In Kombination mit den Attributen der Nacht, den Mohnkapseln, der 

Eule und der Maske429 beziehungsweise des grotesk anmutenden männlichen 

Maskenkopfs sowie der auf die Mondgöttin Selene hinweisenden Mondsichel wird die 

Figur allegorisch aufgeladen – sie erhält den Status einer sinnbildhaften Nacht. Diese 

nunmehr durch Vereinigung traditioneller Sujets hervorgebrachte innovative 

Personifikation erfuhr bereits seinerzeit große Wertschätzung.430 

 
428 Es ist zu vermuten, dass Michelangelo die antike Ariadne-Statue im Corridoio del Belvedere besichtigt 
hatte, wo sich die Figur nach ihrem Kauf ab 1512 befand. Vgl. o. A.: Führer durch die vatikanische 
Skulpturen-Sammlung. Rom: o. V. 1925 (= Päpstliche Museen und Galerien 1). S. 58. Evident ist ebenso die 
gestalterische Analogie zwischen der Notte Michelangelos und einer malerischen Darstellung der 
mythologischen Figur Leda, die Michelangelo um 1530 schuf (das Original ist in der gegenwärtigen Zeit 
nicht mehr erhalten). Es kann angenommen werden, dass Michelangelo eine Leda-Darstellung auf einem 
Sarkophag-Relief aus der Antiken-Sammlung der Medici in Florenz als Vorbild für diese mythologische 
Malerei verwendete Vgl. Borchhardt-Birbaumer: Imago Noctis. S. 284–286. Zwischen der mythologischen 
Leda als erotisches Bildmotiv und der Notte besteht insofern ein Zusammenhang, als Michelangelo die 
Nacht als »Reich der Liebe und Sexualität« (Gaßner: »Der Mond ist aufgegangen…«. S. 18) bezeichnet hatte. 
429 Zur Konnotation der Maske und den Zusammenhang mit der Nacht siehe die Ausführungen zu 
Michelangelos Il sogno in Kap. II.3. Der der marmornen Skulptur Notte beigefügte fratzenhafte Maskenkopf, 
der mit seinem nahezu angsteinflößend-grotesken Anblick einen Gegenpart zu der friedlich Schlafenden in 
der Komposition bildet, lässt eine direkte Assoziation mit der dunklen Seite des Tages und mit ihr dem 
Schlaf, dem ›Bruder des Todes‹, zu. Entgegen der Annahme Francesco Gandolfos, der behauptet, die der 
Notte als Attribut beigefügte Maske müsse im Kontext der in der Nacht erscheinenden Träume nicht 
zwingend ein trügerischer Sinngehalt inhärent sein (vgl. Gandolfo: Il »Dolce Tempo«. S. 118), wird die 
Fratze in der Forschung vermehrt als Symbol der doppelzüngigen Eigenschaft dieses verborgenen und 
undurchsichtigen Faszinosums während des Schlafes gedeutet (so u. a. von Eckhardt Leuschner; vgl. 
Leuschner: Persona, Larva, Maske. S. 199 u. 203 f.). Vor dem Hintergrund der Trauer um die verstorbenen 
Medici-Brüder fasst Charles Dempsey die Maske hier als Ausdruck des Grams auf, den die Notte während 
ihres Schlafes empfinde. Vgl. Charles Dempsey: Lorenzo’s »ombra«. In: Gian Carlo Garfagnini (Hrsg.): 
Lorenzo il Magnifico e il suo mondo. Convegno internazionale di studi (Firenze, 9–13 giugno 1992). Florenz: 
Olschki 1994. S. 341–356. S. 353 f. Beachtenswert ist, dass diese Maskendarstellung am Medici-Grabmal in 
Manuskripten des Cinquecento nicht thematisiert wird. Vgl. Leuschner: Persona, Larva, Maske. S. 197. 
Brigitte Borchhardt-Birbaumer stellt zwischen der Maske als »Metapher des Verhüllens« (Borchhardt-
Birbaumer: Imago noctis. S. 289) mit ihrem verschrobenen Äußeren eine Verbindung mit dem 
Dämonenglauben des Mittelalters her. Vgl. Borchhardt-Birbaumer: Imago noctis. S. 289. 
430 So etwa von dem namhaften Künstlerbiographen Giorgio Vasari, der in seiner Lebensbeschreibung über 
Michelangelo der Notte-Skulptur Bewunderung entgegenbringt: »Und was soll ich von der Nacht sagen, 
dieser nicht außerordentlichen, sondern einzigartigen Statue? Wer hat schon in welchem Jahrhundert auch 
immer in dieser Kunst je antike oder moderne Statuen von solcher Machart gesehen? Hier offenbart sich 
nicht nur die Ruhe des Schlafenden, sondern auch der Schmerz und die Schwermut über den Verlust von 
etwas Ehrwürdigem und Großem«. (Vasari: Das Leben des Michelangelo. S. 108). 



93 
 

Die von Michelangelo geschaffene Figur scheint einen erkennbaren Eindruck auf Battista 

Dossi hinterlassen zu haben. Es ist sehr wahrscheinlich, dass er, wie viele andere Künstler 

seinerzeit, die von Michelangelo geschaffenen mediceischen Grabmäler, auf denen durch 

vier Figuren die vier Zeiten des Tages versinnbildlicht werden, studierte und dort 

Anregungen für sein künstlerisches Schaffen erhielt. Wenn auch die Haltung der Arme der 

beiden Frauengestalten voneinander abweicht, so ist es doch der charakteristisch 

michelangeleske Stil des Körpers, der eine formale Anknüpfung an den Florentiner durch 

den Hofmaler aus Ferrara vermuten lässt.  

Wie Francesco Gandolfo festgestellt hat, steht der gemalte Frauenkörper in Battista 

Dossis Bild in keiner direkten Traditionslinie mit vornehmlich venezianischen Malereien 

oder Stichen, in denen eine (schlafende) Venusfigur oder schlafende Nymphen gezeigt 

werden. Anders als Dossis Ruhende sind diese meist ohne Bekleidung und mit einer dem 

antiken Gestus folgenden Haltung eines schlafenden Körpers, mit über dem Kopf 

gehaltenen Armen, dargestellt.431 Für die Schlafende in Battista Dossis Gemälde kommen 

jedoch weitere mögliche Vorbilder von Darstellungen schlafender Körper in Frage. 

Es ist vor allem die Schlummernde in diesem Traumbild, die den Zweifel an der 

Urheberschaft Battista Dossis beziehungsweise die Möglichkeit einer Kooperation mit 

einem anderen Künstler bei der Fertigstellung von Un sogno in der Forschung bestärkte, 

da das Formschema des liegenden Frauenkörpers anderen derartigen Schöpfungen 

Battista Dossis nicht entspricht.432  

Bei der Suche nach einer möglichen Leitfigur von Schöpfungen anderer Künstler von 

liegenden und schlafenden Körpern offenbart sich die wohl frappanteste Ähnlichkeit in 

einem Stich des schon erwähnten oberitalienischen Kupferstechers Marcantonio 

Raimondi. Es handelt sich hierbei um das Werk Satyr entdeckt eine schlafende Nymphe 

(um 1510–1527) (Abb. 29). Wie auch in Dossis Gemälde ist der Oberkörper der 

Frauengestalt auf einem Gegenstand abgestützt – in Raimondis Arbeit ist es eine 

Amphore, während die Figur in dem Nacht-Gemälde ihre Oberarme und den Kopf auf 

 
431 Vgl. Gandolfo: Il »Dolce tempo«. S. 181. 
432 Vgl. Mezzetti: Il Dosso. S. 50. Dass das Gemälde in der Vergangenheit Dosso Dossi zugeschrieben wurde, 
mag an der stilistischen Ähnlichkeit mit dem erst 1980 aufgefunden Gemälde Il riseglio di Venere, 
»Erwachen der Venus«, zusammenhängen. Die beiden Frauengestalten in Un sogno und Il riseglio di Venere 
stimmen, abgesehen von der Haltung der Arme, in ihrer formalen Ausführung und ihrer Körperhaltung 
überein. Vgl. Humfrey u. Lucco: Paintings by Battista Dossi. S. 214. Dass Dosso Dossi in einem geringen Maße 
an der Fertigstellung des Bildes beteiligt war, ist freilich nicht ausgeschlossen. Vgl. Bernhard Berenson: 
North Italian painters of the Renaissance. New York: G. P. Putnam’s Sons 1907. S. 208. 



94 
 

einem Fels ablegt, der mit einem Stück Stoff und einem Kissen433 abgepolstert ist, um die 

Härte und Kälte des Steins zu mindern. 

Die skurrilen Figuren, die in dem Stich Il sogno di Raffaello von Raimondi und im Ölbild 

Battista Dossis besonders ins Auge fallen, lassen eine Verbindung zu jenen verschrobenen 

Gestalten zu, die vom niederländischen Maler Hieronymus Bosch (1450–1516) auf 

Triptychen wie Der Garten der Lüste geschaffen wurden. Die Ähnlichkeit zwischen den 

bizarren Kreaturen in den norditalienischen und transalpinen Bildern beruht vermutlich 

auf Kenntnis der Maler voneinander; zur Zeit der Renaissance hatten Künstler wie 

Raimondi und die Dossi-Brüder einen guten Zugang zu Werken von Meistern jenseits der 

Alpen. Zudem waren einige Werke Boschs seit Beginn des Cinquecento in der Sammlung 

des Kardinals Grimani in Venedig zu sehen. Eines der Werke von Hieronymus Bosch 

beschrieb der Kunstsammler Marcantonio Michiel (1484–1552) als eine »tela delli 

sogni«434, eine »Leinwand der Träume«.435 Ohne das Wissen, ob Bosch für seine 

phantastische Malerei die eigene Traumarbeit zugrunde legte436 – ein Aspekt, der auch 

noch in der heutigen Forschung ungeklärt bleibt – lösten die skurril gestalteten Figuren 

wohl nicht nur bei Michiel alleine durch ihr äußeres Erscheinungsbild eine Assoziation zu 

Träumen aus. Es ist davon auszugehen, dass Giorgione und Raimondi selbst diese 

unkonventionellen Schöpfungen von Bosch in Venedig besichtigen konnten. Auch die 

Gebrüder Dossi sollen 1541 in der Lagunenstadt gewesen sein; möglicherweise haben sie 

dort die Bosch-Werke – unter Umständen sogar die sogenannte »tela delli sogni« – in der 

Sammlung des Kardinals studiert.437 Vor diesem Hintergrund ist zu vermuten, dass 

Battista Dossi sich für seine ›Traumwesen‹ nicht nur von dem Kupferstich Marcantonio 

Raimondis inspirieren ließ, sondern selbst aus dem Boschschen Repertoire naturwidriger 

Kreationen schöpfen konnte. 

 
433 Es kann vermutet werden, dass das Kissen ein Hinweis auf die »acedia«, einer lasterhaft besetzten Form 
der Melancholie, ist, die im Mittelalter mit dem Schlaf in einen Zusammenhang gebracht wurde. Vgl. 
Zehnpfennig: ›Traum‹ und ›Vision‹. S. 53. In Un sogno scheint es sich allerdings, anders als etwa im 
Kupferstich Traum des Doktors von Albrecht Dürer (um 1499), nicht um eine »moralisierende[…] 
Schlafdarstellung[…]« zu handeln; vielmehr ist hier lediglich »eine unbestimmte melancholische Tendenz« 
(Wilcken: Der ›Traum‹. S. 36) vorhanden. 
434 Michiel: Notizia d’opere. S. 77. 
435 Vgl. Richter: Giorgio da Castelfranco. S. 259. In der heutigen Forschung besteht die Annahme, dass es sich 
bei besagtem Tafelbild Boschs um die Höllendarstellung der Vier Jenseitsvisionen des niederländischen 
Malers handelt, das sich heute in Venedig befindet. Vgl. Brown: From Hell to Paradise.  
S. 432. Siehe hierzu auch die Ausführungen zu Il sogno di Raffaello von Marcantoni Raimondi in Kap. II.3. 
436 Vgl. hierzu u. a. Gibson: Bosch's Dreams. S. 207 u. 209. 
437 Vgl. AKL. S. 154. Sp. 2. 



95 
 

Einen Aspekt, den es an dieser Stelle herauszustellen gilt, ist, dass sowohl Raimondi als 

auch Battista Dossi bei der Adaption der phantastischen Kreationen Boschs in ihren 

Arbeiten aus formaler Perspektive zum einen lediglich dem Prinzip der kapriziösen 

Zusammenfügung unterschiedlicher Lebewesen gefolgt sind, da doch bei allen drei 

Künstlern keine spezifisch-figürlichen Analogien auszumachen sind.438 Ferner stehen die 

bizarren Schöpfungen der beiden italienischen Renaissance-Künstler in einem anderen 

Zusammenhang als dies bei den Malereien des Niederländers der Fall ist: Boschs in einen 

christlichen Kontext eingebundenen, merkwürdig kombinierten Kopfgeburten sind, etwa 

auf Höllendarstellungen, meist als Symbolfiguren für das Böse439, wie auf den Vier 

Jenseitsvisionen (Abb. 30), oder des Verwerflichen und Lasterhaften zu sehen.440 In seinen 

Bildern »[wird] [d]ie Unheimlichkeit der Erscheinungen […] gesteigert durch ihr 

Auftauchen in einem für jeden bekannten, normal erfahrbaren Raum.«441 Wie zuvor 

bereits herausgestellt, unterscheiden sich die beiden hier angesprochenen Werke 

Raimondis und Dossis insofern voneinander, als die bizarren Mischgeschöpfe in Il sogno 

di Raffaello, im Gegensatz zu jenen in dem Ölgemälde Un sogno, auf einer – mindestens 

optisch erkennbaren – Daseinsebene zu stehen scheinen. Raimondis skurrilen Gestalten, 

welche die weiblichen Akte wahrnehmen und sich ihnen nähern, bedienen womöglich 

eine doppelte Funktion im Bild: Sie können sowohl als symbolhafte Figuren des 

Lasterhaft-Anrüchigen als auch – rekurrierend auf die ›»Tela-delli-sogni«-Assoziation‹ – 

als Marker des Traumes aufgefasst werden. In Dossis Gemälde, so meine ich, entfällt die 

negative Konnotation – scheinen sich doch die Wesen arglos und unbekümmert in ihrer 

eigenen Daseinswelt zu befinden und die Schlafende nicht zu beachten. Eine mögliche 

Bedrohung durch die Kreaturen scheint nicht gegeben. Das aberwitzige Mischvolk in Il 

sogno di Raffaello kann sozusagen als eine Art Zwischenstufe zwischen der 

Gedankenverknüpfung der bizarren Geschöpfe als Symbol des Üblen oder als 

ungefährliche Traummarker aufgefasst werden. 

 
438 Zum Vergleich der monströsen Wesen in Raimondis Il sogno di Raffaello und Boschs phantastischer 
Wesen vgl. Brown: From Hell to Paradise. S. 440.  
439 Zur christlich motivierten Verbindung von Mischwesen mit dem Teuflischen vgl. Werner Wunderlich: 
Dämonen, Monster, Fabelwesen. Eine kleine Einführung in Mythen und Typen phantastischer Geschöpfe. 
In: Ders. u. Ulrich Müller (Hrsg.): Dämonen, Monster, Fabelwesen. St. Gallen: Fachverlag für Wissenschaft 
und Studium GmbH 1999. S. 11–38. Hier v. a. S. 20–22. 
440 Die beiden zuletzt genannten Aspekte lassen sich etwa bei der Mitteltafel Der Garten der Lüste des 
gleichnamigen Triptychons (um 1503) nachvollziehen; die Haupttafel zeigt ein turbulent hedonistisches 
Treiben. Zu diesem Werk Boschs siehe v.a. Belting: Hieronymus Bosch (siehe Anm. 244). 
441 Zehnpfennig: ›Traum‹ und ›Vision‹. S. 60. 



96 
 

Die phantastische Mischwesen-Parade nimmt einen erheblichen Teil in Un sogno ein. Als 

Hauptbestandteil eines Bildes gilt dies in der italienischen Renaissance-Kunst als 

unkonventionell.442 Eine Ausnahme bilden venezianische Stiche aus dem frühen 

Cinquecento, auf denen monströse Gestalten innerhalb eines profanen Bildthemas 

auftauchen, wie etwa Giulio Campagnolas L’astrologo (»Der Astrologe«) (Abb. 31).443 Ein 

1525 von Girolamo da Carpi geschaffenes Ölbild, Paesaggio con corteo magico 

(»Landschaft mit magischer Prozession«) (Abb. 32), stellt, wie auch Un sogno, insofern 

eine Besonderheit dar, als phantastische Wesen, die in da Carpis Bild durch eine 

Landschaft wandern, als Hauptmotiv in der Malerei höchst außergewöhnlich waren.444 

Derartige Geschöpfe, die sich allem voran durch ihren amimetischen Charakter 

auszeichnen, haben in der (ober)italienischen Malerei zu dieser Zeit lediglich als 

Randphänomene oder zu einem dekorativen Zweck Bestand. Hier sei auf die nach einem 

ähnlichen Prinzip aus häufig vegetabilen, anthropomorphen und animalischen 

Bestandteilen zusammengesetzten antiken Grotesken445 verwiesen, die, nach ihrer 

Entdeckung gegen Ende des Quattrocento, von Renaissance-Malern nachgeahmt und neu 

interpretiert wurden und in der Regel eine lediglich ornamentale Funktion einnahmen.446 

Wie auch bei Bosch ist es für Battista Dossi nicht nachweisbar, ob und inwieweit das 

eigene Träumen für die Künstler ausschlaggebend war.447 Es ist jedoch zu vermuten, dass 

die Inspiration für die sonderbaren Wesen durch andere Impulse herbeigeführt worden 

ist. Der Maler aus Ferrara könnte seine Anregungen für die aberwitzigen Gestalten bei 

Sammlungsobjekten aus Kuriositätenkabinetten erhalten haben – bestand doch seit 

 
442 Vgl. hierzu auch Wilcken: Der ›Traum‹. S. 53. 
443 Zu diesem Stich Campagnolas vgl. u. a. Gudula Metze (Hrsg): Ars Nova. Frühe Kupferstiche aus Italien. 
Katalog der italienischen Kupferstiche von den Anfängen bis um 1530 in der Sammlung des Dresdener 
Kupferstich-Kabinetts. Petersberg: Imhof 2013. S. 238 f. 
444 Das Vergleichsbespiel wird von Franziska Wilcken genannt. Vgl. Wilcken: Der ›Traum‹. S. 57. 
445 Zu den Grotesken, ihrer Entdeckung, ihrer sowohl positiven als auch negativen Rezeption durch Gelehrte 
und Künstler der Renaissance und der Verbindung dieser phantastischen Schöpfungen in der Malerei zum 
Traumsujet siehe den Exkurs in Kapitel II. 
446 Nicht selten dienten die Geschöpfe naturwidrigen Erscheinungsbildes der ornamentalen Ausstattung 
von Herrschaftsstätten, wie es auch im Este-Palazzo von Belriguardo der Fall war. Vgl. Jadranka Bentini: 
Bastianino e la pittura a Ferrara nel secondo cinquecento. Bologna: Nuova Alfa Ed. 1985. S. 213. Da Battista 
Dossi zusammen mit seinem Bruder für einen Teil der Grotesken-Ausstattung im Palazzo zuständig war, 
erscheint es nicht abwegig, dass der Maler bei dieser Arbeit Anregungen für seine Mischgestalten in Un 
sogno gefunden hat. 
447 Darüber hinaus sind Träume immer auch ein kulturell geprägtes Faszinosum; mit Sicherheit waren auch 
die Träume von Renaissance-Zeitgenossen durch die wunderbaren und unbekannten Objekte, die zum 
Beispiel fremde, exotische Tiere oder Fehlgeburten mit – den Gesichtspunkten und dem Wissensstand 
damaliger Auffassungen nach – naturwidrigem Erscheinungsbild sein konnten (vgl. hierzu Christa Riedl-
Dorn: Wissenschaft und Fabelwesen. Ein kritischer Versuch über Conrad Gessner und Ulisse Aldovrandi. 
Wien: Böhlau 1989 (= Perspektiven der Wissenschaftsgeschichte 6). S. 111 f.), geprägt. 



97 
 

Beginn der Frühen Neuzeit eine besondere Schaulust für exotische, fremde und skurrile 

Objekte. Vor dem Hintergrund des großen Interesses an Bizarrerien wurden zudem 

zahlreiche künstliche Neuschöpfungen fremdartiger (Tier-)Gebilde angefertigt.448 In 

diesem Zusammenhang ist erwähnenswert, dass mündliche oder schriftliche 

›Erfahrungsberichte‹ von Begegnungen mit vermeintlich widernatürlichen Geschöpfen in 

entsprechenden Verbildlichungen aus Hörensagen-Erzählungen häufig in überzeichneter 

Form wiedergegeben wurden und so monströse Kreaturen auf dem Papier entstanden.449  

Wie Franziska Wilcken bemerkt, sind in Un sogno eindeutig Geschöpfe zu erkennen, die 

in Kuriositäten-Sammlungen wiederzufinden waren: Es handelt sich zum einen um die 

exotisch wirkenden Vögel, die in Dossis Gemälde mehrfach auszumachen sind. 

Sogenannte Paradiesvögel, die im Cinquecento aus Neuguinea kommend in Europa Einzug 

fanden, waren häufig Teil von Wunderkammern in dieser Zeit.450 Eine weitere, frappante 

Parallele erkennt Wilcken in der Darstellung der mehrgliedrigen, schalentierähnlichen 

Kreatur an der oberen Bildmitte. Es liegt nahe, dass ein sogenannter Trilobit, ein 

versteinerter Urzeitkrebs, hier als direkte Vorlage für den Maler diente.451 Dass Battista 

Dossi mit wissenschaftlichen Diskursen zu (vermeintlichen) Fabel- und Wunderwesen 

vertraut war, ist nur zu vermuten. Offensichtlich wurde, wie bereits besprochen, vor allem 

ein Bezug zu Boschs phantastischer Malerei hergestellt und die mit dieser einhergehende 

Assoziation zu Träumen genutzt, um im Bild auf dieses besondere Erlebnis 

hinzuweisen.452 

Die Anlehnung an die Malerei Boschs manifestiert sich in den Werken der 

oberitalienischen Künstler Giorgione453, Raimondi und Dossi454 nicht alleine durch die 

formale Adaption der phantastischen Figuren. Die Darstellung von Feuer und Flammen, 

die inmitten von nächtlichem Dunkel zur Erscheinung kommen, sind ebenfalls ein 

Hinweis darauf, dass sich die Künstler des italienischen Nordens durch die 

 
448 Vgl. hierzu Adalgisa Lugli: Naturalia et Mirabilia. Il collezionismo enciclopedico nelle Wunderkammern 
d’Europa. Mailand: Mazzotta 1983; vgl. Wilcken: Der ›Traum‹. S. 58. 
449 Vgl. Riedl-Dorn: Wissenschaft und Fabelwesen. S. 112. 
450 Vgl. Julius von Schlosser: Die Kunst- und Wunderkammern der Spätrenaissance. Ein Beitrag zur 
Geschichte des Sammelwesens. Leipzig: Klinkhardt & Biermann 1908. S. 31. 
451 Vgl. Wilcken: Der ›Traum‹. S. 57 f. Zum Trilobiten vgl. Schlosser: Die Kunst- und Wunderkammern.  
S. 14. 
452 Vgl. Gibson: Bosch's Dreams. S. 205.  
453 Giorgione gilt als einer der ersten Maler, der den für die flämische Malerei typischen Stil in seine 
Bildschöpfungen integrierte. Vgl. Felton Gibbons: Dosso and Battista Dossi. Court painters at Ferrara. 
Princeton: Princeton Univ. Press 1968. S. 143. 
454 Vgl. Tervarent: Instances. S. 294. 



98 
 

Landschaftsmalerei Boschs haben inspirieren lassen.455 Walter Curt Zwanziger merkt in 

seiner Dissertation an, dass Battista Dossi sich mit der Art der Verbildlichung der 

brennenden Vedute sichtlich an Hieronymus Bosch orientiert.456 So lässt etwa das 

Flammenmeer, das im Bildhintergrund von Dossis Un sogno über einer Stadtansicht 

lodert, an jene Feuersbrünste denken, die Bilder wie die Vier Jenseitsvisionen (1505–

1510) oder Ausführungen von Sodom und Gomorrah von Hieronymus Bosch prägen. 

Werke wie diese befanden sich zu Schaffenszeiten der Dossi im nahe der Stadt Ferrara 

gelegenen Mantua bei Herzog Federico Gonzaga.457 

Durch den Einsatz einzelner Lichtquellen, etwa in Form der im Bild dargestellten 

Flammen oder der Öllämpchen, erfüllt Battista Dossi darüber hinaus ein Kriterium der 

Nachtdarstellung, das in Leonardo da Vincis (1452–1519) Trattato della pittura 

festgesetzt wird. In der Schrift betont Leonardo die Problematik, eine Nachtatmosphäre 

in der Malerei erkennbar werden zu lassen. Zur Lösung dieser Schwierigkeit könnten 

Lichtquellen wie zum Beispiel Kerzen oder Fackeln dienlich sein, um die naturgegebene 

Dunkelheit nach Sonnenuntergang herauszustellen.458 Durch das beleuchtete Dunkel in 

Dossis Nacht-Gemälde lässt sich ferner der Einfluss Raffaels erahnen, bei dem der 

Ferrareser Maler seine Lehrzeit in Rom absolvierte. In seiner Fresken-Malerei Befreiung 

Petri (1512–1513) in der Stanza di Eliodoro stellt Raffael seine Fähigkeit unter Beweis, 

die Dunkelheit der Nacht durch den Einsatz von Beleuchtungspunkten sichtbar zu 

machen.459  

 
455 Zu dieser Thematik siehe auch Nancy Corwin: The fire landscape: Its sources and its development from 
Bosch through Jan Brueghel I, with special emphasis on the mid-sixteenth century Bosch »Revival«. Diss. 
University of Washington: 1976. Siehe v. a. S. 51–90. Zur flämischen Landschaftsmalerei im  
16. Jahrhundert siehe die Publikation von Walter S. Gibson: »Mirror of the Earth«. The World Landscape in 
Sixteenth-Century Flemish Painting. Princeton: Princeton Univ. Press 1989. Zu Nachtdarstellungen in der 
niederländischen Malerei der Frühen Neuzeit siehe auch die Publikation von Mirjam Neumeister: Das 
Nachtstück mit Kunstlicht in der niederländischen Malerei und Graphik des 16. und 17. Jahrhunderts. 
Ikonographische und koloristische Aspekte. Petersberg: Imhof 2003. Das von Dosso Dossi geschaffene 
Aeneas-Fries ist ebenfalls beispielhaft für die Popularität von Feuersdarstellungen in der oberitalienischen 
Malerei: Auf einer Leinwand des nur zum Teil erhaltenen Frieses ist im Hintergrund ein Brand dargestellt, 
der nicht in Verbindung mit dem restlichen Bildgeschehen gebracht werden kann. Zum Aeneas-Fries von 
Dosso Dossi vgl. Peter Humfrey u. Mauro Lucco: Paintings by Dosso Dossi. In: Andrea Bayer (Hrsg.): Dosso 
Dossi. Court Painter in Renaissance Ferrara. New York: Metropolitan Museum of Art 1999. S. 84–228. S. 
147–153. 
456 Vgl. Zwanziger: Dosso Dossi. S. 108 f.  
457 Vgl. Walter S. Gibson: »Mirror of the Earth«. S. 38.  
458 Vgl. Borchhardt-Birbaumer: Imago Noctis. S. 280; Gaßner: »Der Mond ist aufgegangen…«. S. 17 f. Ähnlich 
wie Leonardo äußert sich hierzu später Giovan Paolo Lomazzo in seinem Trattato dell’Arte della Pittura 
(1584). Vgl. Gaßner: »Der Mond ist aufgegangen…«. S. 35. 
459 Vgl. Nicholas Penny: The Night in Venetian Painting between Bellini and Elsheimer. In: Italia al chiaro di 
luna. La notte nella pittura italiana, 1550–1850. Ausst.-Kat. Ashmolean Museum Oxford /Accademia Italiana 
delli Arti e delle Arti Applicate London. Rom 1990. S. 21–45. S. 25. 



99 
 

Das Feuer auf der hinteren Uferseite von Un sogno ist nicht die einzige Lichtquelle. Im 

Vordergrund kommen einzelne Bildbestandteile, wie vor allem der Oberkörper der 

Schlafenden, durch gezielte Lichteinfälle zur Geltung. Hier sind es der am oberen rechten 

Rand scheinende Mond und eine von rechts kommende, nicht zuordenbare 

Beleuchtungsquelle, die einzelne Teile des nächtlichen Geschehens erhellen. Die 

phantastische Menagerie erscheint in einer dunkleren Farbgebung; auch der Bärtige 

befindet sich in einer von nur fahlem Kolorit bestimmten Umgebung. Bei Betrachtung der 

Lichtverhältnisse auf dem gesamten Gemälde ist festzustellen, dass die unterschiedlichen 

Lichtquellen und vor allem deren Auswirkung auf die Bildelemente auf diese Weise, wie 

Dossi sie hier auf die Leinwand gebracht hat, nach den Regeln der Naturgesetze nicht 

möglich sind. Un sogno ist, mit den Worten Franziska Wilckens, »ein Kompendium 

unterschiedlicher Möglichkeiten der Darstellung von Dunkelheit und Nacht«.460 Das 

›Sammelsurium‹ an differenten Visualisierungsmitteln der atmosphärischen Nacht in Un 

sogno weist darauf hin, dass der Maler versuchte, den bestimmten Kunstgeschmack der 

Zeit zu bedienen – wurden doch naturnahe Nachtdarstellungen seit dem anbrechenden 

16. Jahrhundert nicht nur in Herrscherkreisen besonders geschätzt.461  

III.1.4.2 Ikonographie und Kombinatorik 

Somnus 

Die bärtige Gestalt, die sich in Dossis Un sogno über die Träumerin beugt, ist bereits in der 

frühen Forschungsliteratur als Schlafgott gedeutet worden, der in der römisch-antiken 

Mythologie Somnus (griechisch: Hypnos) genannt wird.462 Somnus ist laut der 

mythologischen Quellen derjenige, der die Träume veranlasst.463  

Guy de Tervarent macht darauf aufmerksam, dass die Darstellung des Traumgottes mit 

einer vor ihm liegenden Gestalt derer auf antiken Sarkophagen ähnelt.464 Ferner kann, wie 

Tervarent feststellt, die Geste des über einen schlafenden Körper gehaltenen Wedels als 

 
460 Wilcken: Der ›Traum‹. S. 50. 
461 Vgl. Nova: ›Inferno with Aeneas and Anchises‹. S. 51 f. 
462 So durch Guy de Tervarent: Instances. S. 290. Eine weniger präzise und gar missverständliche 
Zuschreibung der Figur geben Walter Curt Zwanziger und Henriette Mendelsohn, die den Bärtigen als 
»Traumgott« (Zwanziger: Dosso Dossi. S. 109; Mendelsohn: Das Werk der Dossi. S. 144) benennen. Bei dem 
Traumgott, genauer den Traumgöttern handelt es sich jedoch um die drei Söhne des Schlafgottes. Vgl. 
Ausführliches Lexikon der griechischen und römischen Mythologie. Hrsg. von Wilhelm Roscher [Leipzig 
1897/1902]. Bd. 2. Hildesheim: Olms 1978. Sp. 3218. 
463 So heißt es im elften Buch der Metamorphosen Ovids an entsprechender Stelle: »Doch von den Söhnen 
[= den Träumen / Traumgöttern, H. C.], den tausend, erweckt sich der Vater / den einen«. Ovid: Met. XI. 633. 
Nach der deutschen Übersetzung von Hermann Breitenbach, in: Ovid: Metamorphosen. S. 371. 
464 Vgl. Tervarent: Instances. S. 290. 



100 
 

ein Hinweis auf verschiedene Textstellen der klassischen Mythologie gelesen werden. Er 

beruft sich hierbei auf Vergils Aeneis465, wo im fünften Buch der Schlafgott mit seinem in 

den Fluss Lethe getauchten Zweig Palinarus in einen tiefen Schlaf versetzt: 

Siehe, da schüttelt der Gott einen Zweig, der vom Tau der Lethe troff und vom stygischen 
Zauber des Schlafes, ihm [= Palinarus, H. C.] über beide Schläfen und löschte gegen sein 
Widerstreben ihm die verschwimmenden Blicke. Kaum hatte der unverhoffte Schlaf 
begonnen, seine Glieder zu lockern, da beugte der Gott sich über ihn.466 

Auf ähnliche Weise wird der Heerführer Hannibal im zehnten Buch des Werkes Punica (X. 

356) von Silius Italicus zum Schlafen gebracht.467 

Der schlummerbringende Zweig ist benetzt von dem Fluss der Unterwelt, Lethe, der 

»allen Sterblichen die Erinnerungen an ihr irdisches Dasein schwinden [lässt].«468 Das 

Gewässer steht für das Vergessen und taucht in den Metamorphosen Ovids unter anderem 

bei der Beschreibung der Stätte des Schlafgottes Somnus auf.469 Lethe ist, zusammen mit 

Styx, einer der Flüsse, die das von Hades beherrschte Totenreich umfließen. Der Zweig, 

mit dem der Schlafgott in den genannten mythologischen Erzählungen bei Hannibal und 

Palinarus den Schlummer herbeiführt, wird, indem er sowohl die Einwirkung von Lethe 

und Styx als auch von der Tochter der Nacht, Nyx, erfahren hat, gleich im doppelten Sinne 

in Verbindung zum Totenreich gesetzt. Die Metapher der beiden Unterwelt-Flüsse an der 

Grenze zwischen Leben und Tod bedeutet hier wohl, einen sehr tiefen, wenn nicht sogar 

einen dem Tode ähnlichen Schlaf herbeizuführen.470 Bartsch erkennt das Gewässer in 

Raimondis Il Sogno di Raffaello als Styx.471 Vor diesem Hintergrund liegt es nahe, auch den 

Fluss, der in Dossis Gemälde das Ufer im Bildvordergrund von jenem im Hintergrund 

trennt, als einen der beiden mythologischen Flüsse zu deuten. 

In Dossis Un sogno versetzt Somnus die vor ihm liegende Frauenfigur offenbar in einen 

tiefen Schlaf.  

 
465 Vgl. Tervarent: Instances. S. 290. 
466 Vergil. Aeneis. V. 854–859. Nach der deutschen Übersetzung von Volker Ebersbach, in: Vergil: Aeneis.  
S. 154.  
467 Vgl. Tervarent. Instances. S. 290. 
468 Ingeborg Kader: Und es lösten die Glieder…Hypnos, Thanatos und Eros. In: Erika Oehring (Hrsg.): Süßer 
Schlummer. Der Schlaf in der Kunst. Ausst.-Kat. Residenzgalerie Salzburg. München: Deutscher Kunstverlag 
2006. S. 13–23. S. 16. 
469 »Tief eine Höhle, das Haus und Gemach des untätigen / Schlafgotts. / […] Still ist alles und stumm; nur 
tief am Grunde des Felsens / Quillt das Bächlein ›Vergessen‹, und murmelnd gleiten der / Lethe / Wellen: 
sie plätschern am Kieselgrunde und laden zum Schlafe. / Vorn blüht Mohn, der an Samen so reiche, am 
Eingang zur / Grotte«. Ovid: Metamorphosen. XI. 593. 602–605. Nach der deutschen Übersetzung von 
Hermann Breitenbach, in: Ovid: Metamorphosen. S. 369 f. 
470 Diese Verbindung findet in dem in der Antike entstandenen Sinnbild der Nacht mit ihren Söhnen Hypnos 
und Thanatos ihre Bestätigung. 
471 Vgl. Bartsch: Le peintre graveur. S. 274. 



101 
 

Die Darstellung der Eule, die Walter Curt Zwanziger als »Unheil verkündende[n] Vogel«472 

benennt, verweist, wie auf eine Stelle in Homers Ilias zurückzuführen ist, auf den 

Schlafgott selbst. Dort wird nämlich Somnus, der sich vor dem Göttervater Zeus verbirgt, 

als dem fliegenden Nachttier gleichend charakterisiert: 

Da verweilte der Schlaf, bevor Zeus' Augen ihn sahen, / Auf eine mächtige Tanne gestiegen, 
die auf dem Ida / Sehr hoch wuchs und reichte hinauf durch die Luft bis zum / Äther. / 
Dort saß er verborgen in dichten Zweigen der Tanne, / Einem pfeifenden Vogel gleichend, 
den im Gebirge Chalkis die Götter nennen, die Menschen aber Kymindis.473 

Als Symbol für die Nacht ist die Eule der mythologischen Quelle nach sowohl als dem 

Schlafgott beigegeben zuzuordnen, wie auch der Frauengestalt, die unter anderem als 

Personifikation der Nacht zu deuten ist. Bei der hierfür vorbildhaften Skulptur in der 

Medici-Kapelle von S. Lorenzo nämlich ist dieser Vogel einer der charakteristischen 

Attribute für die Nacht-Allegorie.474 

Die Schlafende  

Mit der stilistischen Anknüpfung an die skulpturale Arbeit Notte475 von Michelangelo 

bestärkt Battista Dossi die etwa zwanzig Jahre zuvor geschaffene und in dieser Form 

neuartige Personifikation der Nacht, die ebenfalls einen Teil eines bildkünstlerisch 

fassbar gemachten Tageszyklus ausmacht. Dies ist als ein Zeichen der Hochachtung 

Battista Dossis vor Michelangelo aufzufassen: Der Maler aus Ferrara adaptiert den 

schlafenden Körper sowohl auf einer formalen als auch auf inhaltlicher Ebene. Bei der 

Darstellung dieser Figur lehnt sich Dossi an das Bedeutungsrepertoire von Michelangelos 

»Nacht« an. In Dossis Gemälde jedoch gestaltet sich die Nacht-Allegorie nicht durch den 

als schlafend dargestellten Frauenkörper allein, wie es bei Michelangelos Notte-Statue der 

Fall ist. Vielmehr ist es der gesamte Bildinhalt, der zum Sinnbild dieser Tageszeit wird; 

die Liegende ist im Gemälde lediglich ein Bestandteil der Allegorie der Nacht.  

 
472 Zwanziger: Dosso Dossi. S. 109. 
473 Homer: Ilias. XIV. 286–291. Nach der deutschen Übersetzung von Roland Hampe, in: Homer: Ilias. S. 285. 
Vgl. hierzu Tervarent: Instances. S. 290. Mit den Begriffen »Chalkis« und »Kymindis« ist Aristoteles' Historia 
animalium (IX 12. 615b5 f.) nach eine Nachteule gemeint. Vgl. Georg Wöhrle: Hypnos, der Allbezwinger. 
Eine Studie zum literarischen Bild des Schlafes in der griechischen Antike. Stuttgart: Steiner 1995. S. 13. 
474 Vgl. Humfrey u. Lucco: Paintings by Battista Dossi. S. 262. 
475 Ulrich Middeldorf sieht eine Skulptur Giuliano della Portas, Pax, die für das Grabmal Pauls III. geschaffen 
wurde, als mögliches Vorbild für Battista Dossis Schlafende an. Vgl. Ulrich Middeldorf: Die Dossi in Rom. In: 
Gert von der Osten u. Georg Kauffmann (Hrsg.): Festschrift für Hubert von Einem zum 16. Februar 1965. 
Berlin: Mann 1965. S. 171–173. S. 172. Das Grabmal entstand allerdings erst zwischen 1555 und 1575 und 
somit mehr als zehn Jahre nach Fertigstellung von Dossis Un sogno. 



102 
 

Die Nachtfigur in Un sogno erfährt die ›Auswirkung‹ des Somnus-Zweigs, den »stygischen 

Zauber des Schlafes«476 an sich haftend: Sie liegt in tiefer Ruhe und träumt. Die Bilder, die 

der Träumenden vor dem inneren Auge erscheinen, manifestieren sich allem Anschein 

nach in den sonderbaren Gestalten, die sie umgeben.  

In der Forschung besteht darüber hinaus die Vermutung, dass die Schlafende als die 

phönizische Königin Dido zu deuten sei, von der in Vergils Aeneis die Rede ist.477 Im 

vierten Buch der epischen Erzählung berichtet Dido ihrer Schwester, nachdem Aeneas an 

der Küste Karthagos gestrandet war, dass sie angsteinflößende Träume gehabt habe, 

deren Inhalt jedoch nicht erläutert wird: »Was sind das nur für Träume! Ich bin ganz 

aufgeregt und immer wieder schrecken sie mich aus dem Schlaf.«478 In seinem 

Kommentar zu Ciceros Somnium Scipionis nennt Macrobius die Träume Didos 

exemplarisch für Alpträume.479 Im Zuge dieser These wurde von Francesco Gandolfo die 

Vermutung aufgestellt, es könne sich bei der männlichen Gestalt hinter der Ruhenden in 

Dossis Bild um Aeneas oder um Sychäus, ihren toten Gatten, handeln.480 Die These, den 

weiblichen Körper mit der Figur der Dido zu identifizieren, wird allerdings dadurch 

entkräftet, dass die Schlafende einen eher ruhigen als von furchtbaren Träumen 

gezeichneten Gesichtsausdruck erkennen lässt. Ebenso scheint es sich bei dem Bärtigen 

vielmehr um einen älteren Mann, als um einen kraftvollen Krieger zu handeln.481 

Die Mischwesen 

Schon in der frühen Forschungsliteratur wird die tierisch-skurrile Menagerie des Bildes 

von Battista Dossi als gedankliches Traum-Produkt gedeutet; Henriette Mendelsohn 

beispielsweise spricht davon, dass die Schlafende »[b]eängstigende Träume quälen«.482 

Auch Guy de Tervarent sieht die Wesen als »a swarm of dreams«483 an. Der nach innen 

gekehrte Blick auf die Träume wird hier durch die bizarren Kreaturen auf abstrakte Weise 

sichtbar gemacht, die sich stehend, laufend und krabbelnd, teils zu Füßen der 

Schlafenden, teils am Ufer des Gewässers im Mittelgrund befinden. Am vordersten Rand 

 
476 Siehe Anm. 466. 
477 Vgl. Maurizio Calvesi: »La Morte di Bacio«. Saggio sull’ermetismo di Giorgione. In: Storia dell’arte 7/8 
(1970). S. 179–233. S. 186.  
478 Vergil. Aeneis. IV. 6–9. Nach der deutschen Übersetzung von Volker Ebersbach, in: Vergil: Aeneis. S. 94. 
479 Vgl. Ambrosius Theodosius Macrobius: Commentarii in somnium Scipionis / Commentary on the dream 
of Scipio. Hrsg. u. übers. von William Harris Stahl. New York: Columbia Univ. Press 1966. S. 89. 
480 Vgl. Gandolfo: Il »Dolce tempo«. S. 182, Anm. 56.  
481 Vgl. hierzu auch Wilcken: Der ›Traum‹. S. 29. 
482 Mendelsohn: Das Werk der Dossi. S. 144. 
483 Tervarent: Instances. S. 290 u. 294. 



103 
 

der linken Bildhälfte blickt eine Kreatur, bestehend aus einem Vogelkörper und einem 

elefantenähnlichen Kopf, mit seinen dunklen Augen ins Leere. An das Fabelwesen 

montiert ist ein Gegenstand, der an den Oberkieferknochen eines Schnabeltieres erinnert, 

an dem ein gebogener Volutengriff mit abschließenden tropfenförmigen Auffangbecken 

und eine kleine Öllampe angebracht sind. Den ›Elefantenvogel‹ betrachtet ein anderes 

Vogeltier von einem korbähnlichen Gegenstand aus. Der Kopf des vogelähnlichen Wesens 

mit dichtem Gefieder und aufgestellten Federbüscheln ist weit nach hinten gebogen. An 

seinem Bauch ist, ähnlich wie bei einer Spieluhr, ein Aufziehschlüssel angebracht. Am 

linken Rand des Bildmittelgrundes tauchen zwei mit je einer Kopfbedeckung versehene, 

menschliche fratzenhaft entstellte Köpfe aus einem korbartigen Behältnis auf: Der eine, 

im Profil zu sehen, mit blasser Haut und hässlich vorstehendem Oberkiefer und Zähnen, 

der andere, mit etwas dunklerem Gesicht und entstellter Nase, hat die Zunge weit aus dem 

Mund zur Seite ausgestreckt und ist dem Betrachter frontal zugewandt. Rechts vom Korb 

mit den Fratzen sind drei weitere Vogelwesen auszumachen. Zwei davon, in Form und 

Größe ähnlich, sind farblich unterschiedlich dargestellt; der vordere mit weißem, der 

hintere mit hellrotem Federkleid. Das dritte, kleinere, etwas plumpe und schwarze 

Vogeltier hockt im dunklen Hintergrund kaum erkennbar zwischen den zwei 

hochbeinigen langhalsigen Federtieren und einer hummerähnlichen Kreatur, die auf 

einer Schildkröte reitet. Das Krustentier hält in fast menschlicher Manier einen Schild in 

seiner linken und eine dünne Lanze in seiner rechten Scherenhand. Unterhalb der Spitze 

dieses Kriegswerkzeugs ist eine kleine rote Fahne, mit einem hellen kreuzähnlichen 

Zeichen darauf, angebracht. Die Lanzenspitze zeigt auf den nach oben gereckten Kopf 

einer weiteren Vogelkreatur, an dessen langen Hals sich ein Froschwesen mit 

überkreuzten Beinen und der linken vorderen Gliedmaße festklammert. Rechts oberhalb 

davon, etwa in der Bildmitte, sitzen zwei amphibienartige Gestalten mit menschlich 

anmutenden Gliedmaßen, eine davon auf einem Hocker kniend, und blicken mit ihren 

hochgestreckten Froschköpfen auf das gegenüberliegende Geschehen. Hinter den Rücken 

dieses Paares steht ein Zwerg oder Kopffüßler, dessen Körper von seinem bärtigen 

Gesicht, mit auffallend schnabelförmig gebogener Nase und einem erkennbar großem 

Auge dominiert wird. Auf dem Kopf sitzt ein spitzer brauner Hut mit Krempe und 

hochstehenden weißen Federn, der bis auf seinen Rücken reicht. In seiner nur sichtbaren 

linken Hand hält er einen langen Stock oder ein Schwert. Etwa unterhalb zur Linken des 

Männleins läuft ein entenähnliches Tier mit plumpem Körper und dünnen stelzigen 



104 
 

Beinen. Daneben steht aufrecht ein anthropomorph bizarres Vogelwesen auf überlangen 

glatten Beinen mit einem seltsamen Objekt auf seiner Rückseite und hochgestellten 

Federschmuck auf dem Vogelkopf. Dahinter sind der glatte Kopf und Teile eines dunklen 

Körpers eines undefinierbaren Tierwesens zu erkennen, dessen erschrockener Blick 

Furcht erahnen lässt. Auch alle Geschöpfe in dieser bizarren Gruppe haben ihren Blick auf 

den von Flammen hell erleuchteten Bildhintergrund gerichtet. Dagegen wirken drei 

weiße naturnahe Vögel, die wohl auf einer Art Nestplatz sitzen, der sich in diesseitiger 

Ufernähe im linken Mittelgrund zwischen den bereits genannten irrwitzigen Figuren 

befindet, gänzlich unbeeindruckt von ihrer Umgebung und nahezu fehl am Platze. Die 

Anzahl der unwirklichen Mischwesen wird weiter ergänzt durch zwei bizarre Kreaturen, 

die sich wie im Sturz in der Luft im dunklen rechten Hintergrund befinden. Das linke 

Geschöpf hängt kopfüber mit nach oben zeigenden froschartigen Beinen und nach unten 

hängenden Klauenarmen im Nichts. Der Kopf dieses Wesens, der fast verdeckt wird von 

einem wie bei einem Krabbentier die ganze Körpermitte einnehmenden Gliedergürtels, 

schaut mit fransigen Spitzen aus diesem heraus. Rechts davon, ebenso in der Luft, jedoch 

aufrecht, ist ein gefiedertes Tier zu erkennen, dessen Körper dem eines Hundes ähnelt, 

sein Kopf jedoch mit langem zum Rücken gebogenem Hals und spitzem geöffneten 

Schnabel an den eines Ententieres erinnert.  

Der unterschiedlich genutzte Einsatz von Licht auf dem Bild lässt sich wohl als eine 

bewusst inszenierte Trennung zwischen den mit dem Traum assoziierten Gestalten und 

der Träumenden deuten, während der Bärtige zwischen der in vollem Licht Liegenden 

und den im dunklen Kolorit gehaltenen skurrilen Wesen in einem mittelhellen Licht 

erscheint.484 Auf diese Weise entsteht »eine feine visuelle Grenze zwischen ›Wirklichkeit‹ 

und Traumerscheinung«.485 Da sich die phantastischen Gestalten als schiere Traum-

Imaginationen der Schlummernden offenbar in einer anderen Daseinsebene befinden, 

kann es folglich nicht verwundern, dass sie die Träumerin trotz der optisch suggerierten 

direkten Nähe nicht zu beinträchtigen scheinen. Somnus hingegen wirkt mit dem in den 

 
484 Bemerkenswert ist in diesem Zusammenhang eine Äußerung Franziska Wilckens, die in Un sogno einen 
Zusammenhang mit dem seit der antiken Kunst althergebrachten Schema von Traum- und 
Visionsdarstellungen vermutet. Dieses Schema ist durch die träumende Person, den Trauminhalt und eine 
Mittlerfigur charakterisiert. In Battista Dossis Traumbild sei demnach Somnus als Mittlerfigur zwischen der 
Schlafenden und dem Trauminhalt, hier offenbar durch die skurrilen Gestalten dargestellt, zu lesen. Vgl. 
Wilcken: Der ›Traum‹. S. 41 f.  
485 Wilcken: Der ›Traum‹. S. 43. Vgl. hierzu auch Poeschke: Dürers »Traumgesicht«. S. 190. 



105 
 

Styx getauchten Zweig unmittelbar auf die Schlafende ein, da er doch auf diese Weise das 

Auftreten der Traumgestalten evoziert. 

Die unwirklichen Kreaturen auf dem Bild sind jedoch wohl nicht allein als frei erfundener 

Trauminhalt zu deuten, sondern darüber hinaus als intermedialer Verweis auf die antike 

Literatur. Ihr aberwitziges Erscheinungsbild als Mischgeschöpfe wird, wie Guy de 

Tervarent bemerkt, dort bereits begründet, in dem das Traumsujet thematisiert wird. 

Eine Quelle hierfür kann in dem satirisch-phantastischem Werk Verae Historiae des 

antiken Autors Lukian von Samosata (120–192 n. Chr.) gesehen werden.486 Im zweiten 

Buch von »Wahre Geschichten«, die am Este-Hofe in Ferrara sehr beliebt waren487, setzt 

Lukian vielgestaltige Wesen zur Markierung einer Traumwelt ein: 

Die Träume selbst hatten weder dieselbe Natur, noch dieselbe Form, sondern die einen 
waren lang, schön und wohlgeformt, die anderen klein und häßlich, einige waren aus Gold, 
wie es schien, andere billig und wertlos. Es gab unter ihnen einige geflügelte und seltsam 
ausschauende sowie andere, die wie für einen Festzug geschmückt waren: einige als 
Könige, andere auf andere Art.488 

Wie die Passage über die Trauminsel in den Verae Historiae zeigt, ähnelt die Assoziation 

der augenscheinlichen Naturwidrigkeit der Geschöpfe jener, die Marcantonio Michiel und 

weitere namhafte Renaissance-Zeitgenossen489 mit diesen Wesen in Verbindung 

brachten: À la picturae-somnium-Prinzip entsteht eine Gedankenverknüpfung zu 

Träumen490, von der bereits Lukian von Samosata als produktionsästhetisches Mittel in 

seinem satirischen Werk Gebrauch machte. 

Es ist anzunehmen, dass Leon Battista Alberti für die fiktive Schilderung eines Traumes 

in der kurzen Erzählung »Somnium«491 seines satirischen, in lateinischer Sprache 

verfassten Werkes Intercenales Anregung durch die literarische Traumdarstellung des 

Lukian von Samosata erhalten hat. Im »Somnium«, den karnevaleske Erzählmittel 

durchziehen492, führen die erdachten Charaktere Libripeta und Lepidus einen Dialog. In 

der kurzen Erzählung heißt es von Libripeta über die phantastischen Erscheinungen im 

»Land der Träume«:  

 
486 Vgl. Tervarent: Instances. S. 293. 
487 Vgl. Luca D’Ascia: Humanstic Culture and Literary Invention in Ferrara and the Time of the Dossi. In: 
Dosso’s fate. S. 309–331. S. 310. 
488 Lukian: Verae Historiae. II. 34. Nach der deutschen Übersetzung von Manuel Baumbach, in: Lukian: 
Wahre Geschichten. S. 62. 
489 Siehe hierzu Gibson: Bosch's Dreams. S. 206.  
490 Vgl. hierzu Scholl: »Grottesken«. S. 161. Vgl. hierzu und zur Thematik der ›Traumaffinität‹ mit den 
Grotesken-Malereien den Exkurs zu den Grotesken in Kapitel II. 
491 Siehe hierzu Kapitel II.2. 
492 Vgl. hierzu den einleitenden Kommentar der Herausgeber zur Erzählung »Somnium« in: Alberti: 
Intercenales. S. 227. 



106 
 

Multo magis miranda ea sunt, que in illis provinciis conspexi: flumina, montes, prata, 
campos, monstra aspectu stupenda, dictuque ac memoratu incredibilia, sed que tamen ad 
philosophantium litteras perpulchre spectent.493 

Das Pseudonym Albertis, Lepidus, äußert sich auch zum Formenreichtum von Gesichtern 

beziehungsweise Gestalten, die in einem Gewässer im Land der Träume zur Erscheinung 

kommen:  

[P]ro undis infiniti hominum vultus volvuntur; at ex his videres alios vultus pallentes 
tristes valitudinarios, alios hilares venustos rubentes, alios oblongos macilentos rugosos, 
alios pingues tumidos turgidos, alios fronte aut oculis aut naso aut ore aut dentibus aut 
barba […]: horror, stupor, monstra!494 

Im »Somnium« werden die als unglaublich und absurd beschriebenen 

Erscheinungsformen ebenfalls zu einem Symbol für die andere, nicht fassbare Welt des 

Traumes.495  

Es lassen sich von Dossis Bildinhalten sowohl Bezüge zu Lukians als auch zu Leon Battista 

Albertis literarischem Werk aufzeigen. Möglicherweise sind die verschiedensten 

Gesichtsformen, die im »Somnium« in den Gewässern auf- und abtreiben, eine Grundlage 

für die Fratzen gewesen, die in der für die Stanze Nuove geschaffenen Nacht-Allegorie am 

linken Rand des Gemäldes durch groteskes Verzerren der Mienen auffallen.  

Battista Dossi wusste offensichtlich von der Gedankenverknüpfung mit Träumen, die von 

rezeptionsästhetischer Seite durch die unwirklichen Gestalten hervorgerufen wurde: 

»Der Traum wurde unterscheidbar gemacht durch Verfremdung. Die Wirklichkeit wird 

entfremdet, um einen Traum zu kennzeichnen.«496 Ähnlich der Grotesken, die dem Status 

des mundus inversus zuordenbar sind, so sind auch die der Einbildungskraft des Malers 

entsprungenen Hybridgeschöpfe Marker einer anderen, ungreifbaren Seinsweise. Der 

mundus inversus als »Umkehrung geltender Zustände«497 bezeichnet keine »bekannte 

Welt und das wirkliche Leben, sondern […] eine andere Welt, eben das Reich der 

 
493 »Von großer Außergewöhnlichkeit sind die Flüsse, die Berge, die Wiesen, die Felder, die Ungeheuer mit 
unglaublichem Aussehen, die ich in diesem Land [= im Land der Träume, H.C.] gesehen habe. Es sind Dinge, 
die, wenn man sich an sie erinnert und diese erzählt, absurd erscheinen, jedoch von bemerkenswerter 
philosophischer Bedeutung sind.« Hier und im Folgenden von mir auf Grundlage der lateinischen und 
italienischen Version ins Deutsche übersetzt: Alberti: Intercenales. S. 232 u. 233. 
494 »Unendlich viele menschliche Gesichter werden [in den Gewässern, H.C.] umhergetrieben; unter ihnen 
hätte man mitunter blasse, traurige, kranke; andere freudige, anmutige, hochrote, wieder andere 
verlängerte, ausgezehrte, runzlige; wieder andere, bei denen noch das [gewöhnliche, H.C.] Gesicht mit 
Augen, der Nase, dem Mund, den Zähnen, dem Bart […]: fürchterlich, verblüffend, monströs!« (Alberti: 
Intercenales. S. 232 f.). 
495 Interessant erscheint im Kontext der Ungreifbarkeit des Traumes eine Äußerung Lepidus' im 
»Somnium« des Leon Battista Alberti. Die Figur bezeichnet das Vermögen Libripetas, einen Traum zu 
erzählen, als philosophische Leistung respektive Kühnheit. Vgl. Alberti: Intercenales. S. 232 f.  
496 Warnke: Traumbilder. S. 122. 
497 Hannes Stubbe: Trauerverhalten und das Phänomen der verkehrten Welt. In: Zeitschrift für Ethnologie. 
113 (1988) H. 2. S. 199–205. S. 199. 



107 
 

Dämonen und eine überweltliche Sphäre«.498 Auch das nicht greifbare Gefilde der 

Träume, in der das Vorhandensein »wirkliche[n] Leben[s]« nicht existent ist, ließe sich 

als »verkehrte Welt« bezeichnen.  

So wie die Darstellung der schlafenden Frauenfigur als Traum-Markierung und als 

Personifikation der Nacht offensichtlich eine doppelsinnige Bedeutung hat, ist auch zu 

vermuten, dass die Phantasie- und Tierwesen dieses Nachtbildes nicht nur auf einer 

schriftlichen Grundlage basieren. Vermutlich ist die Funktion der sonderbaren Geschöpfe 

auf dem Gemälde, ähnlich der in den »Wahren Geschichten« des antiken Autors Lukian, 

eine doppelte: Die phantastischen Figuren im Bild Dossis deuten als Marker eines (Alp-

)Traumgesichts sowohl auf den Trauminhalt als auch auf das Traumerleben hin.  

In den ›Traumgestalten‹ manifestiert sich darüber hinaus eine spezifische Zuschreibung 

auf Figuren aus der antiken Mythologie. Es handelt sich um die drei Traumgötter, die die 

Söhne des Schlafgottes sind, und, wie es in den Metamorphosen Ovids geschildert wird, 

die Fähigkeit zum Verwandeln besitzen:  

Doch sind es nur Menschen, in die er [= Morpheus, H. C.] sich wandelt. Ein / zweiter / 
Macht sich zum Wild, zum Vogel, zur lang sich windenden / Schlange; / Icelos nennen die 
Himmlischen ihn, die Menschen Phobetor. / Dann ist ein dritter vorhanden, ein Meister in 
anderen Künsten, / Phantasos; dieser versteht es, in leblose Dinge zu schlüpfen: / 
Täuschend gestaltet er Felsen und Balken und Wasser und Erde.499 

Es sind vor allem animalische Figuren, die einen erheblichen Teil des 

Gemäldevordergrundes bevölkern; bei diesen handelt es sich wohl um die Verkörperung 

des Phobetor-Icelus. Doch auch Morpheus, »ein Künstler, [welcher] versteht, nachbildend 

Personen zu formen«500 und Phantasos sind im Dargestellten zu vermuten: Erstgenannter 

in Form der beiden menschlichen Fratzen501 am linken Bildrand und zweiter in Gestalt 

der Felsen und Gräser. 

Die (Tiermisch-)Wesen mit ihrem zum Teil vielmehr menschlichem als tierischem 

Gebaren lassen zunächst vom formalen Gesichtspunkt her eine Assoziation mit einer der 

Wachwirklichkeit gegenübergestellten Realität und somit ferner mit dem Gegenstand des 

Traumes zu. Sie basieren überdies in indirekter Weise (Lukian: Verae Historiae; Leon 

 
498 Stubbe: Trauerverhalten. S. 200. 
499 Ovid: Metamorphosen. XI. 638–643. Nach der deutschen Übersetzung von Hermann Breitenbach, in: 
Ovid: Metamorphosen. S. 371 f. 
500 Ovid: Metamorphosen. XI. 634. Nach der deutschen Übersetzung von Hermann Breitenbach, in: Ovid: 
Metamorphosen. S. 371. 
501 Möglicherweise handelt es sich hier um eine eigene Interpretation des eigentlich geflügelten Morpheus 
durch den Maler. 



108 
 

Battista Alberti: »Somnium«) und spezifischer Form (Ovid: Metamorphosen; Leon Battista 

Alberti: »Somnium«) auf literarischen Quellen.  

Die Mischkreaturen in Un sogno sind nicht nur mit ästhetisch-literarischen Umsetzungen 

des Traumsujets in Verbindung zu bringen, sondern auch mit den Erläuterungen des 

Macrobius. Dieser definiert in seinem Kommentar zu Ciceros Somnium Scipionis (ca. 3. Jh. 

n. Chr.) die sogenannten »phantasmae« als eine von fünf Arten von Träumen. Im 

Gegensatz zu den »somniae«, den Symbolträumen, oder den zukunftsdeutenden 

»visiones« galten die »phantasmae« als Chimären, die zwischen Tag und Nacht, 

beziehungsweise zwischen Schlafen und Wachen vor dem inneren Auge erscheinen.502 

Dieser Zwischenzustand manifestiert sich im Bild dadurch, dass jenen Bestandteilen, 

welche die Nacht und den Schlaf andeuten, die Schlafende und die atmosphärisch 

sichtbare Nacht, die Ankündigung des Morgens durch den Hahn, der von der rechten Seite 

an das Nachtgeschehen herantritt, beigeordnet wird. Diese Elemente zeigen den 

zeitlichen Rahmen auf, während es nahe liegt, die aberwitzigen Gestalten als die 

unwirklichen »phantasmae«-Erscheinungsformen zu lesen. 

Inmitten der in Un sogno dargestellten Geschöpfe-Vielfalt befinden sich zwei Wesen, die 

das Erscheinungsbild tatsächlich existierender Tiere erkennen lassen: Es handelt sich um 

die Schildkröte und den Hummer, der auf ihr reitet. Der Hummer mit seiner 

»fahnengeschmückten Lanze«503 wird als Schalentier in die direkte Nähe mit einem Krebs 

gerückt. Ikonographisch steht dieses Tier als sinnbildliches Zeichen für die Auferstehung; 

diese Zuordnung wird ihm durch die Eigenschaft, seine Schutzhülle erneuern zu können, 

zugesprochen.504 

Die Bedeutung der Schildkröte in diesem Gemälde ist besonders herauszustellen: Das 

Wesensmerkmal der Schildkröte als sich langsam und ruhig fortbewegendes Tier wird 

auf das persönliche Motto von Herzog Ercole II., nämlich das der Geduld, als »Zeichen 

 
502 Vgl. Manuwald: Traum und Traumdeutung. S. 25 f. Zu den »phantasmae« vgl. auch Macrobius: 
Commentary on the dream of Scipio. Hrsg. u. übers. von William Harris Stahl. New York: Columbia Univ. 
Press [1952] 1990. S. 89. Diese Art der Illusion kann dem Stand der heutigen Schlafforschung nach mit der 
hypnopompen Halluzination, einem Zustand zwischen der Schlafphase und dem morgendlichen Erwachen, 
gleichgesetzt werden. Zu den hypnopompen Halluzinationen vgl. Dirk Blom: A Dictionary of Hallucinations. 
Heidelberg: Springer 2010. S. 253 f. 
503 Maaz: Denkbilder. S. 410. 
504 Vgl. Hildegard Kretschmer: Lexikon der Symbole und Attribute in der Kunst [2008, 2011]. Stuttgart: 
Reclam 2016. S 232. Der Krebs dient in der Bildsprache jedoch auch dazu, Negatives zu vermitteln. Vgl. 
Kretschmer: Lexikon der Symbole. S. 232 f. Im Fall des vorliegenden Gemäldes von Battista Dossi ist 
allerdings, wie im Folgenden gezeigt wird, die Konnotation zum Christlichen besonders signifikant.  



109 
 

kluger Bedachtsamkeit«505 übertragen.506 Ferner ist das Reptil, so Maaz, das nicht zuletzt 

wieder auf den Auftraggeber Ercole II. verweist, als kosmologisches Symbol zu lesen: Die 

Schildkröte als »kosmisches Sinnbild« spiele auf die »kosmologische Einbettung des 

Bilderzyklus beziehungsweise des Auftraggebers und Herrschers«507 an. 

Auf einer anderen Bedeutungsebene betont das Tier die Bedeutung des Hahnes als 

Verbindungsglied zwischen dem Nacht- und dem Morgenbild: Das Gefecht zwischen 

einem Hahn und einer Schildkröte galt in der Ikonographie des frühen Christentums als 

Fehde zwischen der Dunkelheit (= Schildkröte) und dem Licht (= Hahn).508 Ferner könnte 

dies als Konflikt zwischen Glaube und Unglaube gedeutet werden. Dieser Kampf ist auf 

der dargestellten Szene zwar noch nicht im Gange, der Hahn zeigt sich jedoch 

augenscheinlich mit stolzer Entschlossenheit. Inmitten der Szenerie befindet sich die 

Träumende, die von dem Geschehen unberührt scheint. 

Der Hahn ist allem Anschein nach nicht Teil der skurrilen ›Traumwesen-Parade‹. Auch er 

wird im Zusammenhang der Thematik von Nacht, Schlaf und Traum in den 

Metamorphosen von Ovid erwähnt. Bei der Beschreibung der »schlummererregende[n] 

Halle«509 des Schlafgottes taucht der Hahn in diesem epischen Werk als passiver Akteur 

auf: »Nicht ruft dort nach Aurora der krähende Vogel, der Wächter, / Der mit dem Kamme 

gezierte«.510 

 
505 Maaz: Denkbilder. S. 411. 
506 Wie Bernard Maaz bemerkt, spielt auch ein Bildelement des Abend-Bildes auf die 
Herrscherpersönlichkeit an: Es ist die Darstellung des Widders, der das Sternzeichen Ercoles II. ist. Vgl. 
Maaz: Denkbilder. S. 414. Erwähnenswert in diesem Zusammenhang ist, dass, wie Maaz vermutet, ebenso 
ein Detail des Morgen-Bildes auf das Motto des Herzogs hindeuten könnte: Aurora hält die Zügel der Pferde 
sehr kurz – ein Imzaumhalten, was »wiederum […] implizit auf Ercole's [sic] Imprese und auf die Geduld 
[verweist].« Maaz: Denkbilder. S. 411. Die Verbildlichung ist offenbar auf eine Passage aus Ovids 
Metamorphosen angelehnt. Hier sind es allerdings die Horen, denen aufgetragen wird, die Pferde nach 
Erscheinen der Morgengöttin anzuschirren: »Siehe, da öffnet Aurora, die wachsame Göttin, im lichten / 
Osten das purpurne Tor und die rosendurchleuchteten Hallen. / Fliehend entweichen die Sterne; es schließt 
die erhabene / Heerschar / Lucifer: er verläßt als letzter die Wache am Himmel. / Als der Titan ihn sieht, 
wie zur Erde er strebt, wie die Welt sich / Mählich mit Rot übergießt, wie die Sichel des Mondes / 
entschwindet, / Gibt er den Horen, den flinken, die Weisung, die Rosse zu / schirren. / Und die Geschwinden 
gehorchen: die Göttinnen führen die Feuer / Schnaubenden, die von ambrosianischem Safte gesättigten / 
Renner / Weg von den stattlichen Krippen und binden das klirrende / Zaumzeug.« (Ovid: Metamorphosen. 
II. 112–121. Nach der deutschen Übersetzung von Hermann Breitenbach, in: Ovid: Metamorphosen. S. 370. 
507 Maaz: Denkbilder. S. 410 f.). 
508 Vgl. Kretschmer: Lexikon der Symbole. S. 174.  
509 Ovid: Metamorphosen. XI. 586. Nach der deutschen Übersetzung von Hermann Breitenbach, in: Ovid: 
Metamorphosen. S. 369. 
510 Ovid: Metamorphosen. XI. 597 f. Nach der deutschen Übersetzung von Hermann Breitenbach, in: Ovid: 
Metamorphosen. S. 370. 



110 
 

Der »Wächter der Nacht«511 wird überdies in Lukians satirisch-phantastischem 

Reisebericht, den »Wahren Geschichten«, als heiliges Tier verehrt.512 

Seine positive Konnotation als Verkündiger des hellen Tages wird auch in dem Ölbild 

Battistas angedeutet – der sorgenvolle Blick des Somnus auf den Hühnervogel, »der […] 

[die schlafende Frauenfigur] wahrscheinlich aus ihren Träumen wecken soll«513, 

vermittelt den Anschein, als fürchte der Schlafgott das baldige Herannahen des 

Morgengrauens und somit auch das Ende seiner Funktion als Bringer des Schlafes und 

Verteiler der Träume.  

Die brennende Vedute 

Es ist Guy de Tervarent zuzustimmen, der behauptet, dass der Maler des Gemäldes über 

ein ausgeprägtes Wissen über die Traumthematik betreffenden Passagen der klassisch-

antiken Literatur verfügt haben muss.514 Diese durch humanistische Berater am Hofe der 

Este ermöglichte Kenntnis wusste Dossi in malerische Form umzusetzen. Dies zeigt sich 

auch in der Darstellung des Katastrophengeschehens im Bildhintergrund von Un sogno. 

Während die jüngere Forschungsliteratur das Flammenmeer im Gemäldehintergrund mit 

dem Interesse am Feuerwerk zur Zeit der Renaissance begründet515, oder, so Brigitte 

Borchhardt-Birbaumer, den Brand als Endlichkeits-Zeichen deutet516, verweist Guy de 

Tervarent erneut auf eine Textstelle der klassischen Mythologie517: In Statius' (40–96 n. 

Chr.) Thebais, »Kampf um Theben«, existiert im zehnten Buch des Epos ein Passus, der 

sich sowohl auf die brennenden Ruinen, die sich im Gewässer spiegeln518, als auch, 

wiederholt, auf die aberwitzigen Gestalten auf der vorderen Uferseite übertragen lässt: 

Ringsum sieht man schweifende Träume in zahllosen Gestalten, wahre vermischt mit 
falschen und düstere neben reizenden, die dunkle, nächtliche Schar; sie hängen an Balken 

 
511 Lukian: Wahre Geschichten. S. 88 [Kommentar des Herausgebers]. 
512 »Denn die Nacht und den Hahn, dessen Heiligtum in der Nähe des Hafens steht, verehren sie von den 
Göttern am meisten.« (Lukian: Verae Historiae. II. 33. Nach der deutschen Übersetzung von Manuel 
Baumbach, in Lukian: Wahre Geschichten. S. 61). 
513 Zwanziger: Dosso Dossi. S. 109. 
514 Vgl. Tervarent: Instances. S. 290.  
515 So etwa von Eugenio Battisti vermutet. Vgl. Eugenio Battisti: L’antirinascimento. Mailand: Feltrinelli 
1962. S. 171. Freilich ist in dem Gemälde ein katastrophaler Brand dargestellt, weshalb diese These Battistis 
als hinfällig anzusehen ist. 
516 Vgl. Borchhardt-Birbaumer: Imago Noctis. S. 316. 
517 Vgl. Tervarent: Instances. S. 293. 
518 Wie Guy de Tervarent anmerkt, ergibt sich die Beschreibung von einem Gewässer mit Flammen / Feuer 
(»flumina flammis«) bei Statius aufgrund eines Fehlers bei der Reproduktion des Originaltextes; der Kopist 
hatte diese Begriffe wohl aus einem vorherigen Vers übernommen. Vgl. Tervarent: Instances. S. 293. 



111 
 

und Pfosten oder liegen am Boden. Dünner und schwacher Schimmer webt im Palast; 
matte Lichter locken zum ersten Schlaf, ersterben mit sinkender Flamme.519 

Felton Gibbons macht auf eine andere mögliche schriftliche Basis der Brand-Darstellung 

aufmerksam. In Ovids Heroides520, »Heldinnen«, das erdichtete Briefe von legendären 

Frauen an ihre vermissten oder fortgegangenen Männer umfasst521, wird im sechzehnten 

Brief ein Traum der mit Paris schwangeren Hecuba geschildert. In ihrem Traum wird ihr 

vorhergesagt, sie werde eine brennende Fackel gebären: 

[S]chwer schon war ihr Leib von einer ordentlichen Last. Da schien es ihr in einem 
Traumbild, als bringe sie aus ihrem schwangeren Leib eine gewaltig flammende Fackel zur 
Welt. Erschrocken erhob sie sich und berichtete die furchterregenden Erscheinungen der 
dunklen Nacht dem greisen Priamus, der wieder den Sehern. Brennen werde vom Feuer 
des Paris Ilion [= Troja, H. C.].522 

Wieder sind es zwei Bestandteile in der verbildlichten Nacht-Allegorie, die mit diesen 

Versen übereinstimmen: Erstens die Schlafende im Bildvordergrund, die in diesem Fall 

Hecuba verbildlicht, und zweitens die brennende Vedute auf der gegenüberliegenden 

Uferseite, das konkretisierte Traumgesicht der Königin – das von Paris in Brand gesetzte 

Troja.523  

Das Traumgesicht der brennenden Stadt spiegelt sich in der Darstellung Battista Dossis 

im Gewässer. Diese Wasser-Spiegelung ruft eine Äußerung Aristoteles' ins Gedächtnis: 

Der antike Philosoph beschreibt im zweiten Kapitel seiner Schrift De divinatione per 

somnum, wie er Träume als Abbilder im Wasser begreift. Wie an anderer Stelle dieser 

Arbeit und im Kontext von Marcantonio Raimondis Stich Il sogno di Raffaello beschrieben 

wurde524, ist Wasser als ein weiterer möglicher ›Traum-Marker‹ zu benennen, durch 

dessen naturgegebene Eigenschaft, Reflexionen auf der Wasseroberfläche verzerrt, 

unklar entfremdet erscheinen zu lassen, sich eine symbolische Affinität zu Träumen 

anbietet. Weiterhin herrschte seinerzeit der allgemeine Glaube vor, dass »die Bilder der 

 
519 Statius: Thebais. X. 112–117. Nach der deutschen Übersetzung von Otto Schönberger, in: Publius 
Paphinius Statius: Der Kampf um Theben. Einleit., Übers. u. Anm. von Otto Schönberger. Würzburg: 
Königshausen und Neumann 1998. S. 169. 
520 Auch unter dem Titel Epistulae Heroidum, »Briefe von Heldinnen«, bekannt. 
521 Vgl. Gibbons: Dosso and Battista Dossi. S. 222. 
522 Ovid: Heroides. XVI. 44–49. Nach der deutschen Übersetzung von Detlev Hoffmann, in: Publius Ovidius 
Naso: Heroides / Briefe der Heroinen. Lateinisch / Deutsch. Hrsg. u. übers. von Detlev Hoffmann. Stuttgart: 
Reclam 2000. S. 175.  
523 Paris wird in dem Traum als Brandstifter Trojas, das Königreich Hecubas und ihres Gatten Priamos, 
gedeutet, woraufhin Paris ausgesetzt wurde. Dieser, als Säugling der Wildnis ausgeliefert, überlebte, indem 
ihn eine Bärin nährte. Vgl. Ovid: Heroides. S. 336 f. Bereits 1539 fertigte Giulio Romano im Palazzo Ducale 
in Mantua ein Fresko mit dem Bildmotiv der träumenden Hecuba an; diese Darstellung unterscheidet sich 
jedoch überwiegend von jener Battista Dossis. Vgl. Gibbons: Dosso and Battista Dossi. S. 222. 
524 Siehe Kap. II.3. 



112 
 

Träume durch das flüssige Element in Form von Dämpfen bewirkt werden, die aus dem 

nassen, empfindsamen Herzen in das trockene und kalte Hirn aufsteigen«.525 

Der Turm im linken Bereich des Bildhintergrundes erinnert, trotz der sich vom Original 

unterscheidenden Höhe und Stauchung, entfernt an jene Wehrarchitektur, die der 

Engelsburg in Rom vorgelagert ist. Angesichts des Umstands, dass die Stadtansicht in Un 

sogno im Gegensatz zu den Figurendarstellungen im Vordergrund weniger konturiert und 

vielmehr skizzenhaft wirkt, kann vermutet werden, dass es sich bei dem Turm um eine 

Bezugnahme auf diese geschichtsträchtige römische Burg handelt.526 Die weiteren 

Anbauten des Turmes sind durch die Dunkelheit nicht erkennbar, weshalb der hier 

mögliche Hauptbau des Castel Sant’Angelo nicht zum Vorschein kommt.527 

Möglicherweise handelt es sich hier also um eine Vedute Roms. Die gemeinsame 

Darstellung der vermeintlichen Engelsburg und der übrigen brennenden Gebäude führt 

zu der Annahme, dass das Katastrophengeschehen in dem Gemälde ein für die Geschichte 

Italiens und das Papsttum einschneidendes Ereignis zeigt: Den »Sacco di Roma«, die 

»Plünderung Roms« von 1527.528 Es ist wohl nicht zu weit gegriffen, dieses katastrophale 

Ereignis als Trauma zu bezeichnen, das sich in der Frühen Neuzeit fest im kulturellen 

Gedächtnis der Bevölkerung des italiensprachigen Gebietes verankert hat. Das 

alptraumhafte Geschehen dieses ›Plünderungs-Traumas‹ wird in dem Traumbild und 

dem Traumerleben der Schlafenden sichtbar gemacht. 

III.1.5 Zur Signifikanz des Traumes im Bildprogramm der Tageszeiten in den Stanze 

Nuove 

Die Bedeutsamkeit von Un sogno und des Zyklus der Tageszeiten in den Stanze Nuove für 

die politische und moralische Gesinnungsrepräsentation und herrschaftliche 

Legitimierung des Herzogs Ercole II. d’Este manifestiert sich in gleich mehrfacher Weise 

 
525 Bredekamp: Traumbilder. S. 63. 
526 In einer Darstellung eines ebenfalls nicht wirklichkeitsgetreuen länglichen Turms als Teil des Kastells 
wird eine Stadtansicht Niccolò Polanis von 1459 gezeigt, die Rom als Himmlisches Jerusalem darstellen soll. 
Siehe hierzu Jörg Garms: Vedute di Roma. Dal Medioevo all’Ottocento. Atlante iconografico, topografico, 
architettonico. Neapel: Electa 1995. S. 23. In der insgesamt unrealistisch nachgebildeten Vedute sind neben 
S. Angelo weitere, für Rom charakteristische Bauwerke auszumachen, die summarisch zu einem Bild vereint 
wurden.  
527 Möglicherweise beabsichtigte der Maler mit der abgeänderten, fast skizzenhaften Darstellung des 
Turmes und der nicht ausgeführten Wiedergabe des Kastellkerns den rätselhaften Charakter des Bildes zu 
akzentuieren.  
528 In der Engelsburg suchte Papst Clemens VII. zur Zeit der Zerstörung der Stadt durch deutsche, spanische 
und italienische Söldner letztendlich vergebens Schutz. 



113 
 

– von der wesentlichen Struktur des gesamten Zyklus der Tageszeiten bis hin zu kleinen 

Details des Nacht-Gemäldes von Battista Dossi. 

Vorausgehend wurde die Funktion des Tageszeitenzyklus in den Stanze Nuove als 

semantische Übertragung des angestrebten konstanten Fortbestands der Este-Dynastie 

zum einen und der Untermauerung des herzoglichen Symbols der Geduld zum anderen 

bereits erläutert. Die politische Gesinnung des Fürsten Ercole II., der seine humanistische 

Lebensweise als Kennzeichen einer gut geführten Politik propagierte, lässt sich in den 

Konzepten der einzelnen Darstellungen nachvollziehen. Wie Bernhard Maaz in seinem 

Aufsatz zu den verbildlichten Tageszeiten bereits plausibel ausgeführt hat, durchzieht der 

Aspekt des Dienens alle diesem Zyklus zugehörigen Werke: Ganymed dient als 

Mundschenk dem Göttervater Zeus, während Aurora die Pferde des Sonnengotts 

anspannt. Diana dient Endymion durch das Herbeiführen von dessen ewiger Jugend529, 

und Somnus wiederum bringt der Ruhenden den Schlaf530 – »die vielgestaltige Tugend des 

Dienens […] [ist ein] ideales Programm für einen Herzog, der sich als erster Diener seines 

Staatsgebildes versteht.«531 

Die Eigenschaft des Dienens ist hier dem Auftraggeber Ercole II. selbst zuzuteilen, da er 

sich als herrschaftliches und tugendhaftes Oberhaupt in den Dienst stellt. Der von Maaz 

benannte Umstand des Aufwartens in Battista Dossis Traumbild, der durch den Schlaf 

bringenden Somnus erkennbar ist, wird durch eine weitere Besonderheit auf dem 

Gemälde ergänzt, das trotz seiner Kleinteiligkeit in seiner metaphorischen Übertragung 

auf die Politik Ercoles II. von großer Bedeutung ist: Es handelt sich um die Darstellung des 

auf einer Schildkröte reitenden Hummers (Abb. 33). Die Implikation des Christlichen 

durch das Krebstier wird durch das Emblem auf der Fahne, das nicht deutlich zu erkennen 

ist und sich lediglich erahnen lässt, unterstrichen: Es handelt sich, so meine These, 

wahrscheinlich um das Emblem des Kirchenstaates, welches zwei diagonal übereinander 

gekreuzte Schlüssel zeigt. Der Hummer steht hiernach womöglich für den zu 

Herrschaftszeiten Ercoles II. amtierenden Papst Paul III. Nach seiner Amtsübernahme 

1534 strebte Paul III. in der Nachfolge von Papst Clemens VII. nach der verheerenden 

Plünderung 1527 den Wiederaufbau Roms an und verfolgte, mit den Worten Jacob 

 
529 Vgl. Maaz: Denkbilder. S. 414. 
530 Bernhard Maaz begründet das Verhältnis des Dienens zwischen Somnus und der Schlafenden insofern 
nicht völlig korrekt, als der Autor den Schlafgott als Austreiber übler Träume definiert. Vgl. Maaz: 
Denkbilder. S. 414. Der mythologischen Grundlage nach ist Somnus jedoch derjenige, der den Schlaf und mit 
ihm die Träume erst herbeiführt. 
531 Maaz: Denkbilder. S. 414. 



114 
 

Burckhards, »eine ganz neue regenerierte Hierarchie, welche […] im Bunde mit den 

katholischen Fürsten […] ihr Hauptgeschäft aus der Wiedergewinnung des Verlorenen 

macht.«532  

Die beinahe unscheinbare Schildkröte in Un sogno als Sinnbild für Herzog Ercole II. dient 

dem ›Pontifex-Hummer‹ als Reittier und unterstützt diesen im Kampf gegen das Böse, 

welches hier metaphorisch mit einem froschähnlichen Tier, das auf einem Vogelwesen 

sitzt, kenntlich gemacht wird. Die zentrale Positionierung im Bild verstärkt den 

bedeutsamen Charakter des Verhältnisses von Papst und Herzog, das in der Nacht-

Allegorie Dossis einer Fabel gleich mit Tiergestalten dargestellt wird. Die Art des hier 

verbildlichten Kampfes des ›Guten gegen das Böse‹ erinnert in seiner Gestaltung an 

Darstellungen des heiligen Georg, der gegen einen Drachen kämpft.533  

In seiner linken Schere hält der Hummer einen Schild, den er wehrhaft in Richtung des 

Katastrophengeschehens auf der gegenüberliegenden Uferseite und gegen das bizarre 

Vogel-Froschduo streckt. Anknüpfend an die in der Bildanalyse geäußerte These, es 

handele sich hier um die Darstellung des im Zuge des Sacco di Roma von 1527 in Brand 

gesetzten Roms, fügt sich das Bild eines den Papst unterstützenden und gegen das Unheil 

– etwa die feindlichen Söldner – kämpfenden Herzogs zu einem stimmigen Ganzen 

zusammen. Vor dem Hintergrund der mehrfach sinnbildlich besetzten Tierdarstellungen 

ist zu vermuten, dass das Christliche, das bereits durch das Krebstier und die 

Pontifikatsflagge impliziert wird, möglicherweise auch durch den am rechten Rande des 

Nachtgeschehens befindlichen Hahn angedeutet wird – hat doch der Hahn selbst als 

Zeichen für die Auferstehung Christi zusätzlich eine ikonographische Tradition.534 Er kann 

hier ferner als Symbol eines christlichen Imperiums gedeutet werden, welches nach den 

Niederlagen in der Vergangenheit unter gemeinsamer Führung neu erwacht.  

Die Würdigung und Unterstützung des Papstes durch Ercole II., der als Sohn der – wenn 

auch unehelichen – Papsttochter Lucrezia Borgia bereits einen familiären Bezug zum 

katholischen Klerus hat, zeigt sich in dem Gemälde Dossis als eine Form der Gefälligkeit. 

Im Unterschied zu den zuvor angesprochenen Ausdrucksformen des Dienens in den 

Tageszeiten-Allegorien ist hier der Herzog nicht für sein Volk als Staatsmann tätig, 

sondern begibt sich für den Papst als untergeordnetes Regierungsoberhaupt in eine 

 
532 Jacob Burckhardt: Die Kultur der Renaissance in Italien. Ein Versuch. Neudruck der Urausgabe. Durchges. 
von Walter Goetz. Stuttgart: Kröner 1952. S. 117. Vgl. hierzu auch Kenneth Gouwens: Remembering the 
Renaissance. Humanist Narratives of the Sack of Rome. Leiden: Brill 1998. S. 168. 
533 Ich danke Christian Quintes für diesen Hinweis. 
534 Vgl. Kretschmer: Lexikon der Symbole. S. 174. 



115 
 

Position der Ergebenheit. Die durch Battista Dossi in symbolischer Form dargestellte 

Unterwürfigkeit Ercoles II., unter dessen Regierung inquisitorische Maßnahmen 

durchgeführt wurden, ließe sich darüber hinaus durch einen weiteren Aspekt begründen. 

Wie zuvor erwähnt, war die Ehefrau des Herzogs, Renée de France, eine Anhängerin des 

Protestantismus – eine Tatsache, die Ercole deutlich zuwiderlief. Es erscheint deshalb 

nicht abwegig, die Schlafende mit ihren muskulösen Armen als die französische 

Königstochter Renée zu deuten, die als willensstarke Frau unter Kontrolle gehalten 

werden sollte. Über die schlafende Renée im Vordergrund wacht Somnus 

beziehungsweise Ercole II. Die brennende Stadt, als möglicher Vorbote einer nahenden 

Katastrophe, liegt im Hintergrund. Das Erwachen der Ruhenden könnte eine Zuspitzung 

des Konfliktes bedeuten. Dies wird verstärkt durch den sorgenvollen Blick des Bärtigen 

auf den Hahn – wohl eine Anspielung auf Frankreich – und ebenso ein Anzeichen für eine 

mögliche Gefahr.  

Der Bezug des Dargestellten zum Auftraggeber Ercole II. d’Este wird über die bisher 

genannten und entscheidenden Aspekte hinaus durch inhaltliche Verbindungen zur 

antiken mythologischen Literatur zum Traum hervorgehoben. Bernhard Maaz zeigt die 

Verbindungslinien der tierischen (Misch-)Wesen zu Icelus aus den Metamorphosen Ovids 

auf. Dort erscheinen die Tiergeschöpfe nur den Himmlischen, die den Traumgott »Icelus« 

nennen, während sie den Menschen, die den Gott »Phobetor«, »Schrecken«, rufen, 

verborgen bleiben. Da sich Icelus, so Maaz, Ercole II. als Besitzer des Bildes in Gestalt der 

Tiermischgeschöpfe zu erkennen gibt, sei dieser einer der Himmlischen, während sich der 

Traumgott den Irdischen (auf der anderen Uferseite?) durch ein Katastrophengeschehen 

offenbare.535 

Auch in weiterer Hinsicht deutet das Traum-Thema mittelbar auf den Herzog hin. Der 

Traum wurde zur Zeit der Renaissance als ein durchaus ambivalentes Faszinosum 

angesehen. Von entscheidender Bedeutung war der in der Theologia Platonica durch 

Marsilio Ficino geäußerte Gedanke, der an das Ideengut des antiken Neuplatonikers 

Synesius von Kyrene anknüpfte: Der ein sittsames und lasterfreies Leben führende 

Mensch sei in der Lage, während des Schlafes, eine der sieben Formen der vacatio animae, 

und im Zustand des Traumes eine Einflussnahme durch das Göttliche zu erfahren.536 

Ercole II. beanspruchte wohl dieses Privileg, da er sich als tugendhafter und 

 
535 Vgl. Maaz: Denkbilder. S. 410. 
536 Siehe hierzu die Ausführungen in Kap. II.  



116 
 

gottzugewandter Mensch für sein Amt als herrschende Persönlichkeit bestätigt sah. 

Überdies ist die Eigenschaft des Schlafens selbst eine Form des geduldigen Wartens (auf 

den anbrechenden Morgen). Auf diese Weise manifestiert sich in der Darstellung dieser 

natürlichen physischen Aktivität das Motto des Este-Herzogs: So wie die Schlafende in 

dem Gemälde sich nicht von dem beunruhigenden Geschehen, das sie umgibt, aus der 

Ruhe bringen lässt, so beabsichtigt auch der Fürst, selbst in politisch angespannten 

Situationen, mit Ruhe und Bedachtsamkeit zu walten.537 

Die Thematik von Schlaf und Traum scheint sich mit den gemalten Tageszeiten in den 

»neuen Gemächern«, wenn auch nur mittelbar, in Verbindung bringen zu lassen. Das 

Battista Dossi zugeschriebene Bild Il Mattino, das schon in den frühen Forschungen über 

Un sogno als Pendant dieses Gemäldes erachtet und bestätigt wurde, wird insofern in die 

Nähe des Traumes gerückt, als der Morgen als eine die Nacht beendende Entität direkt 

mit dem Beenden des nächtlichen Traumes verknüpft ist – wie hier durch den Hahn 

symbolisiert wird. Ferner gilt der Morgen bereits in den antiken Lehren als günstigste 

Tageszeit zum Empfangen klarer und wahrheitsbehafteter Träume – ein Gedanke, der 

sich wiederum auf den Herzog übertragen lässt. Das Morgenbild kann eher als Un sogno 

mit einer eindeutigen mythologischen Grundlage in Verbindung gebracht werden und 

baut sich nicht, wie es bei dem Nachtbild der Fall ist, aus mehreren mythologischen 

Erzählsträngen auf. Der Kontrast zwischen dem unwirklichen Charakter des Traumes und 

der wahrheitsgetreuen Konnotation der Wachwirklichkeit – wie bei Il Mattino symbolisch 

dargestellt – wird somit auch semantisch wirksam; Schein und Wahrheit werden 

einander gegenübergestellt.  

Das Bild Il Giorno, über dessen eindeutige Zuordnung es bis in die jüngste Forschung 

hinein keine Gewissheit gibt, ließe sich in beiden Versionen des vermuteten 

Darstellungsinhalts ebenfalls mit dem Traum in Verbindung bringen. Bei der Möglichkeit 

des »Apoll auf dem Sonnenwagen« entspräche die Verknüpfung einem ähnlichen Prinzip 

wie dem des Morgen-Bildes; als Lichtbringer beendet Apoll die Nacht mit den ihr eigenen 

Komponenten wie dem Schlaf und dem Traum. Der Gott des Lichts bildet trotz oder 

gerade aufgrund seiner Divergenz zur Nacht gleichsam eine Einheit mit dieser. Bei einer, 

wie von Bernhard Maaz diskutierten, möglichen Identifikation des noch heute in der 

 
537 Ferner lässt sich ebenso der Hahn mit dem Wesen des Herzogs in Verbindung bringen: Der Vogel kräht 
noch nicht und wartet geduldig auf seinen Einsatz. 



117 
 

Dresdner Gemäldegalerie existenten Gemäldes Il ratto di Ganimede538, ergäbe sich die 

Verknüpfung des bildkünstlerisch Dargestellten für die Entitäten Traum und Tag durch 

eine semantische Parallele: Gleich wie die Schlafende von Somnus in eine andere, nicht 

greifbare Welt – eine Traumswelt – expediert wird, so wird auch Ganymed von Zeus zum 

Olymp, in die Göttersphäre erhoben.539  

Bei dem Bild Diana und Endymion, das den in den Rechnungsdokumenten nicht 

erwähnten »Abend« versinnbildlichen könnte, ergibt sich die Nähe zum Traum 

nachvollziehbar durch die gezeigten mythologischen Figuren – versetzt doch der 

Göttervater Zeus Endymion in einen stetigen Schlaf, sodass dieser ewige Jugend erhält 

und Diana (Selene) des nachts ihre Liebe zu ihm ausleben kann. 

Der in den für Herzog Ercole II. d’Este geschaffene und seinerzeit in den »stancie noue« 

befindliche Tageszeitenzyklus gestaltet sich folglich als eine ›mise en abyme des Traumes‹, 

der in dem Zyklus stets andeutungsweise wiederkehrt und in Battista Dossis Nachtbild 

seine explizite Darstellungsform findet.540 

III.1.6 Zwischenfazit 

Aus der Notion einer Nachtdarstellung entsteht ein aus mannigfachen, der Nacht, dem 

Schlaf und dem Traum affinen Elementen zusammengefügtes Gesamtbild, das mit dem 

fürstlichen Auftraggeber in Bezug gesetzt werden kann. Es wäre sicher möglich gewesen, 

die bildlich gemachte, allegorische Nacht im Tageszeitenzyklus in den Stanze Nuove als 

Bild der wie aus der antiken Kunst tradierten Personifikation der Nacht mit den Söhnen 

Hypnos und Thanatos zu ihrer Rechten und zur Linken darzustellen. Die Nachtallegorie, 

Un sogno, zeigt jedoch eine Komposition, die sich aus verschiedenen, der Nacht, dem 

Traum und dem Schlaf nahestehenden Bestandteilen zusammensetzt. Durch die 

Darstellung der Schlafenden  schafft Dossi zunächst ein Zitat der Notte-Skulptur 

Michelangelos in S. Lorenzo und nimmt somit zeitgenössischen Bezug auf diese innovativ 

geschaffene Nachtfiguration. Zugleich setzt er diese noch junge, michelangeleske 

 
538 Die Komposition dieses Gemäldes bietet die Möglichkeit, es in Anbetracht einer 1532 entstandenen 
stilistisch ähnlichen Zeichnung Michelangelos vom Raub des Ganymed ebenfalls, wie auch die Schlafende in 
Un sogno, als einen Hinweis auf diesen Künstler aufzufassen. 
539 Dieser Aspekt wurde in Kap. II.3 im Kontext eines von Alessandro Allori bemalten Kopfendes 
angesprochen, auf dem der Raub des Ganymed durch Zeus mit die mythologische Szene umgebenden 
ornamentalen Grotesken gezeigt ist. 
540 Die Selbstreferenz des Traumes im Zyklus der Tageszeiten ist hier nicht auf formaler, sondern auf 
inhaltlicher Ebene aufzufassen. Zu einer allgemeinen Definition des mise en abyme-Begriffes siehe Werner 
Wolf: Mise en abyme. In: Metzler Lexikon. Literatur- und Kulturtheorie. Ansätze – Personen – Begriffe. Hrsg. 
von Ansgar Nünning. 5., akt. u. erw. Aufl. Stuttgart: Metzler 2013. S. 528 f.  



118 
 

Nachtikonographie fort und trägt somit durch die offensichtliche Bezugnahme zu ihrem 

Fortleben in der Malerei bei. Möglicherweise verweist die gesamte Konzeption des 

Tageszeiten-Zyklus in den Este-Gemächern auf Michelangelos Arbeit an den 

florentinischen Grabmälern. Damit könnte ferner eine semantische Parallele Ferraras zur 

machtvollen Medici-Dynastie gezogen werden – wie die Medici in Florenz, so stellten sich 

die Este als ebenso einflussreiches Herrschergeschlecht in Modena, Ferrara und Reggio 

dar. 

Battista Dossi suggeriert mit seiner Bezugnahme nicht nur, dass er seine Malerei in eine 

Traditionslinie mit Michelangelo stellt, sondern er zitiert auch weitere Künstler der 

Renaissance. Eine offensichtliche formale Anlehnung an die schlafende Nymphe auf 

Marcantonio Raimondis Stich Satyr entdeckt eine schlafende Nymphe ist deutlich 

erkennbar. Überdies wird der schlafende Frauenköper zum motivischen Marker der 

Nacht und somit des Traumes. Die Nachtallegorie manifestiert sich demnach nicht nur als 

solche in Form einer Personifikation, sondern auch mit einer Fülle ihr zugehöriger 

Komponenten; der Traum wird durch größtenteils mythologische Allusionen und durch 

Bildinhalte, die eine formal-assoziative Verbindung zu diesem Faszinosum erkennen 

lassen, dargestellt.  

Un sogno wird zur Stätte eines bewegten Nacht- und Traumgeschehens. Bildlich fassbar 

gemacht wird die atmosphärische Nacht mittels der bewusst eingesetzten Lichtquellen 

auf dem Gemälde, dem Mond und, mit Rückgriff auf niederländische Nachtdarstellungen, 

dem im Hintergrund lodernden Brand.  

Im Traum-Gemälde Battista Dossis vermischen sich bildlich gemachte Anspielungen auf 

verschiedene antike, traumbezogene, oft mythologische Textstellen, phantastische 

Bildelemente und allegorische sowie atmosphärische Nachtdarstellungen. Es ist gerade 

diese Besonderheit des Gemäldes, das mit seiner innovativ zusammengestellten 

Bildkomposition den Rezipienten in den Bann zieht und nicht mehr nur eine Wiedergabe 

der atmosphärischen und allegorischen Nacht präsentiert. Stattdessen kann es auch und 

vor allem als eine Verbildlichung des Traumes oder einer Traumwelt angesehen werden, 

die durch ihren enigmatischen Anschein und teils fremdartig wirkenden Komponenten 

verschiedenste Interpretationsmöglichkeiten zulässt. Unter dem Begriff der 

Nachtallegorie im Zyklus der Tageszeiten offenbart sich das Traumsujet aufgrund seines 

von Natur aus fehlenden Nachbildungscharakters und der ebenso in mythographischen 

Handbüchern nicht festgeschriebenen Ikonographie dieses Faszinosums als ein 



119 
 

künstlerisches Experimentierfeld. Hierin konnte der Maler seinen kreativen Eigensinn, 

seine künstlerische Fertigkeit und seine Kenntnis über formal-assoziative Bezüge auf dem 

Gebiet Nacht und Traum unter Beweis stellen. Als produktionsästhetisches Mittel 

verknüpfte Battista Dossi die verschiedenen traumaffinen Bild- und Textbezüge 

miteinander. Durch den Bruch mit herkömmlichen Darstellungskonventionen einer 

Allegorie der Nacht war dem Schöpfer des Bildes allem Anschein nach daran gelegen, 

zusätzlich gewisse, dem Zeitgeschmack entsprechende Bildmittel aufzugreifen. 

Die autonom fungierenden Phantasie-Wesen stellten die neu gesetzten Maßstäbe der 

Naturnachbildung als ästhetische Hochleistung in der italienischen Renaissance-Malerei 

in Frage; gleichwohl hat ihre Darstellung ihre Legitimation in den literarischen 

Erzählungen der antiken Mythologie. Diese war für die Renaissance freilich eine »der 

formenden Kräfte der neuen Kultur«.541 Vor allem aber findet die Darstellung der 

Geschöpfe in ihrem widernatürlichen Erscheinungsbild ihre Rechtfertigung durch das 

Thema des Traumes selbst, in dem ebenfalls die in der Wachwirklichkeit geltenden 

Gesetze außer Kraft gesetzt werden.  

Es ist Battista Dossi auf ingeniöse Weise gelungen, mit Un sogno formale und 

ikonographische Vorbilder, teils aus jüngster Zeit, zusammenzufügen und mit dem Bild 

eine Gesamtkomposition zu schaffen, die mit den Themen Schlaf, Traum und Nacht in 

Verbindung gebracht wird. 

Man kann sicher behaupten, dass das Gemälde mit dem in der Forschung stets nicht 

einheitlichen Titel wie Un Sogno, La Notte oder Allegoria della Notte als Wissensbild über 

den Traum zu bezeichnen ist. Im Vorangegangenen wurde gezeigt, dass in dem Gemälde 

zum einen durch die phantastischen Bildinhalte und die nächtliche Atmosphäre eine 

Verknüpfung zu Träumen evoziert wird. Zum anderen werden unterschiedliche 

inhaltliche Impulse von antiken und rinascimentalen literarischen Traumbezügen und 

Traumlehren zu einem synkretistischen Gesamtbild verflochten. Es ist nicht nur das 

Wissen über den Traum, also der mythologische und historische Bezug zu diesem, der 

sich im Dargestellten manifestiert, sondern auch das Wissen über die Assoziation zum 

Traumsujet, das durch gestalterische und ›neu-ikonographische‹ Bildmittel 

hervorgerufen wird – wie zum Beispiel die durch ihre Skurrilität einer Pseudo-Realität 

 
541 Bodo Guthmüller: Studien zur antiken Mythologie in der italienischen Renaissance. Weinheim: Acta 
Humaniora 1986. S. IX. 



120 
 

zugeordneten Wesen sowie die atmosphärische und auch die personifizierte Form der 

Nachtdarstellung.  

In beispielloser Weise gelang es dem Maler, die Traumbezüge zu einer Art der politischen 

Ikonographie Ercoles II. werden zu lassen, indem er die Gesinnung des Este-Herzogs auf 

vielfältig emblematische und enigmatische Weise in eine bildkünstlerische Form 

umgesetzt hat. Die Repräsentation der fürstlichen Moral- und Herrschervorstellung zeigt 

sich in Un sogno in Form eines Wissensbildes über den Traum. Dieses steht nicht zuletzt 

insofern mit der Person Ercole II. in direktem Zusammenhang, als es durch den Ausdruck 

der Fülle an humanistischem Wissen als Hommage an den Estensischen Herzog aufgefasst 

werden kann, der seine Position durch seine auf humanistischer Bildung beruhende, 

tugendhafte Politik legitimierte. 

Gängigere Visionsdarstellungen politischen Charakters dienten meist dazu, dem 

weltlichen Betrachter die durch Gott gegebene Legitimation eines säkularen oder 

kirchlichen Oberhauptes zu vermitteln. Auch das Traumbild Battista Dossis wurde – und 

dies führt zum nächsten Aspekt des nonkonformistischen Charakters dieses Gemäldes – 

von einer herrschaftlichen Persönlichkeit in Auftrag gegeben, offenbar mit dem Ziel, eine 

politische Ikonographie erkennbar werden zu lassen. Mit großem Erfindungsreichtum 

gelingt es dem Maler Battista Dossi, das Bild zu einem repräsentativen Träger der 

politischen und moralischen Gesinnung dieser herrschaftlichen Obrigkeit werden zu 

lassen. Hierin manifestiert sich die humanistisch geprägte Zusammensetzung durch 

klassisch-antike, aber auch rinascimentale Text- und Bildbezüge sowie gleichzeitig die 

darin eingebundene Implikation der politischen Einstellung eines sich seiner 

Tugendhaftigkeit rühmenden Herrschers. Im Wesentlichen werden Muster 

(macht)politischer Grundhaltungen und Interessen durch einen ›Traum-Filter‹ zum 

Ausdruck gebracht.  

Durch die Kreation dieses bis dahin und in dieser Form wohl einmaligen Traumbildes542 

wird ein Bezug zu dem Auftraggeber selbst hergestellt, indem symbolträchtige 

Bildelemente, wie etwa Hummer und Schildkröte, in das collagenhaft aufgebaute Traum-

Gemälde eingewoben werden. Die Einbindung dieses für eine Herrschaftsrepräsentation 

nicht geläufigen Sujets in ein ebenfalls unübliches Ausstattungsprogramm, dem Zyklus 

 
542 Die Möglichkeit einer direkten Bezugnahme auf eine zerstörte flämische Darstellung in der Art von Un 
sogno, die Guy de Tervarent zur Sprache bringt (vgl. Tervarent: Instances. S. 294), wird weiterhin ungeklärt 
bleiben. Gesetzt den Fall, dass eine derartige Referenz für diese Malerei Battista Dossis Bestand hätte, so 
bleibt doch weiterhin die ingeniöse Fertigkeit des Malers herauszustellen, das traumaffine Bildgeschehen 
mit der fürstlichen Repräsentation zu verbinden. 



121 
 

der Tageszeiten als »humanistisches Tugendbild«543 für fürstliche Räumlichkeiten, wirft 

Fragen auf. Es lässt die Vermutung zu, dass in den herzoglichen Stanze Nuove das Konzept 

des Tageszeitenzyklus vor allem deshalb gewählt wurde, um die Darstellung des seit Ende 

des fünfzehnten Jahrhunderts in humanistisch gelehrten Kreisen vieldiskutierten 

Traumes in bildhafter Form realisieren zu können. Darüber hinaus kann das Programm 

der Tageszeiten als möglicher Teil einer Suchbewegung für eine passende, die Tugend der 

Geduld versinnbildlichende Bildsprache aufgefasst werden, die bis zu diesem Punkt noch 

nicht entwickelt worden war. 

Das Werk Un sogno, in dem der Traum zu einem Sinnbild guter Herrschaft wird, ist nicht 

allein deshalb als Traumbild zu bezeichnen, weil sich in ihm unterschiedlich geartete 

Allusionen auf die Nacht und den Traum zusammenfinden. Es ist darüber hinaus ein 

komplexes Traum-Konstrukt, welches eben durch die collagenhafte Zusammensetzung 

von in ihrer ursprünglichen Form unabhängig bestehenden Inhalten tatsächlichen 

Träumen gleicht, da diese doch ebenso rätselhaft und kapriziös zusammengefügt sind. 

  

 
543 Maaz: Denkbilder. S. 415. 



122 
 

III.2 Kardinal Alessandro Farnese im Angesicht des Schlafes – Das Fresko Casa del 

Sonno (1562) von Taddeo Zuccari in der Camera dell’Aurora  

III.2.1 Einleitung und Forschungsstand 

Das folgende Kapitel ist einer traumaffinen Auftragsarbeit gewidmet, die etwa zwanzig 

Jahre nach Battista Dossis Un sogno geschaffen wurde. Es handelt sich um das 

rundförmige Fresko Casa del Sonno, »Haus des Schlafes« (siehe Abb. 4), das Taddeo 

Zuccari zu Beginn der 1560er-Jahre für Kardinal Alessandro Farnese schuf. Casa del Sonno 

ist Teil der Programmmalerei für das Schlafzimmer des Kardinals, das als Camera 

dell’Aurora bezeichnet wird. Entgegen der offensichtlich fehlenden schriftlich fixierten 

invenzione für den Tageszeitenzyklus in den Stanze Nuove Ercoles II. mit Battista Dossis 

Un Sogno, ist für die Camera dell’Aurora, »Zimmer der Morgenröte«, und somit für die 

Darstellung Casa del Sonno als Teil des Schlafgemachs eine Bilderfindung existent. Giorgio 

Vasari hat diese in seine Biographie über Taddeo Zuccari einfließen lassen.544 Die 

programmatische Niederschrift für das Schlafzimmer des Kardinals, die durch den 

Gelehrten und engen Vertrauten Alessandro Farneses, Annibale Caro, zu einem 

erheblichen Teil auf der Grundlage mythographischer Handbücher verfasst wurde, gibt 

Aufschluss über die Leitidee für die Decken- und Wandmalereien in der Camera 

dell’Aurora. Wie Clare Robertson in ihrer Publikation über Annibale Caro bemerkt, lassen 

derartige mythographische Nachschlagewerke, wie Vincenzo Cartaris 1556 erschienenes 

Buch Le imagini con la spositione de i dei degli antichi, die Tätigkeit humanistischer Berater 

dem äußeren Anschein nach zu Unrecht entbehrlich wirken: 

[I]n fact the manuals, far from making learned advisers unnecessary, seem to have 
encouraged them to flourish and enabled them, moreover, to devise programmes that 
were quite unprecedented, worthy indeed to be characterized as ›invenzioni 
ingegnose‹.545 

Für die invenzione im besagten »Zimmer der Morgenröte« griff Caro neben den Imagini 

Cartaris, das dem Humanisten nachgewiesenermaßen bekannt war546 und eine seiner 

Hauptquellen darstellte, auch auf andere Nachschlagewerke für sinnbildhafte 

Darstellungen zurück, wie etwa auf ein weiteres Werk Cartaris, Il Flavio, Boccaccios 

Geneologia de gli dei sowie Giraldis De deis gentium. Darüber hinaus kombinierte der 

 
544 Giorgio Vasari: Le vite de’ più eccellenti pittori sculptori e archtettori nelle redazioni del 1550 e 1568. 
Bd. 3. Hrsg. v. Rosanna Bettarini. Florenz: Sansoni 1997. S. 576–585. 
545 Clare Robertson: Annibal Caro as iconographer. Sources and method. In: Journal of the Warburg and 
Courtauld Institutes 45 (1982). S. 160–181. S. 161. 
546 So in einem Brief an Panvinio vom 27. Februar 1558 von Annibale Caro geäußert. Vgl. Robertson: Annibal 
Caro. S. 161. 



123 
 

Urheber des Programms Darstellungsempfehlungen für bestimmte Allegorien der 

verschiedenen Kompendien miteinander und griff auf antike literarische Primärquellen 

zurück.547 Fernerhin kreierte Annibal Caro selbst, wie aus dem Programm hervorgeht, 

Gestaltungsvorschläge für Sinnbilder, denen es seinerzeit an entsprechender 

mythographischer Grundlage mangelte.  

Trotz der Vorgaben an den Maler blieb diesem bei der bildkünstlerischen Durchführung 

dennoch genügend Raum für eigene Interpretationen, das Niedergeschriebene in eine 

gestalterische Form umzusetzen. Dies zum einen, da es sich bei den »Empfehlungen«548 

um eine Fülle unterschiedlicher Darstellungsmöglichkeiten von Personifikationen und 

Gottheiten handelte, die von den Künstlern keineswegs gänzlich umgesetzt werden 

konnten549, wie auch schon Vasari in seiner Vita des Taddeo Zuccari anmerkt: 

Ma ancora che tutte queste belle invenzioni del Caro fussero capricciose, ingegnose e 
lodevoli molti, non poté nondimeno Taddeo mettere in opera se non quelle di che fu il 
luogo capace, che furono la maggior parte.550 

Zum anderen forderte der humanistische Berater des Kardinals Taddeo Zuccari an 

verschiedenen Stellen der Programmschrift dazu auf, nach eigenem Ermessen aus den 

niedergeschriebenen Vorschlägen auszuwählen551 und darüber hinaus, zumindest bei 

eher nebensächlichen Gestaltungen, von seiner eigenen Vorstellungskraft Gebrauch zu 

machen.552 Vasari lobt die Malereien Taddeo Zuccaris, die er in dem 

Kardinalsschlafzimmer geschaffen hat: »Ma quelle che egli [=Taddeo, H. C.] vi fece furono 

 
547 Vgl. Robertson: Annibal Caro. S. 161 u. 163. 
548 Zehnpfennig: ›Traum‹ und ›Vision‹. S. 92. 
549 Vgl. Robertson: Annibal Caro. S. 170. 
550 Vasari: Le vite. S. 585. – »Wenn auch all diese schönen Erfindungen Caros phantasievoll, geistreich und 
sehr lobenswert waren, konnte Taddeo nur die zur Ausführung bringen, die der Raum faßte, was allerdings 
der überwiegende Teil davon war.« Deutsche Übersetzung von Victoria Lorini, in: Giorgio Vasari: Das Leben 
des Daniele da Volterra und des Taddeo Zuccaro [Le vite de' più eccellenti pittori, scultori e architettori, 
Quinta parte (1550)]. Neu übers. von Victoria Lorini. Hrsg., komm. u. eingel. von Christina Irlenbusch. Berlin: 
Wagenbach 2009. S. 107. Im Weiteren werden die Übersetzungen ins Deutsche durch Victoria Lorini mit 
der Sigle »VL« kenntlich gemacht. 
551 So etwa bei der Empfehlung für die aufwändige Gestaltung des der Nachtfigur beigeordneten Okeanos: 
»se non [potete realizzare tutto ciò, H C.] con tutte queste cose, almeno con alcune, secondo lo spazio che 
averete, che mi par poco a tanta materia.« Vasari: Le vite. S. 580. – »Wenn Ihr dies auch wegen des Platzes, 
der mir für solche Materialfülle zu wenig erscheint, nicht alles werdet verwirklichen können, so doch 
wenigstens einiges davon.« (VL. S. 100).  
552 Nachdem Caro gegen Ende des Briefes auf die Gestaltung des die Hauptdarstellungen abschließenden 
Frieses eingegangen ist, schließt der Literat hierzu: »Ma per non esser cose che abbino bisogno di essere 
descritte, lasso che voi ve l’imaginiate a vostro modo, sapendo che i pittori sono per lor natura ricchi e 
graziosi in trovare di queste bizzarrie.« (Vasari: Le vite. S. 585). – »Da es sich aber um Dinge handelt, die 
keiner Beschreibung bedürfen, überlasse ich es Euch, sie auf Eure Art auszudenken, denn ich weiß, daß 
Maler im Ersinnen solcher Wunderlichkeiten von Natur aus Reichtum und Anmut besitzen.« (VL. S. 106). 



124 
 

da lui condotte con molta grazia e bellissima maniera.«553 Federico Zuccari wird in der 

Folgezeit die Schöpfungen seines Bruders in Caprarola in seiner Schrift L’Idea de’ pittori, 

Scultori e Architetti di Roma (1607) der Kategorie des »Disegno esterno prodottivo, 

discorsivo, fantastico« zuordnen. Diese Rubrik umfasst laut dem jüngeren Zuccari all das, 

»che la mente humana, la fantasia, & il capriccio di qual si voglia arte può inventare.«554 

Es handelt sich also um Gestaltungen, »die nicht direkt in der Natur vorkommen, sondern 

auf der Vorstellungskraft des Malers und Bildhauers beruhen«.555 Auch das Fresko Casa 

del sonno ist, so Zehnpfennig, zu den »›erdachten Erfindungen‹«556 zu zählen. 

Im Brief Caros an Zuccari ist keine »enkomiastische[…] Funktion der Fresken«557 

ersichtlich. Es ist eines der Ziele dieses Kapitels, im Fresko von Zuccari die mögliche 

Verknüpfung zum Auftraggeber Alessandro Farnese zu untersuchen. Casa del Sonno ist 

hierbei als Teil eines gesamtprogrammatischen Bezugssystems stets im Kontext zu den 

weiteren Darstellungen in der Camera dell’Aurora und vor dem Hintergrund 

raumfunktionaler Gesichtspunkte zu betrachten. Es soll darüber hinaus analysiert 

werden, wie versucht wurde, dieses abstrakte Faszinosum zum Ausdruck zu bringen. 

Ferner erscheint hierbei die Frage interessant, ob und inwieweit dem Künstler, der wohl 

ebenso selbst die erwähnten Mythographien hat konsultieren können558, eine Möglichkeit 

zur Entfaltung seines künstlerischen Einfallsreichtums gewährt wurde. 

In der Forschungsliteratur zu dem nahe der Stadt Viterbo gelegenen Farnese-Bau, in dem 

sich die Camera dell’Aurora befindet, wurde hauptsächlich der architektonischen 

Eigentümlichkeit der Farnese-Residenz als Villenbau fortifikatorischen Charakters559 

besondere Aufmerksamkeit zugestanden. Ebenso wurde die Innendekoration der 

vornehmlich öffentlich-repräsentativen Räume ausgiebig erforscht. Clare Robertson hat 

sich in ihrer Monographie Il Gran Cardinale560 unter anderem mit der Innen- und 

 
553 Vasari: Le vite. S. 585. – »Jene aber, die er [=Taddeo] dort schuf, waren mit großer Anmut und in 
wunderschönem Stil ausgeführt.« (VL. S. 107).  
554 Federico Zuccari: L’ Idea de’ pittori, scultori ed architetti [Turin 1607]. In: Detlef Heikamp (Hrsg.): Scritti 
d’arte. Florenz: Olschki 1961 (= Fonti per lo studio della storia dell’arte 1). S. 133-311. – »Diese dritte Art 
ist jene, die all das repräsentiert, was der menschliche Geist, die Phantasie und das Capriccio in der Kunst 
erfinden kann.« Übersetzt von Oy-Marra: Mimesis und »phantasia«. S. 108.  
555 Zehnpfennig: ›Traum‹ und ›Vision‹. S. 96 f. 
556 Zehnpfennig: ›Traum‹ und ›Vision‹. S. 98. 
557 Elisabeth Oy-Marra: Profane Repräsentationskunst in Rom von Clemens VIII. Aldobrandini bis Alexander 
VII. Chigi. Studien zur Funktion und Semantik römischer Deckenfresken im höfischen Kontext. München: 
Deutscher Kunsterlag 2005. S. 146. 
558 Vgl. Robertson: Annibal Caro. S. 161. 
559 Siehe hierzu die nachstehenden Ausführungen. 
560 Clare Robertson: »Il Gran Cardinale«. Alessandro Farnese, patron of the arts. New Haven: Yale Univ. Press 
1992.  



125 
 

Außengestaltung des Palazzo Farnese in Caprarola beschäftigt, wobei die Autorin in ihrer 

Publikation den Fokus auf das mäzenatische Handeln des Kardinals legt. In ihrem Aufsatz 

»Annibal Caro as an Iconographer: Sources and Method«561 hat Robertson auf der 

Grundlage von Jan Seznecs Forschungen562 die literarischen Quellen für das 

Bildprogramm des Schlafzimmers von Alessandro Farnese, der Camera dell’Aurora, 

umfassend herausgearbeitet. Die Erkenntnisse von Robertson werden in diesem Kapitel 

aufgegriffen und stellenweise durch weitere mögliche Quellenbezüge ergänzt. Eine 

profunde Betrachtung der Darstellung »Haus des Schlafes« durch Robertson erfolgt nicht. 

Dieses eine von vier Rundfresken in dem »Zimmer der Morgenröte« wird in einem Beitrag 

zur Erforschung der Malereien auf dem ovalen Deckenfeld durch Paolo Gasbarri563 

ebenfalls nicht berücksichtigt. Weil dieses Fresko in ein aufeinander abgestimmtes 

Bezugssystem der Wandmalereien in der Camera eingebunden ist, bietet der Aufsatz 

dennoch eine ergiebige Grundlage für die in diesem Kapitel angestellten Untersuchungen. 

So steht die durch den Autor vorangestellte These, im Bildprogramm werde gleichnishaft 

die Aussöhnung des Dualismus zwischen der vom Neuplatonismus durchzogenen Gnostik 

und Alchemie mit den Glaubenssätzen christlicher Frömmigkeit impliziert, auch hier im 

Vordergrund. Von speziellem Interesse ist dabei die Kontextualisierung von 

Bildmotiv(en) und Auftraggeber. Darüber hinaus offenbart sich durch die Ausführungen 

Gasbarris die Erkenntnis, dass, ungeachtet einer detailliert überlieferten 

Programmschrift, die textunabhängige Symbolsprache des Dargestellten stets Raum zur 

Interpretation bietet – »secondo una chiave di lettura per lo meno doppia, se non 

tripla.«564 Marianne Zehnpfennig behandelt in ihrer Dissertationsschrift das Fresko Casa 

del sonno in Kürze, sieht aber ebenfalls von einer Kontextanalyse zum Auftraggeber ab. 

Ihre Ausführungen bilden jedoch ein wichtiges Fundament bei der ikonographischen 

Betrachtung sowie bei der Frage nach den Darstellungsmöglichkeiten des Traumsujets 

durch das Medium der Malerei. 

 
561 Robertson: Annibal Caro (siehe Anm. 545).  
562 Jan Seznec: La survivance des dieux antiques. Essai sur le rôle de la tradition mythologique dans  
l' Humanisme et dans l’art de la Renaissance Paris: Flammarion 1980. S. 256–262. Robertson betont, dass 
Seznec zwar richtigerweise Caros Imagini als Hauptquelle für das Programm voranstellt, ein großer Teil der 
invenzione für die Camera dell’Aurora jedoch ihren Ursprung in anderen mythographischen Handbüchern 
des 16. Jahrhunderts hätten. Vgl. Robertson: Annibal Caro. S. 161 u. 163. 
563 Paolo Gasbarri: La Stanza dell’Aurora nel Palazzo Farnese di Caprarola. Un caso di decorazione 
alchemico-ermetica. In: Biblioteca e società. 26 (2007) H. 1/2. S. 43–50. 
564 Gasbarri: La Stanza dell’Aurora. S. 49.  



126 
 

Francesco Gandolfo geht in seiner Untersuchung der Camera dell’Aurora nicht näher auf 

das Fresko Casa del sonno ein. Sein Hauptaugenmerk liegt auf der gesamten 

Deckenbemalung der Camera (Abb. 34), die er als »phantastisches Instrument«565, als 

eine »Art Maschine zum Träumen« – »una sorta di macchina per sognare«566 – ansieht, 

mittels derer der Schläfer zu spirituellen Sphären gelangen könne. Gandolfo betont in 

seinem Beitrag zum Dekorationssystem in der Camera dell’Aurora567 das Vorhandensein 

von Gegensätzen und sie verbindende Komponenten, die eine Art der Aussöhnung 

zwischen den Polaritäten sowie einen zyklischen Ablauf und folglich Wiederkehr und 

Beständigkeit ermöglichen, wobei Schlaf und Traum als Schlüsselelemente fungieren. 

III.2.2 Der Gran Cardinale Alessandro Farnese 

Die Farnese galten zur Zeit der Renaissance als eine der bedeutendsten Dynastien im 

italienischsprachigen Raum. Spätestens seit dem Pontifikat Papst Pauls III. (1534–1549), 

ehemals Kardinal Alessandro Farnese568, erlebte die Herrscherfamilie »den Gipfel ihres 

Ansehens und ihrer politischen und wirtschaftlichen Macht«.569 

Der jüngere Alessandro Farnese und Namensvetter seines Großvaters Paul III. kam 1520 

als Sohn Girolama und Pierluigi Orsinis in Valentano zur Welt. Die frühen Lebensjahre 

Alessandros waren für die Farnese insofern von Wichtigkeit, als dessen Vater und 

Großvater das Vermögen der Familie konsolidierten. Zusammen mit seinem Bruder 

Ottavio genoss der elfjährige Alessandro eine humanistische, theologische und juristische 

Ausbildung am Internat »Ancarano« in Bologna. Im Zuge der Papsternennung seines 

Großvaters im Oktober 1534 wurde Alessandro Farnese in den Dienst der 

Familiendynastie gestellt. Bereits mit vierzehn Jahren bestimmte Papst Paul III. seine 

Enkel Alessandro Farnese und Guido Ascanio Sforza als »blutjunge[…] Nepoten«570 zu 

Kardinälen.571 Ein Jahr später, 1535, wurde Alessandro zum Vizekanzler der Heiligen 

 
565 »strumento fantastico«. Gandolfo: Il »Dolce Tempo«. S. 234. 
566 Gandolfo: Il »Dolce Tempo«. S. 218. 
567 Siehe Gandolfo: Il »Dolce Tempo«. S. 199–235.  
568 Gemeint ist hier Alessandro Farnese der Ältere, von dem in dieser Arbeit, falls nicht explizit angemerkt, 
ausschließlich als (Papst) Paul III. gesprochen wird. Sein gleichnamiger Enkel und Kardinalnepot, dem als 
Auftraggeber des in diesem Kapitel behandelten Werks besondere Aufmerksamkeit zukommt, wird 
durchgehend als Alessandro Farnese betitelt. 
569 Margherita Azzi Visentini: Die italienische Villa. Bauten des 15. und 16. Jahrhunderts. Stuttgart: Deutsche 
Verlagsanstalt 1997. S. 185. Vgl. hierzu auch Robertson: »Il Gran Cardinale«. S. 9. 
570 Massimo Firpo: Der Kardinal. In: Eugeno Garin (Hrsg.): Der Mensch der Renaissance. Frankfurt am Main: 
Fischer 1996. S. 79–142. S. 129.  
571 Zum Nepotismus und seiner Signifikanz seit der Amtszeit Alessandro Farneses und der ihm 
übertragenden »Führung der diplomatischen Korrespondenz« (Oy-Marra: Profane Repräsentationskunst. 
S. 10) siehe Oy-Marra: Profane Repräsentationskunst. S. 10 u. Robertson: »Il Gran Cardinale«. S. 9. »Dem 



127 
 

Römischen Kirche ernannt. Auf diese Weise wurde ihm »– nach dem Papst – [der] höchste 

Rang in der kirchlichen Hierarchie verliehen.«572 Ferner bekleidete er noch weitere 

hochgestellte Ämter. So wurde er etwa im Jahr seiner Kardinalsernennung zum 

Kardinaldiakon von Sant’Angelo designiert, war unter anderem Gouverneur von Spoleto 

(1534) und Tivoli (1535) sowie Administrator von Jaén (1535-1537) und Ancona (1538, 

1585). 1540–1565 war er als päpstlicher Legat von Avignon tätig und hatte darüber 

hinaus den Posten als Kardinalbischof von Sabina (1564), dann Frascati (1565), Porto und 

Santa Rufina (1578) und letztendlich Ostia und Velletri inne (1580). Im Konzil von Trient, 

das 1545 durch Paul III. eröffnet wurde, kam Alessandro insofern eine bedeutende 

Stellung zu, als sein Großvater »die Geschäftsführung größtenteils dem 

Kardinalnepoten«573 anvertraute.  

Karl V. ernannte den Kardinal im Mai 1536 zum Erzbischof von Monreale (Sizilien). Als 

päpstlicher Legat führte er die Friedensverhandlungen zwischen den kontinuierlich 

kriegführenden Herrschern Karl V. und Franz I. Im Schmalkaldischen Krieg fungierte 

Alessandro Farnese auf der Seite des Habsburgers als Truppenkommandant. Mit dem 

Pontifikat Julius III. 1550 formierte sich bald ein Streit zwischen dem päpstlichen 

Nachfolger und Alessandro, als Julius III. den Farnese-Kardinal beauftragte, seinen Bruder 

Ottavio, Herzog von Piacenza und Parma, davon zu überzeugen, diese Gebiete der Kirche 

zu überlassen. Alessandro jedoch stand auf der Seite Ottavios, der der Forderung des 

neuen Papstes nicht nachkam. Dies hatte zur Folge, dass Alessandro seines Amtes als 

Erzbischof in Monreale und Ottavio Farnese seiner Position als Herzog enthoben 

wurden.574 

Nach dem Tod Papst Julius III. tagte im April 1555 das Konklave, in dem Marcello Cervini 

zu Papst Marcellus II. ernannt wurde, der jedoch bereits einen Monat später starb.575 Aus 

der folgenden Kardinalsversammlung ging Gian Pietro Carafa als Papst Paul IV. hervor. 

 
Kardinalnepot war damit eine Entlastungsfunktion beschieden, die es […] den Päpsten der 
Gegenreformation ermöglichte, sich als spirituell-individuelle Amtsträger zu legitimieren, während die 
Aufgaben der weltlichen Repräsentation, die den Päpsten der Renaissance zum Verhängnis geworden war, 
nun dem Kardinalnepoten übertragen werden konnten.« (Oy-Marra: Profane Repräsentationskunst. S. 10).  
572 Julian Kliemann: Caprarola, Palazzo Farnese. In: Ders. u. Michael Rohlmann (Hrsg.). In: Wandmalerei in 
Italien. Die Zeit der Hochrenaissance und des Manierismus 1510–1600. München: Hirmer 2004. S. 432–451. 
S. 432. 
573 Hubert Jedin: Geschichte des Konzils von Trient. Bologneser Tagung (1547/48). Zweite Trienter 
Tagungsperiode (1551/52). 2. Aufl. Freiburg: Herder 1982. S. 215.  
574 Vgl. Stefano Andretta: Farnese, Alessandro. In: Dizionario Biografico degli Italiani 45 (1995). 
http://www.treccani.it/enciclopedia/alessandro-farnese_(Dizionario-Biografico)/ (Zugriff: 30.08.2018). 
575 Vgl. Giampiero Brunelli: Marcello II, papa. In: Dizionario Biografico degli Italiani 69 (2007). 
http://www.treccani.it/enciclopedia/papa-marcello-ii_(Dizionario-Biografico) (Zugriff: 30.08.2018).  

http://www.treccani.it/enciclopedia/alessandro-farnese_(Dizionario-Biografico)/
http://www.treccani.it/enciclopedia/papa-marcello-ii_(Dizionario-Biografico)


128 
 

Auch diese Papstwahl wirkte sich negativ auf die Farnese-Familie aus. Paul IV. war ein 

skrupelloser Verfechter der Römischen Inquisition und erkannte die Amtsabgabe Karls V. 

nicht an. Ebenso zeichneten sich seine Neffen, Carlo und Giovanni Carafa, denen das neue 

päpstliche Oberhaupt auf dem Wege des Nepotismus zu hochrangigen Ämtern verhalf, 

durch korrupte Machenschaften aus.576 Das stetige Trachten der Farnese nach friedvollen 

diplomatischen Beziehungen zwischen den beiden Rivalen Karl V. und Heinrich II. wurde 

durch Carlo Carafa ad absurdum geführt. Kardinal Carafa verbündete sich 1556 mit 

Heinrich II. im Krieg gegen Spanien und seine Bündnispartner mit der Intention, dass 

Frankreich im Falle eines Sieges Neapel und Mailand und der Carafa-Familie Siena 

zugesprochen würde. Letztendlich jedoch unterlagen der Kirchenstaat und Frankreich 

der habsburgischen Einheit.577 Nach einer Amtszeit von nahezu sechs Jahren starb der 

1560 auf den Heiligen Stuhl berufene Pius IV. In der Versammlung der Kardinäle zur Wahl 

des neuen Papstes von 1565/66 wurde der von Kardinal Alessandro Farnese 

vorgeschlagene Antonio Ghislieri als Pius V. zum neuen Pontifex ernannt. Er gründete eine 

Heilige Liga zwischen Papsttum, Venedig und Spanien, welche die Osmanischen Türken 

in der Seeschlacht von Lepanto im Oktober 1571 bezwang.578  

Das Bestreben Alessandro Farneses, nach dem Ableben Pius’ V. im Mai 1572 selbst den 

Papststuhl zu besetzen, wurde durch das Eingreifen Philipps II. vereitelt. Stattdessen ging 

aus der Wahl vom 13. Mai 1572 Ugo Boncompagni als Papst Gregor XIII. hervor. Nach dem 

Tod dieses Papstes war neben Alessandro Farnese sein Konkurrent Ferdinando de’ 

Medici Prätendent für das Amt des Papstes. Alessandro Farnese zog sich allerdings bald 

nach Eröffnung des Konklaves von 1585 aus der Wahl zurück, als deutlich wurde, dass 

seine nunmehr letzte Möglichkeit, das Amt des Pontifikats zu bekleiden, verstrichen war. 

Kardinal Alessandro Farnese starb am 4. März 1589 in Rom.579  

Seit der zweiten Hälfte des Cinquecento erfreute sich der Enkel, Kardinalnepot und 

Namensvetter Pauls III., Alessandro Farnese, als »Freund der Wissenschaften und der 

Künste, der sich auch als Sammler und Mäzen einen Namen machte«580, des ehrwürdigen 

 
576 Vgl. Andretta: Farnese, Alessandro. 
577 Vgl. Andretta: Farnese, Alessandro; Adriano Prosperi: Carafa, Carlo. In: Dizionario biografico degli 
italiani 19 (1976). http://www.treccani.it/enciclopedia/carlo-carafa_(Dizionario-Biografico) (Zugriff: 
30.08.2018). 
578 Vgl. Andretta: Farnese, Alessandro; vgl. Feci, Simona: Pio V, papa, santo. In: Dizionario Biografico degli 
Italiani 83 (2015). http://www.treccani.it/enciclopedia/pio-v-papa-santo_(Dizionario-Biografico) 
(Zugriff: 30.08.2018). 
579 Vgl. Andretta: Farnese, Alessandro. 
580 Vgl. Azzi Visentini: Die italienische Villa. S. 185.  

http://www.treccani.it/enciclopedia/carlo-carafa_(Dizionario-Biografico)
http://www.treccani.it/enciclopedia/pio-v-papa-santo_(Dizionario-Biografico)


129 
 

Titels ›il Gran Cardinale‹.581 Bevor er selbst als hoch angesehener Förderer von Kultur 

sowie religiöser582 als auch weltlicher (dekorativer) Kunst als Kardinal amtierte, hatte er 

bereits Erfahrungen in diesem Bereich bei seinem päpstlichen Großvater – etwa bei der 

Ausstattung des Castel Sant’Angelo – und seinem Vater Pier Luigi II. (1503–1547) 

sammeln können. Er kam daher früh zu der Erkenntnis, die Kunst als Mittel zu nutzen, um 

sein öffentliches Ansehen zu fördern und seinen gesellschaftlichen Status zu 

demonstrieren.583 Die ersten, von seinem Großvater unabhängigen Aufträge erfolgten im 

Laufe der 30er- und 40-Jahre des 16 Jahrhunderts.584 Seine ausgeprägte klassisch-

humanistische Bildung sei, so Clare Robertson, wohl einer der wichtigsten Gründe für die 

vorerst hauptsächlich säkularen Aufträge.585 Neben seiner Tätigkeit als Förderer von 

Künstlern, Architekten und Literaten hegte er zudem ein persönliches Interesse an 

Kleinkunst, Medaillen und Bronzen.586 

Kardinal Alessandro Farnese machte seiner Position als geistlicher, aber vor allem 

weltlicher Amtsträger im Dienste des Papstes alle Ehre – galt dieser doch als einer der 

wichtigsten Mäzene und Förderer von Kunst und Kultur. Der junge Farnese  

durchlief […] eine brillante geistliche Karriere, hatte während des Pontifikats seines 
Großvaters ehrenvolle Ämter inne und beriet sich in schwierigen politischen und 
religiösen Fragen mit den Großen der Erde – mit Karl V., Ferdinand von Österreich und 
Philipp II. von Spanien.587 

Ebenso genoss er in Frankreich, wo er für längere Zeit präsent war, ein hohes Ansehen.588 

Während seiner Tätigkeit als Vizekanzler bis zu seinem Tode hatte er seinen 

Regierungssitz im Palast der Cancelleria in Rom. Die einzigen, durch ihn dort vergebenen 

Aufträge waren die durch Giorgio Vasari 1546 realisierte Ausmalung in der Sala dei Cento 

Giorni589, dem »Saal der hundert Tage« sowie die Dekoration der Kapelle durch den Maler 

Francesco Salviati.590 Mitte der 1550er-Jahre ließ Alessandro Farnese den Bau des 

 
581 Vgl. Azzi Visentini: Die italienische Villa. S. 185; Robertson: »Il Gran Cardinale«. S. 6–8 u. S. 14. 
582 Der Kardinal finanzierte beispielsweise den Bau der Jesuitenkirche Il Gesù in Rom. Vgl. Robertson: »Il 
Gran Cardinale«. S. 2. 
583 Vgl. Robertson: »Il Gran Cardinale«, v.a. S. 15, 25 u. 52. Möglich gemacht wurden die aufwändigen 
Förderprojekte durch eine Vielzahl an Pfründen. Vgl. Kliemann: Caprarola. S. 432. 
584 Vgl. Robertson: »Il Gran Cardinale«. S. 28. 
585 Vgl. Robertson: »Il Gran Cardinale«. S. 10. Ebenso stellt Robertson fest, dass derartige Aufträge vor allem 
nach dem Tod Pauls III. zu verzeichnen sind. Vgl. Robertson: »Il Gran Cardinale«. S. 53. 
586 Vgl. Robertson: »Il Gran Cardinale«. S. 27. 
587 Azzi Visentini: Die italienische Villa. S. 185.  
588 Zu den wichtigen Aufgaben als Kardinal in Frankreich und Worms siehe Robertson: »Il Gran Cardinale«. 
S. 12. 
589 Die Darstellung ist ganz der Glorifizierung des Papstes und seiner Taten gewidmet. Vgl. Kliemann: 
Caprarola. S. 432; Robertson: »Il Gran Cardinale«. S. 53. 
590 Vgl. Kliemann: Caprarola. S. 432; Robertson: »Il Gran Cardinale«. S. 53. 



130 
 

Herrschaftssitzes in Caprarola, der unter Papst Paul III. begonnen hatte, fortführen. Erst 

dort konnte der Kardinal »seinen Vorstellungen von einer seinen Ambitionen 

angemessenen Residenz freien Lauf lassen«.591 Nach dem Tode seines Bruders, Kardinal 

Ranuccio Farnese, hielt er ab dem Jahre 1565 auch im römischen Familienpalast, Palazzo 

Farnese, Hof.592  

III.2.3 Der Palazzo Farnese593 in Caprarola  

Das ursprünglich im Besitz des Herzogs von Urbino, Francesco Maria Riario della Rovere, 

befindliche Caprarola nahe der Stadt Viterbo wurde 1504 durch Alessandro Farnese den 

Älteren erworben. 1521 ging Caprarola in den Besitz des unehelichen Sohnes des 

späteren Paul III., Pier Luigi II., und Ranuccio Farneses über.594 

Die Anlage stellt in Erscheinungsbild und Funktion insofern eine architektonische 

Besonderheit dar, 

als sie mit einer ganz außergewöhnlichen architektonischen Lösung auf eine spezielle 
soziale Situation eingeht: Sie wurde gebaut, um sichtbar auf die Feudalherrschaft der 
Farnese über das umliegende Territorium aufmerksam zu machen; ihre Funktion 
übersteigt also die eines außerstädtischen Adelssitzes.595  

Der Bau erfuhr allgemeine Beachtung, wie aus Nachlässen Daniele Barbaros oder Carlo 

Borromeos hervorgeht. Die positive Resonanz ist vor allem jedoch Vasari zuzuschreiben 

– hat er doch der Beschreibung von Malerei und Architektur des Palazzo Farnese in der 

Biographie über Taddeo Zuccari einen großen Teil gewidmet.596 Wertschätzende 

Äußerungen zur Residenz Alessandro Farneses in Caprarola sind desgleichen den 

schriftlichen Nachlässen weiterer anerkannter Zeitgenossen des Cinque- und Seicento zu 

entnehmen, so etwa einem Bericht Papst Gregors XIII. aus dem Jahre 1578 oder Gedichten 

Aurelio Orsis (1578) und Giovanni Antonio Liberatis (1614).597 

Aufgrund der vorteilhaften geographischen Lage avancierte die Stadt Caprarola zum 

 
591 Kliemann: Caprarola. S. 432. 
592 Vgl. Kliemann: Caprarola. S. 432. 
593 Zur häufig changierenden Bezeichnung von »Villa« und »Palazzo« der Farnese-Residenz in Caprarola 
siehe Azzi Visentini: Die italienische Villa. S. 337, Anm. 69. Alessandro Farnese spricht in einem Brief an 
Annibale Caro von einer »Villa«; »Der Ausdruck palazzo oder (oder castello) rechtfertigt sich durch die 
dominierende Position am Rand des kleinen urbanen Zentrums. Angesichts des Zusammenhangs mit dem 
angrenzenden Wohnquartier erscheint uns der gängige Ausdruck palazzo angebracht, auch wenn es sich in 
Wahrheit um eine Anlage handelt, die alle Kennzeichen der villa aufweist.« Azzi Visentini: Die italienische 
Villa. S. 337, Anm. 69. 
594 Vgl. Azzi Visentini: Die italienische Villa. S. 184 f.; Marcello Fagiolo: Römische Villen und Gärten im 
Latium. München: Hirmer 1997. S. 86. 
595 Azzi Visentini: Die italienische Villa. S. 184 f. 
596 Vgl. Kliemann: Caprarola S. 432.  
597 Vgl. Azzi Visentini: Die italinische Villa. S. 194. 



131 
 

»Repräsentationszentrum des Herzogtums«598 der Farnese. Paul III. beauftragte Antonio 

da Sangallo im Jahre 1530 damit, einen Festungsbau in Caprarola zu errichten.599 Sein 

Vorhaben begründete sich darin, dass seit dem einschneidenden Ereignis des Sacco di 

Roma, die »Plünderung Roms«, von 1527 erst drei Jahre vergangen waren. Die zentral 

positionierte herrschaftliche Wohnstätte mit dem Charakter einer Verteidigungsanlage 

sollte Achtung und Respekt bei dem Volk erzeugen.600 Nach der Fertigstellung des 

Baufundaments, der Festungsmauern und der Bastionen wurden die Arbeiten jedoch 

eingestellt und erst 1555/56 unter Kardinal Alessandro Farnese durch den Architekten 

Jacopo da Barozzi da Vignola wieder aufgenommen. Das Vorhaben des Kardinalnepoten 

für das Gebäude war ein anderes: 

Nach diesem neuen Plan sollte auf den Festungsmauern ein Palazzo errichtet werden, der 
eine Art Bindeglied zwischen dem Dorf, das gleich einer kleinen Zweit-Hauptstadt des 
Herzogtums umgestaltet worden war, und dem Park bilden würde.601  

Der Bau wurde nun derart weitergeführt, dass auf den ursprünglichen Festungsmauern 

der Zugangsbereich zur Talseite hin geöffnet und die Hauptstraße des Ortes in 

Zielrichtung des Palazzo Farnese (Abb. 35) umgestaltet wurde.602 Zur Bergseite hin 

ausgerichtet befanden sich im piano nobile die privaten Räumlichkeiten, die in Sommer- 

(Richtung Nordosten / Norden) und Winterappartements (Südwesten / Westen)603 

aufgeteilt waren und von denen aus die Gartenanlagen erreicht werden konnten. Die für 

öffentliche Zwecke bestimmten Repräsentationsräume lagen an der Frontseite zum 

Tal.604 

 
598 Azzi Visentini: Die italienische Villa. S. 185. 
599 Zu einer ausführlichen Darlegung der Baugeschichte und Dekoration des Palazzo Farnese siehe u.a. 
Gérard Labrot: Le palais farnèse de Caprarola. Paris: Klincksieck 1970. S. 129–144 und David R. Coffin: The 
Villa in the Life of Renaissance Rome. Princeton: Princeton Univ. Press 1979. S. 281–286. 
600 Vgl. Azzi Visentini: Die italienische Villa. S. 185. 
601 Fagiolo: Römische Villen. S. 86. 
602 »Vignola hat in der Tat eine erstaunliche Einheitlichkeit des Komplexes erreicht, indem er die 
kriegerischen Elemente sehr geschickt einpasste und eine perfekte Integration zwischen den gedeckten und 
den offenen architektonischen Räumen herstellte. Dabei fungieren die letzteren als verbindende Elemente 
zwischen dem Gebäude und seiner Umgebung.« (Azzi Visentini: Die italienische Villa. S. 191). Vgl. hierzu 
auch Kliemann: Caprarola. S. 432. 
603 Im konventionellen Sinne des Villenlebens sind die für die Sommermonate vorgesehenen Bereiche der 
vita activa und jene für der Winterzeit zugeordnete Wohnbereiche der vita contemplativa gewidmet. Zur 
Bedeutung der saisonbedingten Nutzung der verschiedenen Appartements siehe Coffin: The Villa. S. 296 f. 
Alessandro hielt sich wohl vornehmlich im Sommer in der caprarolischen Anlage auf. Die Benennung nach 
Sommer- und Winterappartement erfolgte aller Wahrscheinlichkeit nach erst a posteriori und gibt »kaum 
die Funktionen der Appartements wieder.« Kliemann: Caprarola. 433.  
604 Vgl. Azzi Visentini: Die italienische Villa. S. 188; Coffin: The Villa. S. 296 f. Zur schematischen Ansicht der 
gesamten Raumaufteilung siehe Kliemann: Caprarola. S. 438.  



132 
 

III.2.4 Zur malerischen Ausgestaltung des Sommerappartements  

Da die architektonische Basis der Anlage bereits vorhanden war, konnten die 

Ausmalungsarbeiten der rechten, nach Norden ausgerichteten Gebäudeseite unter der 

Leitung Taddeo Zuccaris605 1560/61 noch während der weiteren Baumaßnahmen 

eingeleitet werden.606 Der Maler Taddeo selbst, der wohl lediglich für eine begrenzte Zeit 

in der Anlage präsent sein musste und nur die Zeichnungen für die auszuführenden 

Malereien erstellte, überließ die Realisierung der Malereien in den Räumen größtenteils 

seinen Mitarbeitern, darunter seinem jüngeren Bruder Federico Zuccari.607 

Im Gegensatz zum Erdgeschoss, das mit Sujets der klassisch-antiken Mythologie und 

Motiven vielfältigen Charakters versehen wurde und zum Hauptvestibül, das 

Landschaftsansichten zeigt, sind die öffentlichen Räumlichkeiten des ersten Stocks  von 

offensichtlich herrschaftslegitimierenden Themen durchzogen.608 Die Anticamera 

beziehungsweise Sala del Concilio etwa sind vorrangig auf die Glorifizierung Pauls III. als 

friedensstiftender Papst ausgerichtet und setzen die Familie Farnese und Alessandro 

selbst in Szene.609 Die Räume des piano nobile sind zudem »sehr dezidiert auf den 

Hausherrn und die Funktion der einzelnen Räume«610 abgestimmt. Die Programme 

wurden, neben dem humanistischen Berater Annibale Caro, von den Literaten Onofrio 

Panvinio und Fulvio Orsini erarbeitet.611 In den für die Öffentlichkeit vorgesehen Räumen, 

wie etwa der Sala dei Fasti Farnesiani612, »Saal der Taten der Farnese«, gilt die Ausmalung 

primär der solennen Selbstinszenierung der Farnese-Dynastie sowie dem Portraitieren 

 
605 Ursprünglich sollte die Leitung der Ausmalung Girolamo Muziano (1528–1592) übergeben werden; 
dieser jedoch begab sich in den Dienst des »größten Rivalen Alessandros« (Kliemann: Caprarola. S. 432), 
nämlich Ippolito d’Este. 
606 Vgl. Kliemann: Caprarola. S. 432; Robertson. »Il Gran Cardinale«. S. 90; Coffin: The Villa. S.286. 
607 Vgl. Kliemann: Caprarola. S. 432 f. 
608 Vgl. Kliemann: Caprarola. S. 433; Coffin: The Villa. S. 289. Zur Ausmalung im Erdgeschoss vgl. Kliemann: 
Caprarola. S. 433 u. Coffin: The Villa. S. 289 u. Robertson: »Il Gran Cardinale«. S. 90 u. 92. Zu den 
Programmen in den einzelnen Räumen siehe Labrot: Le palais farnèse. S. 41–73. 
609 Vgl. Kliemann: Caprarola. S. 433 f.; Coffin: The Villa. S. 297 f. »Die Darstellung einzelner Ereignisse aus 
der Familiengeschichte hatte bei den Farnese bereits eine längere Tradition: Alessandro selbst hatte die 
Taten Pauls III., in allegorischer Form […] festhalten lassen […], jedoch gab es bisher keinen Zyklus, der die 
Geschichte der Farnese in derart ausführlicher Weise vom Mittelalter bis zur Gegenwart darstellte.« 
(Kliemann: Caprarola. S. 433). Im Fall der Medici ist die innerdynastische Papstnachfolge bereits erfolgt, 
nämlich durch Leo X. und Clemens VII., und das, »obwohl sie als Emporkömmlinge erst seit wenigen 
Generationen eine Rolle in der italienischen Politik spielten. Dies mußte Alessandro ein Dorn im Auge sein, 
und so betonte er in seinem Zyklus sowohl das sehr viel höhere Alter der Familie als auch ihre 
kontinuierlichen Verdienste um die Kirche.« Kliemann: Caprarola. S. 433.  
610 Kliemann: Caprarola. S. 433. 
611 Vgl. Azzi Visentini: Die italienische Villa. S. 191. 
612 In diesem Hauptsaal wird die Farnese-Historiographie sequenzartig zur Darstellung gebracht. Siehe 
hierzu Robertson: »Il Gran Cardinale«. S. 95–97. 



133 
 

wichtiger Mitglieder, wie Kardinal Alessandros Farnese selbst, der in den Darstellungen 

als würdiger Nachfolger seines Großvaters Pauls III. in Erscheinung treten sollte. Auch 

Verbündete des Hauses sind in die Bildfolgen eingebunden worden. Wie auch die Sala dei 

Fasti Farnesiani und die Anticamera613 befindet sich an der Frontseite des ersten Stockes 

die Sala d’Ercole, die als Speisezimmer genutzt wurde und als herrschaftliches Zeichen 

der Tugend auf den Herkules-Mythos ausgerichtet war.614  

Die Themenwahl der im piano nobile befindlichen privaten Gemächer des 

Sommerappartements – dem Ankleide- und Schlafzimmer, Stanza dei Lanefici und 

Camera dell’Aurora sowie dem Studiolo des Kardinals, die Stanza della Solitudine – 

zeichnen sich, wie Clare Robertson bemerkt, durch eine geistreiche und ausgeklügelte 

Themenwahl aus.615 Die bildprogrammatischen Schriften beider zuletzt genannten 

Zimmer, dem Studiolo und dem »Zimmer der Morgenröte«, dem Schlafgemach 

Alessandros Farnese, sind noch erhalten.616 

Entwickelt wurden die sogenannten invenzioni, die Bild(er)findungen, von Annibale Caro, 

der die Konzeptualisierung der Bildprogramme auf die jeweilige Funktion der 

Räumlichkeiten anpasste. In den nach einzelnen concetti ausgerichteten Räumen sind 

vornehmlich klassisch-mythologische und allegorische Themen vertreten.617 

III.2.5 Die Camera dell’Aurora 

Ihren Namen verdankt die Camera dell’Aurora Ameto Orti, »der das Fresko in seinen 

Versen auf Caprarola detailliert beschrieb«618 und »Aurora zur Protagonistin einer nicht 

wirklich dargestellten Handlung [macht]«619: 

In Auroram Orientiem. Excevit Oceano nitidum caput aurea mater / Memnonis, et roseo 
provocat ore diem. / Paecurrent horae, dubiaeque crepuscola lucis, / Menstruaque 
emenum Luna recurrit iter. / Nox cedit, stallasque vehit: cadere undique credas / Sidera, 
et Hesperio, mergier amne faces / Ipse operum inventor Cyllenius excitat artes / Pervigil, 
et tardas increpat ore moras. / Picta vides, sed viva putes! In imagine Pictor / Haeret, et 
ipse suum fallere sentit opus.620 

 
613 Zu diesen beiden Räumlichkeiten öffentlichen Charakters im ersten Stock des Palazzo Farnese in 
Caprarola vgl. auch Julian Kliemann: Gesta dipinte. La grande decorazione nelle dimore italiane dal 
Quattrocento al Seicento. Mailand: Silvana 1993. S. 55–68. 
614 Zur Sala d’Ercole siehe Azzi Visentini: Die italienische Villa. S. 191; siehe auch Coffin: The Villa. S. 281. 
615 Vgl. Robertson: »Il Gran Cardinale«. S. 103, Anm. 155–157. 
616 Zur Stanza dei Lanefici siehe Robertson: »Il Gran Cardinale«. S. 104 u. Kliemann: Caprarola. S. 435. 
617 Vgl. Robertson: »Il Gran Cardinale«. S. 103; Coffin: The Villa. S. 298. 
618 Oy-Marra: Profane Repräsentationskunst. S. 146. 
619 Oy-Marra: Profane Repräsentationskunst. S. 147. 
620 Fritz Baumgart: La Caprarola di Ameto Orti. In: Studi romanzi. 25 (1935). S 77–179. S. 116, zitiert nach 
Oy-Marra: Profane Repräsentationskunst. S. 146. In der deutschen Übersetzung von Eike Schmidt heißt es: 



134 
 

Die von Caro für die Camera dell’Aurora zugrundeliegende schriftliche Basis hat Giorgio 

Vasari in seiner Biographie über Taddeo Zuccari en détail niedergeschrieben – »perché 

meglio s’intenda il tutto«.621 Der Künstlerbiograph rezitiert darin einen Brief, den 

Annibale Caro am 11. November 1562 an Taddeo Zuccari richtete.622 Aus der Abfassung 

geht hervor, dass Alessandro Farnese Caro Themen vorgeben hatte, für die der Humanist 

und Gelehrte eine entsprechende invenzione entwickeln sollte. Darüber hinaus 

bescheinigt der Text, dass, abgesehen von den Absprachen über die Programmidee 

zwischen Annibale Caro und dem Kardinal, wohl auch Vereinbarungen zwischen dem 

Maler Zuccari und Alessandro Farnese über die gestalterischen Ausführungen getroffen 

wurden.623 Aus dem Brief wird deutlich, dass der Kardinal genaue Vorstellungen624 für 

die Ausmalung seiner Camera hatte und Caro dezidierte Angaben hinsichtlich der 

bildkünstlerischen Umsetzung gemacht hat: 

I soggetti che il Cardinale mi ha comandato che io vi dia per le pitture del Palazzo di 
Caprarola, non basta che ci si dichino a parole, perché, oltre all’invenzione, vi si ricerca la 
disposizione, l’attitudini, i colori et alter avertenze assai, secondo le descrizioni che io 
truovo delle cose che mi ci paiono al proposito. Per che distendarò in carta tutto che sopra 
ciò mi occorre più brevemente e più distintamente ch’io potrò.625 

Auch, wenn »Caros Arbeit […] in der Hauptsache in einer genauen Zusammenstellung 

dessen [bestand], was man zu seiner Zeit über die darzustellenden Personifikationen 

wußte«626, »the extent of his knowledge of ancient literature should not be 

 
»An die Morgenröte. Es erhebt ihr strahlendes Haupt aus dem Ozean des Memnos Mutter und ruft mit 
rosafarbenem Mund den Tag herbei. Die Stunden eilen voraus, hinfort eilt das zögerliche Licht der 
Dämmerung, und zurück läuft der Mond auf der Bahn, die er durchmessen. Es weicht die Nacht und nimmt 
die Sterne mit sich fort: Überall, so möchte man meinen, gehen die Gestirne unter, ihr Leuchten versinkt im 
westlichen Meer. Der Kyllenier selbst [sc. Merkur], der Erfinder der Kunstwerke, treibt die Nacht hindurch 
die Künste voran und tadelt laut säumigem Aufschub. Man sieht Gemälde vor sich, doch könnte man meinen, 
sie seien lebendig. Der Maler verweilt bei seinem Bilde und ist selbst der Meinung, sein Werk sei täuschend 
echt.« 
621 Giorgio Vasari: Le vite. S. 576. »Damit man das Ganze besser versteht.« VL. S. 95. 
622 Vgl. VL. S. 180.  
623 So heißt es gegen Ende des Briefes von Annibale Caro an Taddeo Zuccari: »Et avendo già ripiene tutte le 
parti dell’opera così di dentro come di fuori della camera, non ci occorre dirvi altro, se non che conferiate il 
tutto con Monsignor illustrissimo, e secondo il suo gesto, agiungendovi o togliendone quel che bisogna, 
cerchiate voi dalla parte vostra farvi onore.« (Vasari: Le vite. S. 585). – »Und nachdem wir nun alle Bereiche 
des Zimmers sowohl an den Innenseiten als auch in den Durchblicken ausgefüllt haben, bleibt uns hier 
nichts anderes hinzuzufügen, als daß Ihr das Ganze mit dem hochverehrten Monsignore besprechen mögt, 
nach seinem Geschmack hinzufügt oder wegnehmt, was nötig ist, und Eurerseits versucht, Euch dort Ehre 
zu machen.« (VL. S. 106).  
624 Vgl. hierzu auch Vasari: Le vite. S. 576.  
625 Vasari: Le vite. S. 576. – »Es genügt nicht, die mir vom Kardinal in Auftrag gegebenen Sujets, die ich Euch 
für die Malereien im Palast von Caprarola vorlegen soll, mündlich zu erläutern, da dort außer den 
Bildfindungen die Anordnung, die Haltungen, die Farben und viele andere Anweisungen gemäß den 
Beschreibungen zu beachten sind, die ich zu den mir dort als passend scheinenden Motiven ausgedacht 
habe. Ich werde deshalb alles, was mir dazu einfällt, so kurz und klar wie möglich zu Papier zu bringen.«  
(VL. S. 95). 
626 Oy-Marra: Profane Repräsentationskunst. S. 146.  



135 
 

underestimated.«627 Darüber hinaus verfügte Annibale Caro offenbar über ein besonderes 

Vermögen an Erfindungsgabe. Denn obwohl »die Vorschläge der gelehrten 

Programmgestalter […] zusehends überflüssiger [wurden]«628, so Marianne Zehnpfennig, 

verstand es der Gelehrte, die Funktion des jeweiligen Raumes mittels eines 

entsprechenden Leitthemas passend zum Ausdruck zu bringen. Das gewählte Sujet war 

zudem in eine in sich stimmige Bilderfolge umzusetzen. Fernerhin war es nicht allein die 

Aufgabe des Programmschreibers, die vorhandenen Text- und / oder Bildvorlagen 

zusammenzutragen, sondern diese bei den einzelnen Darstellungen, wie etwa Casa del 

sonno, zu einem harmonischen Gesamtgefüge zu vereinen. Darüber hinaus entwickelte 

Caro durchaus eigene Empfehlungen und ausgeklügelte Kunstgriffe zur Gestaltung, die in 

Ermangelung einer entsprechenden mythographischen Grundlage notwendig waren.629 

In der Eröffnung des Textes wird das für die malerische Ausgestaltung 

nonkonformistische, der Funktion des Raumes jedoch adäquate Sujet, die Nacht, 

thematisiert, die sowohl für die Programmkonzeption als auch für die bildkünstlerische 

Ausführung eine Herausforderung darstelle: 

E prima, quanto alla camera della volta piatta […] mi pare che, essendo ella destinata per il 
letto della propria persona di Sua Signoria illustrissima, vi si debbano fare cose convenienti al 
luogo e fuor dell’ordinario, sì quanto all’invenzione, come quanto all’artifizio. Ma per dir prima 
il mio cencetto in universale, vorrei che vi si facesse una Notte, perché, oltre che sarebbe 
appropriata al dormire, sarebbe cosa non molto divulgata e sarebbe diversa dall’altre stanze 
e darebbe occasione a voi di far cose belle e rare dell’arte vostra, perché i gran lumi e le 
grand’ombre che ci vanno soglion dare assai di vaghezza e di rilievo alle figure.630  

Keine tiefschwarze Nacht, sondern die Zeit bei Einbruch des Tages solle in dem Fresko 

sichtbar werden: »E mi piacerebbe che il tempo di questa Notte fosse in su l’alba, perché 

le cose vi si rapresenteranno siano verisimilmente visibili.«631 

Nachdem allgemeine Aspekte, wie die Aufteilung der zu freskierenden Flächen im Raum 

und sogar die beabsichtigte Ausrichtung des Bettes angesprochen werden, kommt 

 
627 Robertson: Annibal Caro. S. 166. 
628 Zehnpfennig: ›Traum‹ und ›Vision‹. S. 94. 
629 So etwa im Falle der Quiete, der Personifikation der Stille. 
630 Vasari: Le vite. S. 576. – »Zuallererst scheint mir hinsichtlich des Zimmers mit der flachen Decke […], daß 
man dort wegen seiner Funktion als persönliches Schlafzimmer Seiner hochverehrten Herrschaft Themen 
darstellen muß, die dem Ort angemessen und sowohl in bezug auf die Erfindung als auch hinsichtlich der 
Kunstfertigkeit außergewöhnlich sind. Um aber zunächst meine allgemeine Grundidee zu erläutern: Ich 
möchte dort eine Nacht dargestellt haben, da dies nicht nur zum Schlafen passen würde, sondern auch ein 
Motiv wäre, das nicht sehr verbreitet ist und zudem von den anderen Zimmern verschieden wäre. 
Außerdem gäbe es Euch Gelegenheit, Schönes und Einzigartiges in Eurer Kunst zu schaffen, weil die dort 
vorkommenden starken Licht- und Schattenkontraste den Figuren viel Liebreiz und Körperlichkeit zu 
geben pflegen.« (VL. S. 95 f). 
631 Vasari: Le vite. S. 576. – »Und es würde mir gefallen, wenn es eine Nachtdarstellung bei Anbruch des 
Tages wäre, damit die dort wiedergegebenen Dinge auf natürliche Weise sichtbar würden.« (VL. S. 96). 



136 
 

Annibale Caro auf das künstlerisch zu Überführende zu sprechen:  

Primieramente lo sfondato della volta, o veramente l’ovato, secondo che il Cardinale ha ben 
considerato, si fingera che sia tutto cielo. Il resto della volta, che saranno i quattro peducci, con 
quel ricinto che avemo gia detto che abbriccia intorno l’ovato, si farà parer che sia la parte non 
rotta dentro dalla camera e che posi sopra le facciate con qualche bell’ordine di architettura a 
vostro modo. […] Ripigliando poi tutta la parte di dentro della camera insieme, mi parrebbe 
che ella dovesse esser per se stessa tuttta in oscuro, se non quanto li sfondati, così dell’ovato 
disopra come de’finestroni dalli lati, gli dessero non so che di chiaro, parte del cielo con I lumi 
celesti, parte della terra con fuoch che vi si faranno, come si dirà poi. E con tutto ciò dalla mezza 
stanza in giù vorrei che quanto più si andasse verso il da piè, dove sarà la Notte, tanto vi fusse 
più scuro; e così dal l’altra metà in su, secondo che da mano in mano più si avvicinasse als capo 
dove sarà l’Aurora, si andasse tuttavia più illuminando.632 

Im Weiteren führt Annibale Caro detaillierte Darstellungsempfehlungen für die Göttin 

Aurora aus, deren Verbildlichung eine »der bedeutendsten Topoi der 

Villendekoration«633 war.634 Die lichtbringende und den Tag ankündigende Gottheit solle 

in dem nach ihr benannten »Zimmer der Morgenröte« an der unteren Seite des 

Deckenovals gezeigt werden. Hierbei betont der Literat besonders die Lieblichkeit, die 

durch das Erscheinungsbild der Figur Ausdruck erhalten solle.635 Im Mittelfeld der 

Lünette hinter ihr sei die Wachsamkeit, Vigilanza, darzustellen, die von Auroras Gatten 

Tithonos im rechten und Kephalus, ihrem Geliebten, im linken Bereich flankiert werden 

solle.636 

Auroras Gegenstück, die Nacht, sei auf der gegenüberliegenden Ovalhälfte von dunklem 

Kolorit dominiert erkennbar zu machen. Als Mutter von Schlaf und Tod solle sie ein 

weißes und ein schwarzes Kind bei sich tragen und, wie die Göttin der Morgenröte, einen 

Wagen lenken. Im Zentrum der Lünette hinter der Nachtfigur solle Quiete637, die 

 
632 Vasari: Le vite. S. 577 f. – »Zunächst soll, wie vom Kardinal wohl überlegt, der Gewölbegrund oder 
richtigerweise das ovale Feld ganz mit einem vorgetäuschten Himmel ausgestaltet werden. Den Rest des 
Gewölbes, also die vier Zwickel mit jener Einfassung, die, wie wir bereits sagten, das Oval umschließt, lasse 
man so erscheinen, als sei dieser Teil im Inneren des Zimmers nicht durchbrochen und würde dank einer 
schönen, nach Eurem Belieben gestalteten architektonischen Ordnung auf den Wänden ruhen. […] Um 
nochmal einmal das Innere des Zimmers insgesamt aufzugreifen, so scheint mir, es müsse selbst ganz in 
Dunkelheit getaucht sein und nur dank der Durchblicke durch das Oval oben und die großen Fenster an den 
Seiten eine wie auch immer geartete Helligkeit empfangen. Diese Helligkeit soll teils vom Himmel mit seinen 
Himmelslichtern herrühren und teils von der Erde und dem Feuer, die man, wie später auszuführen sein 
wird, dort gestaltet. Darüber hinaus möchte ich, daß es ab der Mitte des Zimmers und zum Fußende mit der 
Darstellung der Nacht hin immer dunkler werde. Und ebenso soll es von der anderen Hälfte zur Stirnseite 
hin nach und nach heller werden, je mehr man sich der Aurora am oberen Ende nähert.« (VL. S. 97). 
633 Oy-Marra: Profane Repräsentationskunst. S. 145. 
634 Wie Elisabeth Oy-Marra anführt, unterscheidet sich das Erscheinungsbild der personifizierten 
Morgengöttin von weiteren Darstellungstraditionen. In der Villa Farnesina und Galleria Farnese etwa wird 
sie als Liebhaberin des Cephalus erkennbar. Vgl. Oy-Marra: Profane Repräsentationskunst. S. 145. 
635 Zur ausführlichen Darstellungsempfehlung der Aurora und der ihr beigeordneten Figuren Thitonos, 
Vigilanza und Cephalus in Caros an Zuccari adressierten Brief siehe: Vasari: Le vite. S. 578 f.  
636 Vgl. Vasari: Le vite. S. 578 f.  
637 Für Quiete hat Caro in Ermangelung einer entsprechenden Ikonographie selbst 
Darstellungsempfehlungen entwickelt: »Questa Quiete truovo bene che ell’era adorata e che l’era dedicato 



137 
 

personifizierte Stille, und zu deren Linken und Rechten Atlas und Oceanus zu sehen 

sein.638  

Aus Caros Beschreibung von Morgen und Nacht wird deutlich, dass sowohl die 

Personifikationen dieser beiden Tageszeiten als auch deren atmosphärische Gestaltung 

auf der Gewölbedecke zur Erscheinung kommen sollten. 

Anschließend gibt Annibale Caro Instruktionen zur Ausführung für den Bereich des 

Deckenovals, auf dem die Mondgöttin Luna zu sehen sein solle, ebenso wie für die Figuren, 

die sich auf der Lünette zu ihrer Rechten befinden sollten: Endymion, eine Szene mit 

Lemurenopfern, »die man bei Nacht vollzog, um böse Geister aus dem Haus zu jagen«639 

sowie Pan.640 Auf der anderen Seite des Ovals, zur Linken des Nacht- und 

Morgensinnbildes, gibt Caro an, Merkur mit seinem Stab in Ausrichtung zum Bett des 

Kardinals zu zeigen641:  

L’attitudine fate a vostro modo, pur ch’e’mostri di calarsi dal cielo per infonder sonno, e 
che, rivolto verso la parte del letto, paia di voler toccare il padiglione con la verga.642  

Clare Robertson stellt Merkur hier irrtümlicherweise als Gott des Schlafes dar: »mercury, 

in an uncommon role as god of sleep«.643 Dieser jedoch sollte, wie im Folgenden 

ausgeführt, oberhalb des Ruhelagers Alessandro Farneses zu sehen sein. Gleichwohl steht 

 
il tempio, man non truovo già come fosse figurata: se già la sua figura non fosse quella della Sicurtà; il che 
non credo, perché la Sicurtà è dell’animo e la Quiete è del corpo. Figuraremo dunque la Quiete da noi in 
questo modo: una giovane di aspetto piacevole, che come stanca non giac[c]a, ma segga e dorma con la testa 
appoggiata sopra al braccio sinistro. Abbi un’asta che se gli posi sopra nella spalla e da piè ponti in terra, e 
sopra essa lasci cadere il barccio spendolone e vi tenga una gambe cavalcioni in atto di posare per ristoro e 
non per infingardia. Tenga una corona di papaveri et un scettro aparato da un canto, man non sì che non 
possi prontamente ripigliarlo. E dove la Vigilanza ha in capo un gallo che canta, a quasta si puol fare una 
gallina che covi, per mostrare che ancora posando fa la sua azione.« (Vasari: Le vite. S. 580). – »Über diese 
Ruhe habe ich zwar erfahren, daß man sie verehrt und ihr einen Tempel geweiht hatte, doch konnte ich 
bisher nicht herausfinden, wie sie darzustellen ist, sollte ihre Figur nicht mit jener der Sicherheit identisch 
sein, was ich aber nicht glaube, da die Sicherheit seelischen Ursprungs und die Ruhe eine körperliche 
Eigenschaft ist. Daher werden wir die Ruhe bei uns in folgender Weise gestalten: eine junge Frau von 
anmutigem Äußeren, die vor Müdigkeit nicht im Liegen, sondern mit dem Kopf auf dem linken Arm im 
Sitzen schläft. Über einen Stab, der oben an ihrer Schulter ruhe und unten gegen den Boden gestemmt sei, 
soll sie ihren Arm herunterhängen lassen, und ein Bein habe sie zur Entspannung und Stärkung und 
keineswegs aus Faulheit über das andere geschlagen. Sie trage einen Kranz aus Klatschmohn und etwas 
entfernt liege zu einer Seite ein Zepter, doch nicht so, als könne sie es nicht schnell ergreifen. Und so wie die 
Wachsamkeit einen krähenden Hahn auf dem Kopf hat, kann man bei ihr eine brütende Henne darstellen 
und damit zum Ausdruck bringen, daß sie ihre Aufgabe verrichtet, obwohl sie ruht.« (VL. S. 100). 
638 Zu Annibale Caros eingehenden Beschreibung des Nacht-Sinnbildes sowie der ihr in der Lünette 
beizustellenden Figuren Okeanos und Atlas siehe Vasari: Le vite. S. 579 f. 
639 VL. S. 102. 
640 Zu diesem Teil der invenzione siehe Vasari: Le vite. S. 580–582. 
641 Zur gesamten Beschreibung des jugendlichen Erscheinungsbildes Merkurs siehe Vasari: Le vite. S. 581 f. 
642 Vasari: Le vite. S. 581 f. – »Seine Haltung malt, wie es Euch beliebt, laßt erkennen, daß er vom Himmel 
herabkommt, um den Schlaf zu bringen, und laßt es so aussehen, als wolle er mit einer Drehung zum Bett 
den Baldachin mit seinem Stab berühren.« (VL. S. 102). 
643 Robertson: »Il Gran Cardinale«. S. 103. 



138 
 

Merkur mit dem Schlaf insofern in einem Zusammenhang, als der Götterbote unter 

anderem, wie auch Somnus, als Überbringer des Schlafes gilt: Hermes beziehungsweise 

Mercurius nämlich, »[rief] man vor dem Einschlafen [an]«; »ihm [war] der letzte Becher, 

der Schlaftrank geweiht.«644 Seinem Stab wird in den mythologischen Schriften von 

Homer und Ovid eine schlafbringende, wie auch erweckende Wirkung zugeschrieben.645 

Dennoch kann die Gottheit, »die immer nur der Schlafbringer ist, […] nie als 

personifizierter Schlaf aufgefaßt werden«.646 Trotzdem fügt sich Hermes passend in das 

der Aurora gewidmete Schlafzimmer und somit in die unmittelbare Nähe zu der 

lichtbringenden Göttin auf dem Fresko ein – wurde doch die Götterbotenfigur selbst, dem 

Homerischen Hymnus folgend, wohl zur Morgenstunde geboren.647 Die Positionierung des 

Schlafgottes zwischen der finsteren und lichtbringenden Tageszeit ist folglich treffend 

gewählt. 

Im mittleren Teil des linken Lünettenflügels solle eine dem Merkur geweihte Opferszene 

dargestellt werden, sodass »der Schlaf nicht unterbrochen würde.«648 Für den unteren 

Lünettenflügel gibt der Humanist Darstellungsempfehlungen für Merkurs Söhne, die 

Laren, »zwei Jünglinge, die Schutzgottheiten für Privathäuser waren«649 und im hiesigen 

Kontext für den Schläfer.650 Für den oberen Teil weist Caro die Freskierung des Battos an, 

jener Figur, der laut der klassischen Mythologie den Diebstahl der Kühe durch Merkur 

denunzierte und von diesem daraufhin in einen Prüfstein verwandelt wurde.651 Als 

Bindeglied zwischen der Nacht- und Morgenfigur schlägt Annibale Caro vor, Crepuscolo, 

die Dämmerung, im Zentrum des Deckenovals zu platzieren: 

 
644 Johannes André Jolles: Hypnos. In: Paulys Realencyclopädie der classischen Altertumswissenschaft. 17. 
Halbband: Hyaia–Imperator. Begonnen von Georg Wissowa. Hrsg. von Wilhelm Kroll. Stuttgart: Metzler 
1914. Sp. 323–329. Sp. 325. 
645 So heißt es in Homers Ilias XXIV. 342–44: »[Er] [n]ahm den Stab, mit dem er die Augen der Menschen 
bezaubert, / Welche er will, mit dem er auch wieder die Schlafenden / aufweckt«. Nach der deutschen 
Übersetzung von Roland Hampe, in: Homer: Ilias. S. 345. In Ovids Metamorphosen I. 670–71 heißt es: »Rasch 
beflügelt sich dieser [Mercurius] die Füße, ergreift mit der starken / Hand den schlaferzeugenden Stab und 
faßt nach dem Hute.« Nach der deutschen Übersetzung von Hermann Breitenbach, in: Ovid: 
Metamorphosen. S. 48. 
646 Jolles: Hypnos. Sp. 325. 
647 »Wenn daher im Hymnus auf Hermes Vers 17 die erste Morgenstunde ausdrücklich als die 
Geburtsstunde dieses Gottes genannt wird, so dürfte der Grund davon schwerlich in etwas Anderem als 
eben jener wohl bezeugten Thatsache zu erblicken sein, dass der Wind sich mit der Morgenröthe zu erheben 
pflegt.« (Wilhelm Heinrich Roscher: Studien zur griechischen Mythologie und Kulturgeschichte vom 
vergleichenden Standpunkte. Erstes Heft: Hermes der Windgott. Leipzig: Teubner 1878. S. 103).  
648 VL. S. 103.  
649 VL. S. 102. 
650 Vgl. Gandolfo: Il »Dolce Tempo«. S. 213. 
651 Vgl. Gandolfo: Il »Dolce Tempo«. S. 213 f. Zur Darstellungserläuterung Caros für den linken 
Lünettenflügel siehe Vasari: Le vite. S. 582.  



139 
 

Nel mezzo dell’ovato, per empiér tutta la parte del cielo, farei il Crepuscolo, come mezzano 
tra l’Aurora e la Notte. Per significare questo, truovo che si fa un giovanetto tutto ignudo, 
talvolta con l’ali talvolta senza, con due facelle accese, l’una delle quali faremo che si 
accenda a quella dell’Aurora e l’altra che si stenda verso la Notte. Alcuni fanno che questo 
giovanetto con le due faci medesime cavalchi sopra un cavallo del Sole o dell’Aurora: ma 
questo non farebbe componimento a nostro proposito. Però lo faremo come di sopra e 
vòlto verso la Notte, ponendogli dietro fra le gambe una gran stella, la quale fosse quella 
di Venere, perché Venere e Fosforo et Espero e Crepuscolo pare che si tenga per una cosa 
medesima.652 

Nach den ausführlichen Illustrationsvorschlägen für das Deckenoval und die Lünetten an 

jeder Raumseite, kommt der Programmschreiber auf die Wandmalereien zu sprechen, die 

in den die Deckenansicht umgebenden Fresken auszuführen seien. Die Erläuterungen zu 

dem Fresko, das das »Haus des Schlafes« zeigen soll, führt Caro als erstes von den vieren 

aus:  

E cominciando da quello che è sopra ‘l letto, che viene a essere tra la facciata sinistra e 
quella da piè, facisi il Sonno; e per figurare lui bisgona prima figurare la sua casa. Ovidio la 
pone in Lenno e ne' Cimerii, Omero nel mare Egeo, Stazio appresso alli Etiopi, l’Ariosto 
nell’Arabia. Dovunque si sia, basta che si finga un monte, qual se ne può imaginare uno, 
dove siano sempre tenebre e non mai sole. A piè di esso una concavità profonda, per dove 
passi un’acqua come morta, per mostrare che non mormori, e sia di color fosco, perciò che 
la fanno un ramo di Lete. Dentro questa concavità sia un letto, il quale fingendo d’essere 
d’ebano, sarà di color nero e di neri panni si cuopra. In questo sia collocato il Sonno, un 
giovane di tutta bellezza, perché bellissimo e placidissimo lo fanno, ignudo secondo alcuni, 
e secondo alcuni altri vestito di due vesti, una bianca di sopra, l’altra nera di sotto, con l’ali 
in su gl’omeri, e, secondo Stazio, ancora nella cima del capo. Tenga sotto il braccio un 
corno, che mostri rovesciare sopra ’l letto un liquorelivido per denotare oblivione, ancora 
che altri lo facciano pieno di frutti. In una mano abbi la verga, nell’altra tre vesiche di 
papavero. Dorma come infermo, col capo e con le membra languide e come abandonate 
nel dormire.653 

 
652 Vasari: Le vite. S. 582. – »Um [schließlich] den ganzen Himmel auszufüllen, würde ich in der Mitte des 
Ovals die Dämmerung als eine Zwischenstufe von Morgenröte und Nacht darstellen. Um dies auszudrücken, 
gestaltet man, wie ich herausgefunden haben [sic], einen ganz nackten Jüngling, manchmal mit und 
manchmal ohne Flügel, dem zwei kleine brennende Fackeln beigegeben sind, wovon wir die eine so 
ausführen, daß sie von jener Auroras entzündet wird, und die andere der Nacht entgegengestreckt ist. 
Einige stellen diesen Jüngling mit seinen Fackeln auf einem Pferd der Sonne oder der Morgenröte reitend 
dar, doch würde sich dies mit unserem Vorhaben nicht vertragen. Deshalb führen wir ihn wie oben 
beschrieben und der Nacht zugewandt aus, wobei wir hinten zwischen seinen Beinen einen großen Stern 
platzieren, der jener der Venus sein soll, denn es scheint, als würde Venus und Phosphoros sowie Hesperos 
und die Dämmerung für jeweils dieselbe Sache halten. Und hinter diesem Stern, zur Aurora hin, lasst alle 
kleinen Sterne verschwunden sein.« (VL. S. 103). 
653 Vasari: Le vite. S. 582 f. – »Und beginnend mit jenem [Gewölbezwickel] über dem Bett, der sich zwischen 
der linken Wand und jener am Fußende befindet, male man dort den Schlaf, dessen Darstellung erfordert, 
daß man zuerst sein Haus gestaltet. Ovid verlegt es nach Lemnos und zu den Kimmeriern, Homer dagegen 
ins Ägäische Meer, Statius zu den Äthiopiern und Ariosto nach Arabien. Wo es auch sein mag, es genügt, 
einen Berg darzustellen, wobei man einen erdenken kann, um den ständig Dunkelheit herrscht und die 
Sonne niemals scheint. An seinem Fuß soll eine tiefe Höhle sein, durch die ein scheinbar totes Gewässer 
fließt, um zu zeigen, daß es nicht plätschert. Auch sei es von dunkler Farbe, da sie [die antiken Autoren] in 
ihm einen Arm des Lethe sehen. Im Inneren der Höhle soll ein Bett stehen, das Ebenholz vortäuschend von 
schwarzer Farbe und mit schwarzen Tüchern bedeckt sei. Hierauf sei der Schlaf, ein vollkommen schöner 
Jüngling platziert, denn als wunderschön und sehr sanftmütig wird er beschrieben. Einigen zufolge ist seine 



140 
 

Weiter spricht Annibale Caro von den Söhnen des Schlafes, Morpheus, Icelus und 

Phantasos sowie von den verschiedenartigen Träumen, die diesen umgeben sollen:  

D’intorno al suo letto si vegga Morfeo, Icalo e Fantaso, e gran quantità di Sogni, che tutti 
questi sono suoi figliuoli. I Sogni siano certe figurette, altre di bell’aspetto, altre di brutto, 
come quelli che parte dilettano e spaventano. Abbiano l’ali ancor essi et i piedi storti come 
instabili et incerti, che se ne volino e si girino intorno a lui, facendo come una 
rappresentazione con trasformarsi in cose possibili et impossibili. Morfeo è chiamato da 
Ovidio artefice e fingitore di figure, e però lo farei in atto di figurare maschere di variati 
mostacci, ponendone alcune di esse a’ piedi. Icalo dicano che si trasforma esso stesso in 
più forme, e questo figurerei per modo che nel tutto paresse uomo et avesse parti di fiera, 
di uccello, di serpente, come Ovidio medesimo lo descrive. Fantaso vogliano che si trasmuti 
in diverse cose insensate, e questo si puole rappresentare ancora, con le parole di Ovidio, 
parte di sasso, parte d’acqua, parte di legno. Fingasi che in questo luogo siano due porti: 
una di avorio, onde escano I sogni falsi, e una di corno, onde escano I veri; et I veri sieno 
coloriti più distinti, più lucidi e meglio fatti; I falsi, confusi, foschi et imperfetti.654 

Danach kommt Annibale Caro auf die drei anderen rundförmigen Fresken zu sprechen. 

Die mit Schlaf und Traum in Verbindung stehenden Gottheiten – Somnus in Casa del 

Sonno, und, diesem auf der schmalen Seite gegenüberliegend, Brizo, die Göttin der 

Weissagung und der Traumdeutung – sollten an der Ovalseite, auf der die personifizierte 

Nacht dargestellt ist, zu sehen sein und über den Schläfer wachen.655 In dem die Aurora 

flankierenden Zwickel sollten Harpokrates, der Gott der Stille, und Angerona, die Göttin 

der Verschwiegenheit abzubilden sein. Besonders interessant erscheint die Schilderung 

zu Brizo. Ähnlich der Erläuterung zur Darstellung der Traum-Figürchen, die die 

schlafende Gestalt in Casa del Sonno umschwirren, sind es bei der Traumdeuterin 

 
Gestalt unbekleidet, einigen anderen nach in zwei Gewänder gehüllt, wovon das obere weiß und das untere 
schwarz ist. An den Schultern hat er Flügel und laut Statius auch oben auf dem Kopf. Unter seinem Arm 
trage er ein Füllhorn, aus dem sich zum Zeichen des Vergessens eine dunkle Flüssigkeit über das Bett 
ergießen soll, auch wenn andere es voller Früchte abbilden. In einer Hand halte er den Stab, in der anderen 
drei Mohnkapseln. Wie krank liege er mit kraftlos herunterhängendem Kopf und schlaffen Gliedern in 
tiefem Schlaf versunken.« (VL. S. 103 f). 
654 Vasari: Le vite. S. 583. – »Um sein Bett sehe man Morpheus, Ikelos, Phantasos und eine große Zahl von 
Träumen, die alle seine Kinder sind. Die Träume sollen als kleine Figuren mit teils schönem und teils 
häßlichem Äußeren erscheinen, so wie sie einerseits Freude und andererseits Schrecken bringen. Auch 
sollen sie als unbeständige und flatterhafte Wesen Flügel besitzen, krumme Füße haben und den Schlaf 
umschwirren und umkreisen, und dabei eine Vorführung davon geben, wie sie sich in reale und irreale 
Dinge verwandeln. Morpheus wird von Ovid der Schöpfer und Gestalter der Figuren genannt, weshalb ich 
ihn beim Gestalten verschiedener Gesichtsmasken zeigen und ihm einige davon zu Füßen legen würde. Von 
Ikelos sagt man, er verwandele sich selbst in verschiedene Erscheinungsformen, was ich folgendermaßen 
darstellen würde: Im ganzen erscheine er als Mensch, sei jedoch mit Körperteilen eines Raubtiers, eines 
Vogels und einer Schlange versehen, wie Ovid selbst es beschreibt. Phantasos, heißt es, verwandle sich in 
Wahnbilder unterschiedlicher Art, weshalb man ihn wieder mit den Worten Ovids teils aus Stein, teils aus 
Wasser und teils aus Holz darstellen kann. Man gebe an diesem Ort zwei Türen vor: Durch jene aus Elfenbein 
kommen die falschen Träume und durch die andere aus Horn treten die wahren Träume. Und so wie die 
wahren in den Farben deutlicher, klarer und besser ausgeführt sein sollen, seien die falschen 
verschwommen, dunkel und unvollkommen.« (VL. S. 104). 
655 Vgl. Robertson: Annibal Caro. S. 170. 



141 
 

»unendlich viele Bilder«656, die diese Gottheit umgeben: 

[A]sisa a piè di quell’olmo descritto da Vergilio, sotto le cui frondi pone infinite imagini, 
mostrando che, sì come caggiano dalle sue fronde, così gli volino d’intorno nella forma che 
avemo loro data, e, come si è detto, quale più chiare, quale più fosche, alcune interrotte, 
alcune confuse e certe svanite quasi del tutto, per rappresentare con esse i sogni, le visioni, 
gli oracoli, le fantasme e le vanità che si veggono dormendo, che fin di queste cinque sorti 
par le faccia Macrobio.657 

Diese Äußerung zeigt, dass Caro nicht nur sinnbildliche und auf der klassisch-antiken 

Mythologie basierende Anweisungen zur Visualisierung der Brizo formuliert, sondern 

diese auch mit der spätantiken Traumtheorie des Macrobius vereint oder genauer, die in 

Vergils Aeneis benannte Diversität der von der Ulme fallenden schimärischen Träume 

durch die macrobianische Fünfteilung der Träume begründet.658 

In Caros Programmschrift werden im Weiteren Anweisungen zur Sichtbarmachung von 

Harpokrates sowie von Angerona erörtert. Die vier das Hauptdeckenfeld umgebenden 

Fresken stehen in einer aufeinander bezogenen Verbindung; sie alle zeigen Gottheiten, 

die mit dem Themenfeld des Traumes oder des Träumens verknüpft sind. Harpokrates 

fordert diejenigen, die den Raum betreten, dazu auf, Stille zu bewahren, sodass der Schlaf 

ungestört bleibt und das Träumen ermöglicht wird. Brizo ist dafür zuständig, das 

Geträumte zu deuten, während Angerona die das Schlafgemach verlassende Person zur 

Geheimhaltung des dort Erfahrenen auffordert. 

In seiner Beschreibung der Darstellungsmöglichkeiten kommt der Verfasser des 

Programmes zuletzt auf die Dekoration des Frieses zu sprechen. Grotesken, menschliche 

und tierische Figuren sollten hiernach den hell gestalteten Bereich im Umfeld der Aurora 

und jenen dunklen der Nachtpersonifikation umgeben, wobei alle positiv konnotierten 

Figurationen der Morgengöttin zuzuordnen und das Düstere, Üble und Trügerische auf 

der Nachtseite abzubilden seien659: 

Hier sollten Eulen, Käuze, Fledermäuse und andere Nachttiere dargestellt werden, ferner 
kleine Figuren von Nachtarbeitern: Schmiede, Literaten in der Studierstube, Jäger auf dem 
Felde, Maultiertreiber, nächtliche Fischer, Hexen, ferner Astronomen, Münzfälscher, 

 
656 VL. S. 104.  
657 Vasari: Le vite. S. 584. Zur ausführlichen Beschreibung dieser Gottheit und ihrer 
Visualisierungsempfehlungen siehe Vasari: Le vite. S. 583 f. Zu zeigen sei Brizo laut Caro »sitzend am Fuß 
der von Vergil beschriebenen Ulme, in deren Laubkrone unendlich viele Bilder hängen, und wenn sie aus 
ihren Zweigen herunterfallen, umschwirren sie Brizo in der von uns ersonnenen und geschilderten Art, die 
einen heller, die anderen dunkler, einige unterbrochen, andere verschwommen und manche fast ganz 
verflüchtigt. Auf diese Weise werden die Träume, Visionen, Vorhersehungen, die Trugbilder und 
körperlosen Erscheinungen dargestellt, die man im Schlaf sieht und Macrobius zufolge in diese fünf 
Kategorien eingeteilt sind.« (VL. S. 104). 
658 Siehe hierzu Kap. II.1. 
659 Siehe hierzu die Ausführungen Caros bei Vasari: Le vite. S. 584 f. 



142 
 

Schatzgräber, Diebe, Spione, Ehebrecher.660  

Die vorgesehenen Malereien auf dem Fries wurden jedoch letztlich nicht realisiert.661  

Zuccari und seine Maler haben sich – zumindest im Rahmen der medialen und räumlichen 

Möglichkeiten – bei der bildkünstlerischen Umsetzung des niedergeschriebenen 

Programms weitgehend an die Anweisungen Caros gehalten.662 Ebenso ist bei der 

visuellen Konzeption und Realisierung des Casa del sonno-Freskos der enge Bezug zu der 

detailliert ausformulierten Schriftvorlage erkennbar.663  

Auf dem Mittelfeld des großen Deckenovals im »Zimmer der Morgenröte« ist im unteren 

Bereich die geflügelte Morgengestalt mit ihrem von zwei weißen Pferden gezogenen 

Gespann zu erkennen. Wie aus einer Wolke emporsteigend wird die Gottheit der 

Morgenröte von einem strahlend gelben, nahezu aureolenförmigen Feld hinterfangen. In 

ihrer Linken hält sie dem zentral positionierten »Gott des Zwielichtes«664 eine Fackel 

entgegen, der wiederum seinen brennenden Leuchter am aurorischen Feuer entzündet. 

Wie in der schriftlichen Grundlage von Annibale Caro vorgegeben, bildet der geflügelte 

Jüngling, dessen Unterkörper von einem hellen Stück Stoff bedeckt wird, das 

Verbindungsstück zwischen den beiden Entitäten Morgen und Nacht. Das nächtliche 

Pendant Auroras mit den dunklen, grau melierten Flügeln, den ihrem Wagen 

vorgespannten Pferden und den Söhnen Hypnos und Thanatos, wird von den anderen 

Figuren auf dem Oval durch eine Wolkendecke abgegrenzt. Abweichend von Caros 

Vorgabe ist nicht die Hinteransicht, sondern, in Entsprechung zu Aurora, die 

Vorderansicht des Nacht-Sinnbildes gezeigt. Ihr Hintergrund zeigt eine azurblaue, mit 

Sternen übersäte Fläche. Das blaue Kolorit setzt sich im mittleren Ovalfeld fort, wobei die 

Anzahl der Himmelskörper in Richtung des hellen Morgenbereichs abnimmt. Im 

Mittelfeld wird der die Abendröte symbolisierende Jüngling, Crepuscolo, von Luna, die in 

ihrer rechten Hand eine Fackel hält, und dem Götterboten Merkur, seinen Stab umfassend, 

flankiert. Der Wagen der Göttin wird von zwei Rindern gezogen. 

 
660 Kliemann: Caprarola. S. 435. 
661 Vgl. Kliemann: Caprarola. S. 435. 
662 Bemerkenswerterweise jedoch werden jene Figuren, die Caro für die linke beziehungsweise rechte Seite 
vorgesehen hat, in der Freskierung in umgekehrter Anordnung dargestellt. 
663 In der folgenden Darstellungsbeschreibung wird lediglich ein Überblick des letztendlich wandmalerisch 
realisierten Mittelfeldes der Decke dargelegt, da dort die allegorischen Hauptakteure des Bildprogrammes 
abgebildet sind. Von einer eingehenden Beschreibung der in Anlehnung an die Programmbeschreibung 
realisierten Figuren in den Lünettenfeldern und den rundförmigen Fresken – das Casa del sonno-Fresko 
ausgeschlossen – wird an dieser Stelle abgesehen. 
664 Oy-Marra: Profane Repräsentationskunst. S. 146. 



143 
 

Das Deckenoval in der Camera dell’Aurora offenbart eine Art offenen Himmel665 – wie 

bereits in Caros Schrift gefordert: »Primieramente lo sfondato della volta, o veramente 

l’ovato, secondo che il Cardinale ha ben considerato, si fingerà che sia tutto cielo.«666 In 

diesem ersonnenen Himmel treffen Gegensätze aufeinander, die durch den Kontrast der 

Kolorierung und jenem zwischen Licht und Schatten sowie Tag und Nacht entstehen. Die 

im Zentrum des Ovals sichtbar werdende Gestalt Crepuscolos ermöglicht als lenkendes 

und verbindendes Glied zwischen der Nachtfigur und Aurora einen zyklischen, 

beständigen Ablauf und somit eine Vereinigung der gegensätzlichen Entitäten im Sinne 

einer coincidentia oppositorum.667 Es ist allerdings anzumerken, dass das zyklische 

Moment in der Ausmalung weniger offenbar wird, als in der schriftlichen Empfehlung 

Caros: 

Nell’opposita parte, a piè dell’ovato, sia la Notte, e come l’Aurora sorge, questa tramonti; 
come ella ne mostra la fronte, questa ne volga le spalle; quella esca di un mar tranquillo, 
questa se imerga in uno che sia nubiloso e fosco; i cavalli di quella vengano con il petto 
inanzi, di questa mostrino le groppe; e così la persona istessa della Notte sia varia del tutto 
a quella dell’Aurora.668 

Im Bereich des Deckenovals zwischen der Nacht und dem Morgen gemalt, nimmt Merkur, 

wie auch Crepuscolo, eine Übergangs- oder Schwellenfunktion zwischen diesen beiden 

Zeiten des Tages ein. Merkur ist demnach eine ambivalente Figur, die, wie Gasbarri 

behauptet, als solche ebenso in der alchemistischen Lehre aufgegriffen wird.669 Das 

System von Gegensätzen setzt sich bei den Figuren auf den Längsseiten fort. So ist 

Endymion, auf Höhe der Aurora, Pan als Lunas betrügerischer Geliebter auf der Ebene der 

Nachtfiguration entgegengestellt; Luna ist zwischen ihnen auf der Höhe Crepuscolos 

gemalt worden. Es entsteht hier eine Dreieckskomposition zwischen Endymion, Pan und 

Luna – Pans physische Liebe zu Luna steht jener spirituellen zwischen dem Menschen 

Endymion und der Göttin Luna entgegen.670 

 
665 Vgl. Gandolfo: Il »Dolce Tempo«. S. 201 f.  
666 Vasari: Le vite. S. 577. – »Zunächst soll, wie vom Kardinal wohl überlegt, der Gewölbegrund oder 
richtigerweise das ovale Feld ganz mit einem vorgetäuschten Himmel ausgestaltet werden.« (VL. S. 96). 
667 Vgl. Gandolfo: Il »Dolce Tempo«. S. 215; vgl. Gasbarri: La Stanza dell’Aurora. S. 46. 
668 Vasari: Le vite. S. 579. – »Auf der gegenüberliegenden Seite am unteren Ende des Ovals gestalte man die 
Nacht; und so wie Aurora nach oben steigt, soll diese untergehen. So wie jene sich von vorne zeigt, dreht 
uns diese den Rücken zu, und während jene einem ruhigen Meer entsteigt, tauche diese in ein trübes und 
dunkles ein. Die Pferde jener gehen mit der Brust voran, ihre aber sollen die Hinterteile zeigen. Und so soll 
auch die Gestalt der Nacht von jener Auroras ganz verschieden sein.« (VL. S. 99). 
669 »La figura di Mercurio […] è legata al tema della fusione degli elementi, e quindi all’idea dell’ambiguità, 
della doppia natura e della dualità insita in tutti i processi naturali.« Gasbarri: La Stanza dell’Aurora. S. 48. 
670 Vgl. Gandolfo: Il »Dolce Tempo«. S. 210 f. 



144 
 

III.2.6 Das Fresko Casa del sonno von Taddeo Zuccari  

Bevor die Darstellung von Casa del sonno analysiert wird, soll an dieser Stelle das 

Augenmerk zunächst auf dem Passus des Programmes liegen, in dem es sich um die 

Vorschläge zur Visualisierung dieses Freskos handelt. Es soll dargelegt werden, welche 

Quellen der Literat für die Zusammenstellung der Niederschrift womöglich 

konsultierte.671 Wie bereits erwähnt, war Vincenzo Cartaris renommiertes Werk Imagini, 

in dem der Autor in Anlehnung an antike mythologische Schriften Beschreibungen zur 

bildkünstlerischen Wiedergabe unterschiedlicher Sinnbilder verfasste, dafür eine 

wichtige mythographische Grundlage. 

Gleich zu Beginn der Darstellungsempfehlung für das Fresko, das das Haus des 

Schlafgottes verbildlichen soll, beruft sich Caro auf Cartaris Schrift; nahezu 

übereinstimmend wird Bezug auf die antiken Autoren genommen.672 Ähnliches gilt für die 

Visualisierungsvorgabe zum Bett673 des Schlafgottes sowie zu dessen jünglingshaftem 

Äußeren, welches Cartari auf Statius zurückführt.674  

Die Empfehlung Caros, einen Berg zu malen, der in Dunkelheit gehüllt ist und an dessen 

Fuß sich eine Höhle befinden solle, die von dem Fluss Lethe durchflossen wird, beruht in 

diesem Fall unmittelbar auf einer klassisch-mythologischen Schilderung. Es handelt sich 

dabei um den Abschnitt aus dem elften Buch der Metamorphosen Ovids zu Somnus, seiner 

Umgebung und seinen Söhnen, der dem Casa del sonno-Fresko in der Hauptsache 

zugrunde liegt. Entgegen der Bezeichnung Annibale Caros zu dem Fluss Lethe als »totes 

Gewässer«, »un’aqua come morta«, ist es in dem Primärtext Ovids Lethe, die, umgeben 

von umhüllender Stille, als einzig zu vernehmendes Geräusch plätschert und murmelt: 

Nah beim Land der Chimmerier erstreckt sich im hohlen / Gebirge / Tief eine Höhle, das 

Haus und Gemach des untätigen / Schlafgotts. / Phoebus’ Strahlen vermögen dort nie sich 
zu nahen: beim / Aufgang / Nicht, um Mittag und nicht, wenn er sinkt; mit Dunkel / 
vermischte / Nebel entsteigen dem Boden und Zweilichts / Dämmerungsschleier. / […] / 
Still ist alles und stumm; nur tief am Grunde des Felsens / Quillt das Bächlein ‚Vergessen‘, 
und murmelnd gleiten der / Lethe / Wellen: sie plätschern am Kieselgrunde und laden 

 
671 Im Folgenden beziehe ich mich, sofern nicht anders kenntlich gemacht, auf die Erkenntnisse Clare 
Robertsons, die die möglichen Inspirationsquellen, auf denen das Programm für die Camera dell’Aurora 
basiert, in umfassendem Maße herausgearbeitet hat: Robertson: Annibal Caro as iconographer. S. 179 f. 
672 »Ouidio, poscia che hà descritto il luoco, oue habita il Sonno, qual fa che sia appreso de’Cimmerij popoli, 
che hanno quasi sempre note, ancor che in Lenno lo mette Homero, isola nel mare Egeo, & Statio appreso 
de gl’Ethiopi, &l’Ariostovltimamente l’ha posto nell’Arabia.« (Cartari: Imagini. S. 176). 
673 »Ovidio […] mette lui à dormire sopra vn letto di Hebeno coperto tutto di panni negri«. Cartari: Imagini. 
S. 176. 
674 »il sonno è giouine, che il medesimo Statio lo fa tale, chiamalo piacevolissimo di tutti i dei.« Cartari: 
Imagini. S. 175.  



145 
 

zum Schlafe.675 

Für die Nacktheit des Jünglings sind von Robertson keine Quellen ausfindig gemacht 

worden. Da es keine schriftliche Grundlage für das Unbekleidetsein der Personifikation 

gibt, lässt sich die Inspiration wohl eher in der bildenden Kunst verorten. So wird der 

Schlafgott auf den Alkyoneusvasen »als kleine, meist nackte Flügelfigur, die sich in der 

Nähe des Riesen oder sogar auf ihn selbst hingesetzt hat«676 erkennbar gemacht. 

Bezüglich der beiden Gewänder, von denen eines schwarz, das andere weiß ist677, wie 

auch für das mit schwarzer Flüssigkeit gefüllte Horn, das er unter seinem Arm trägt, führt 

Robertson wiederum das mythographische Werk Cartaris als zugrundeliegenden Text 

an.678 Für den Passus »ancora che altri lo [= il corno, H. C.] facciano pieno di frutti« 

mutmaßt Clare Robertson, dass Annibal Caro eine weitere mythographische Schrift 

herangezogen haben könnte, nämlich Lilio Gregorio Giraldis De deis gentium, das 1548 

publiziert wurde. Hierin werden zwar keine Früchte, jedoch Mohnblumen beschrieben, 

die sich in dem Horn befinden.679 Als Attribut des Schlafgottes kommt das Horn in den 

Eikónes, einer Zusammenstellung von Gemäldebeschreibungen des Sophisten Flavius 

Philostratos (2./3. Jh.) zur Sprache, wobei es sich in diesem Fall wohl vielmehr um ein 

Ruf- denn ein Füllhorn handelt: »Er [= der Traumgott680] hält auch ein Horn in den 

Händen, da er die Träume durch die Pforte der Wahrheit heraufführt.«681 Der Bringer des 

Schlafes wird von mehreren antiken Autoren als geflügeltes Wesen beschrieben; so etwa 

in Kallimachos Hymnen, in den Orphischen Argonautika oder in dem Epos Dionysiaca des 

Nonnos von Panopolis.682 Bezüglich des Stabs, den der Schläfer in Casa del sonno in einer 

Hand hält, verweist Robertson wiederum auf Cartaris Leitfaden für Sinnbilder. Die 

Mohnkapseln in der anderen Hand finden ihren Ursprung unmittelbar in den Ovidischen 

 
675 Ovid: Metamorphosen. XI. 592–604. Nach der deutschen Übersetzung von Hermann Breitenbach, in: 
Ovid: Metamorphosen. S. 369 f. 
676 Jolles: Hypnos. Sp. 326. 
677 »con due vesti, l’una bianca di sopra, l’altra di sotto negra.« (Cartari: Imagini. S. 176). 
678 »gli mette in mano un Corno […] dal quale par, che sparga il riposo sopra de’ mortali.« Cartari: Imagini. 
S. 176. 
679 »Eidem & cornu attribuitur. Silius lib. decimo curvoque volucris per tenebras portat medicata papavera 
cornu.« (Lilio Gregorio Giraldi: De deis gentium [Basel 1548]. New York: Garland 1976. S. 431). 
680 Philostratos spricht in dieser Bildbeschreibung eines Gemäldes von einem »Traumgott«, wobei freilich 
kein verbindliches Sinnbild in Form einer Gottheit für den Traum existiert. Vielmehr trifft die Schilderung 
des Philostratos auf den Gott des Schlafes zu.  
681 Flavius Philostratos: Eikónes. I. 27. Nach der deutschen Übersetzung von Otto Schönberger in: 
Philostratos: Die Bilder. Hrsg., übers. u. erl. von Otto Schönberger. 2. Aufl. München: Heimeran 1968.  
S. 157 u. 159.  
682 Vgl. Jolles: Hypnos. Sp. 326. »[M]anchmal sind es Nachtigallenflügel (Nonn. Dionys. V 411), manchmal 
fliegt er in der Weise der Schwalben«. Jolles: Hypnos. Sp. 326. Anmerkung von mir. 



146 
 

Metamorphosen zur Beschreibung der Grotte des Somnus.683 Ebenso deutet der »kraftlos 

herunterhängende[…] Kopf«684 auf das von Ovid veranschaulichte lethargische Wesen 

des »untätigen Schlafgott[es]«685, »die Glieder gelöst von Erschlaffung«686 hin – »con tutte 

le membra languide«. Die Herleitung der »Sogni« verortet Robertson in Giraldis De deis 

gentium.687 Für die Schilderung des humanistischen Beraters Kardinal Alessandro 

Farneses zu den »certe figurette«, die auf dem Fresko signitiv für die Träume stehen 

sollen, wie auch für die bildkünstlerische Wiedergabe dieser sind jedoch noch weitere 

Text- und visuelle Bezüge möglich, wie nachstehend besprochen wird.  

Die »due porti«, die der Maler laut Annibale Caro in das Casa del sonno-Bildnis integrieren 

sollte, sind eindeutig auf das Homerische Epos Odyssee zurückzuführen.688 Im 

neunzehnten Gesang erläutert Penelope Odysseus die Bedeutung der Träume:  

[E]s gibt doch dunkle und unerklärbare Träume, / Und nicht alle verkünden der Menschen 
künftiges Schicksal. / Denn es sind, wie man sagt, zwo Pforten der nichtigen Träume. / 
Eine von Elfenbein, die andre von Horne gebauet. / Welche nun aus der Pforte von 
Elfenbein herausgehn, / Diese täuschen den Geist durch lügenhafte Verkündung; / Andere, 
die aus der Pforte von glattem Horne hervorgehn, / Deuten Wirklichkeit an, wenn sie den 
Menschen erscheinen.689 

Das letztlich realisierte rundförmige Fresko zeigt, wie aus der Programmschrift Annibale 

Caros und aus dem daraus entwickelten Titel hervorgeht, das »Haus des Schlafes« 

beziehungsweise jenes des Schlafgottes Somnus. Zu erkennen sind hier menschliche 

beziehungsweise anthropomorphe Gestalten, wie auch Mischfiguren und geflügelte 

Wesen. Im Mittelfeld der Wandmalerei liegt eine männliche, junge Gestalt – Somnus – den 

Unterkörper von einer gelben Draperie bedeckt und den Rücken auf ein Polster gestützt, 

auf einer Lagerstätte. Auf dem weißen Kissen zeichnen sich seine Flügel ab und zwischen 

Arm und Flanke auf der rechten Seite ist ein Gefäßteil zu erkennen, aus dem eine 

Flüssigkeit heraussickert. Mit der rechten Hand hält er einen Stab, den er auf der 

 
683 »Vorn blüht Mohn, der an Samen so reiche, am Eingang zur / Grotte« Nach der deutschen Übersetzung 
von Hermann Breitenbach, in: Ovid. Met. XI. 604 f. 
684 VL. S. 103 f. 
685 Ovid: Met. XI. 593. Nach der deutschen Übersetzung von Hermann Breitenbach, in: Ovid: 
Metamorphosen. S. 369. Anmerkung von mir.  
686 Ovid: Met. XI. 612. Nach der deutschen Übersetzung von Hermann Breitenbach, in: Ovid: 
Metamorphosen. S. 370. 
687 »incerto Somnia nigra pede’. Sed & Orpheus […] Somnio deo hymnum composuit […] cui et fuscas alas 
alas attribuit«. Giraldi: De deis gentium. S. 431. 
688 Anmerkung von mir. Clare Robertson verweist in diesem Kontext erneut auf Cartaris Imagini, wobei der 
Autor dort auf die entsprechende Stelle des siebten Buches von Vergils Aeneis hindeutet: »Però Vergilio 
finse, che due fossero le porte, per le quali à ci vengono i Sogni, l’una di corno, l’altra di avorio, & che per 
quella passano i veri, & per questa i falsi.« (Cartari: Imagini. S. 176).  
689 Homer: Odyssee. XIX. 560–567. Nach der deutschen Übersetzung von Johann Henrich Voß, in: Homer: 
Ilias / Odyssee. In der Übertragung von Johann Heinrich Voß. 5. Aufl. München: Winkler 2010. S. 712. 



147 
 

Liegefläche neben sich abgelegt hat. Der Arm ist angewinkelt, wobei er seinen rechten 

Handrücken an die Stirn des zur Seite gedrehten Kopfes gelegt hat und in dieser Hand 

Mohnkapseln hält. Die Beinstellung verläuft jeweils diagonal zu den Armen. Das Gesicht 

dieser menschlichen Gestalt lässt, trotz der weniger detailgetreuen, denn vielmehr 

formandeutenden Ausführung, den Ausdruck von Kummer oder Schmerz erkennen – 

»[d]orma come infermo, col capo e con le membra languide e come abandonate nel 

dormire«, wie es in der invenzione Caros heißt. An der Fußseite des Bettes und am 

untersten Rand der Rundmalerei ist ein kleiner Knabe zu sehen, der, mit dunkel 

gestalteten Flügeln ausgestattet, auf einer orangefarbenen Draperie sitzt und mit seinen 

Händen an einem vor ihm liegenden Objekt hantiert. Es handelt sich um Morpheus, der 

wohl gerade dabei ist, Masken mit anthropomorphem Erscheinungsbild zu formen. Auf 

dem Geröll an seiner linken Seite liegen bereits vollendete ›Maskenköpfe‹. Der schlafende 

und der, der Beschreibung des Schlafgottes durch Statius folgend, jugendlich gestaltete 

Somnus wird von zwei menschlichen Mischgestalten flankiert. Auf der rechten Seite 

seines Bettes ist ein bärtiger Mann zu sehen, von dessen Körper lediglich der unbekleidete 

Torso und die Arme sichtbar sind. Der Unterkörper der Figur wird durch eine 

wolkenhafte Formation verdeckt. Der linke Arm der Gestalt zeigt nach unten, der rechte 

ist in die Höhe gestreckt. Sein Blick folgt der Richtung des Armes, aus dessen Enden 

anstelle von Händen und Fingern ein Geäst herauswächst. Es ist Phantasos, der laut dem 

Ovidischen Epos Metamorphosen dazu imstande ist, sich in »leblose Dinge«, in »Felsen 

und Balken und Wasser und Erde«690 zu verwandeln. Als seien sie dem ›Handgeäst‹ des 

Traumgottes entwachsen, ordnen sich die fliegenden puttohaften Figürchen sichelförmig 

oberhalb des Bettes des Schlafenden an. Es sind jene »figurette, altre di bell’aspetto, altre 

di brutto, come quelli che parte dilettano e spaventano«, die wie auch Morpheus, 

Phantasos und Phobetor-Icelos, die Träume in abstrakter Form verkörpern sollen. Je 

weiter diese sich von Phantasos entfernen, desto dunkler wird der wolkenverhangene 

Hintergrund, wie auch das Kolorit der geflügelten, durcheinander wirbelnden Wesen 

selbst. Links des Schlafgottes erscheint der Oberkörper einer weiteren menschlichen 

Figur, die gleichfalls im rötlichen Inkarnat der fliegenden »figurette« auf der rechten Seite 

des Freskos gemalt wurde. Phobetor ist mit zwei Flügeln ausgestattet, die einen 

dunkelgrünen Farbton aufweisen. Aufgrund des heute nicht ganz unversehrten Zustandes 

 
690 Ovid: Met. XI. 642 f. Nach der deutschen Übersetzung von Hermann Breitenbach, in: Ovid: 
Metamorphosen. S. S. 371 f.  



148 
 

des Freskos und der zum Teil abgeblätterten Farben, sind die Ansätze raubtier-, vogel- 

und schlangenartiger Elemente im unteren Bereich des geflügelten Mann-Mischwesens 

lediglich zu erahnen – »paresse uomo et avesse parti di fiera, di uccello, di serpente«, wie 

es in der invenzione heißt. Ebenso nur zu vermuten sind hier die »due porti«, von denen 

der Programmschreiber spricht und die dem 19. Gesang aus Homers Odyssee entspringen.  

Obwohl Zuccaris bildkünstlerische Ausführungen überwiegend den schriftlichen 

Hinweisen und Vorgaben zur Visualisierung entsprechen, lassen sich doch auch 

Abweichungen feststellen. Diese könnten zum einen, wie bereits angesprochen, durch die 

medialen Gegebenheiten, so wie auch durch den begrenzten Darstellungsraum begründet 

werden. Zum anderen ist davon auszugehen, dass der Maler mit dem Auftraggeber 

Alessandro Farnese selbst, auf der Grundlage von Caros Niederschrift, für die finale 

bildkünstlerische Realisierung Vereinbarungen traf, die dem ursprünglich aufgestellten 

Programm nicht in Gänze entsprachen. Darüber hinaus stand es dem Künstler, wie an 

entsprechenden Stellen des Programmes angemerkt, frei, seine Kreativität – wenn auch 

in begrenztem Maße – einzubringen. 

Den von Caro erwähnten Berg etwa hat Zuccari nicht in seine Darstellung aufgenommen. 

Auch sind am Fuße des Bettes weder eine Höhle noch ein Gewässer auszumachen, 

welches auf den Fluss Lethe hindeuten würde. Ebenso wurde von den zweifarbigen 

Gewändern, einem schwarzen und einem weißen, in die der Gott des Schlafes laut einiger 

antiker Autoren gehüllt sein soll, abgesehen. Somnus hat zwar Flügel am Rücken, jedoch 

trägt er keine an seinem Kopf. Morpheus dafür wurde ebenfalls mit Flügeln ausgestattet, 

auch wenn dies nicht in Caros Programmaufzeichnung genannt wird. Als geflügeltes 

Wesen jedoch beschreibt ihn Ovid in seinen Metamorphosen:  

[D]er Traumgott fliegt: er bewegt die Schwingen / geräuschlos / Durch das Dunkel der 
Nacht. Es dauert nicht lange, so kommt / er / In die haemonische Stadt und legt die Flügel 
beiseite.691  

Diese Ergänzung kann einerseits von dem Maler selbst stammen und lässt seine Kenntnis 

über das besagte Epos Ovids vermuten. Ebenso liegt es nahe, dass Kardinal Alessandro 

Farnese als humanistisch hoch gebildete Persönlichkeit den Künstler aufforderte, 

Morpheus, beruhend auf zuvor genannter Textpassage des Ovidischen Werkes, mit 

Flügeln abzubilden. Der Literat Caro empfiehlt Zuccari in seiner Anleitung, den 

Gestaltwandler Icelos als Mensch mit tierischen Körpermerkmalen auszustatten. Diesen 

 
691 Ovid: Met. XI. 650–652. Nach der deutschen Übersetzung von Hermann Breitenbach, in: Ovid: 
Metamorphosen. S. 372. 



149 
 

Darstellungshinweis überträgt Taddeo ebenso auf Phantasos, dessen Oberkörper als 

jener einer anthropomorphen männlichen Gestalt klassifiziert werden kann. Bei diesem 

Traumgott, der die Fähigkeit besitzt, sich in »Felsen und Balken und Wasser und Erde«692 

zu transformieren, tritt das metamorphotische Moment einer Verwandlung »in leblose 

Dinge«693 besonders deutlich zutage – ähnlich diverser Visualisierungen der von Apollon 

verfolgten und sich in einen Lorbeerbaum verwandelnden Daphne.694 

Besonders bemerkenswert sind Empfehlung und Ausführung der »große[n] Zahl von 

Träumen«.695 Neben den drei mit Namen aufgeführten Traumgöttern sind sie, laut der 

Metamorphosen Ovids, Kinder des Schlafgottes.696 Eine nähere Schilderung zum äußeren 

Erscheinungsbild dieser Traumwesen gibt es bei Ovid jedoch nicht. Desgleichen wird das 

Aussehen der Träume in Homers Odyssee, auf die Caro in seinem Programm für die 

Camera dell’Aurora ganz eindeutig Bezug nimmt, nicht näher definiert. Auch in Hesiods 

Theogonie, in dem der Schlaf beziehungsweise der Gott des Schlafes erstmals erwähnt 

wird, wird lediglich von einem »schwärmenden Volke der Träume«697 gesprochen. 

Aufgrund der mangelnden Beschreibung der die Träume symbolisierenden 

Erscheinungsformen in den Hesiodischen und Homerischen Versen sowie den 

entsprechenden Textstellen bei Ovid, ist der Rezipient dazu angehalten, sich mit nur 

kargen Hinweisen ein Bild dieser ungreifbaren Phantasmen zu imaginieren. Vor dem 

inneren Auge formiert sich ein Gedankenbild, das die beschriebenen Wesensarten der 

»schwärmenden« Träume nachempfindet. Gerade die ungreifbare, unbeständige und 

flüchtige Charakteristik der Träume veranlasst dazu, eine assoziative Verknüpfung zu 

Entitäten zu wagen, die, auch physisch, schwer zu fassen sind – wie etwa kleine, fliegende, 

flüchtige und rätselhafte Geschöpfe. Anschaulich ist daher Caros Darstellungsempfehlung 

der »gran quantità di Sogni«, die als »figurette, altre di bell’aspetto, altre di brutto, come 

quelli che parte dilettano e spaventano« und mit »l’ali ancor essi et i piedi storti come 

 
692 Ovid: Met. XI. 642. Nach der deutschen Übersetzung von Hermann Breitenbach, in: Ovid: 
Metamorphosen. S. 372. 
693 Ovid: Met. XI. 642. Nach der deutschen Übersetzung von Hermann Breitenbach, in: Ovid: 
Metamorphosen. S. 371 f.  
694 Exemplarisch sei an dieser Stelle der von dem sogenannten Meister IB mit dem Vogel zwischen 1500 
und 1510 geschaffene Holzschnitt Apollo und Daphne und die berühmte, rund achtzig Jahre nach 
Fertigstellung der Camera dell’Aurora geschaffene Marmorskulptur der vor Apollon fliehenden Daphne von 
Gian Lorenzo Bernini angeführt. 
695 VL. S. 104. 
696 »Doch von den Söhnen, den tausend, erweckt sich der Vater / den einen«. Ovid: Met. XI. 632. Nach der 
deutschen Übersetzung von Hermann Breitenbach, in: Ovid: Metamorphosen. S. 371. 
697 Hesiod: Theogonie. 209. Nach der deutschen Übersetzung von Johann Heinrich Voß, in: Hesiod: 
Theogonie oder: Der Götter und Göttinnen Geschlecht. Übersetzt v. Johann Heinrich Voß. Tübingen: Mohr 
1911. http://gutenberg.spiegel.de/buch/theogonie-3295/1 (Zugriff: 15.09.2018). 

http://gutenberg.spiegel.de/buch/theogonie-3295/1


150 
 

instabili et incerti« in eine entsprechende visuelle Form umzusetzen sind. In Vincenzo 

Cartaris Imagini delli dei de gl’antichi, das Annibale Caro, wie bereits erwähnt, für die 

Konzeption des Schlafzimmer-Bildprogrammes neben weiteren mythographischen 

Handbüchern konsultierte, finden die Träume lediglich im Zusammenhang der Sinnbilder 

Nacht und Schlaf Erwähnung. Bei seinen Ausführungen über die dunkle Tageszeit beruft 

sich der Autor der Imagini wiederum auf Ovids Werk Fasti: »Ouidio le dà vna ghirlanda di 

papauero che le cinge la fronte, & manda con lei vna gran compagnia di negri sogni.«698 

Abermals übermittelt jene die Nachtfigur umgebende Traum-»compagnia« das Bild einer 

flüchtigen, flatterigen Schar von Kreaturen. Ähnliche Merkmale haben die »innumerabili 

Sogni in diverse forme figurati«699, die laut Cartari den Schlafgott umringen. Etwas 

eingehender berichtet die Erzählinstanz in dem phantastisch-parodistischem Werk Verae 

Historiae des Lukian von Samosata über eine Schar von Wesen, die der Protagonist als 

Bewohner der Insel der Träume beschreibt. An entsprechender Stelle im zweiten Buch 

dieser satirischen Schilderung heißt es, dass »[es] unter ihnen einige geflügelte [gab]«.700 

Es ist anzunehmen, dass Annibale Caro neben den älteren und klassischen Epen ebenfalls 

Inspiration in dem fiktiven Reisebericht des im zweiten Jahrhundert wirkenden Autors 

fand. Darüber hinaus wird hier der Eindruck einer Vielgestaltigkeit der Traum-Kreaturen 

erweckt, die in den Verae Historiae durch die Umschreibung als »gran quantità di Sogni« 

suggeriert wird.  

Im Zusammenhang mit den sich durch Unbeständigkeit auszeichnenden fliegenden »certi 

figurette« aus Caros Programm, sind auch jene Flatterwesen von besonderem Interesse, 

die die Zukunft offenbarende Brizo umschwärmen. Es handelt sich hier um das 

Rundfresko, das Casa del sonno räumlich am nächsten ist. Wie auch Somnus wird die 

Göttin von geflügelten Figürchen umringt:  

Nell’altro peduccio, tra la facciata da piè et a man destra, farete Brinto, Dea de’ vaticinii et 
interpretante de’ sogni. […] [L]a farei ad uso di Sibilla, asisa a piè di quell’olmo descritto 
da Vergilio, sotto le cui frondi pone infinite imagini, mostrando che, sì come caggiano dalle 
sue fronde, così gli volino d’intorno nella forma che avemo loro data, e, come si è detto, 
quale più chiare, quale più fosche, alcune interrotte, alcune confuse e certe svanite quasi 
del tutto, per rappresentare con esse i sogni, le visioni, gli oracoli, le fantasme e le vanità 
che si veggono dormendo, che fin di queste cinque sorti par che le faccia Macrobio; et ella 

 
698 Cartari: Imagini. S. 175. 
699 Cartari: Imagini. S. 176. 
700 Lukian: Verae Historiae. II. 34. Nach der deutschen Übersetzung von Manuel Baumbach, in Lukian: 
Wahre Geschichten. 62. Zu einer detaillierteren Ausführung dieser Textstelle siehe auch Kap. III.1. 



151 
 

stia come in astratto per interpretarle.701 

Caro hat bei der Empfehlung für die Verbildlichung der weissagenden Göttin und den sie 

umgebenden Schwarm eine Passage des sechsten Gesangs aus Vergils Aeneis 

herangezogen. Die entsprechende Stelle, in der von einer Ulme mit in ihr wohnenden 

trügerischen Träumen die Rede ist, wird von Caro mit der Diversität der Träume nach 

macrobianischer Theorie verknüpft. In dem Epos Vergils heißt es:  

In der Mitte des Vorhofs breitet eine riesige schattenspendende Ulme ihre Zweige und ihr 
bejahrtes Geäst aus. Gemeinhin heißt es, darin hätten die trügerischen Träume ihre Nester 
und hingen unter allen Blättern.702 

Die fast elfengleichen Figürchen sollen hier alle Traum-Kategorien umfassen: »die 

Träume, Visionen, Vorhersehungen, die Trugbilder und die körperlosen 

Erscheinungen«.703 Das Flügel-Motiv, das bei den »unbeständige[n] und flatterhafte[n] 

Wesen«704 auszumachen ist, unterstreicht auch in diesem Fresko die assoziativ 

hervorgerufene Verbindung zum launenhaften Naturell der Träume. Darüber hinaus kann 

das Fliegen als Symbol des Abhebens in eine andere Daseinsebene interpretiert 

werden.705 Das Sujet des Fliegens in Verbindung der Träume und des Träumens 

manifestiert sich bereits im allgemein vorherrschenden Traumglauben der Antike: Der 

Traum als eine »Außenverursachung«706 trat der gängigen Anschauung nach als 

geflügeltes Wesen an den schlafenden Menschen heran.707 Bildkünstlerische Arbeiten, 

wie etwa eine Vasenmalerei aus dem vorchristlichen sechsten Jahrhundert, auf dem 

Herakles und der eingeschläferte Gigant Alkyones708 dargestellt sind, bekräftigen die 

 
701 Vasari: Le vite. S. 583 f. – »Im nächsten Zwickel, zwischen der Wand am Fußende und der zur rechten, 
stellt Brizo dar, die Göttin der Weissagung und Traumdeutung. […] [Ich] würde […] sie in der Art der Sibyllen 
gestalten: sitzend am Fuß der von Vergil beschriebenen Ulme, in deren Laubkrone unendlich viele Bilder 
hängen, und wenn sie aus ihren Zweigen herunterfallen, umschwirre sie Brizo in der von uns ersonnenen 
und geschilderten Art, die einen heller, die anderen dunkler, einige unterbrochen, andere verschwommen 
und manche fast ganz verflüchtigt. Auf diese Weise werden die Träume, Visionen, Vorhersehungen, die 
Trugbilder und körperlosen Erscheinungen dargestellt, die man im Schlaf sieht und Macrobius zufolge in 
diese fünf Kategorien eingeteilt sind. Und sie [Brizo] sei wie entrückt in ihre Deutung versunken«.  
(VL. S. 104). 
702 Vergil: Aeneis. VI. 282–284. Nach der deutschen Übersetzung von Volker Ebersbach, in: Vergil: Aeneis. S. 
166. 
703 VL. S. 104. 
704 VL. S. 104. 
705 Der Aspekt des Fliegens als analog-symbolische Übertragung des Emporsteigens in eine andere 
(transzendente) Erfahrungsebene ist bereits im Zusammenhang des Tageszeitenzyklus in den Stanze 
Nuove Ercoles II. (siehe Kap. III.1; Girolamo da Carpi: Der Raub des Ganymed) angesprochen worden.  
706 Rudolf Hiestand: Einleitung. In: Ders. (Hrsg.): Traum und Träumen. Inhalt, Darstellung, Funktion einer 
Lebenserfahrung in Mittelalter und Renaissance. Düsseldorf: Droste 1994. S. 5–14. S. 9. 
707 Vgl. Meier: Die Bedeutung des Traumes. S.76. 
708 Malerei auf einer Vase des Nikosthenes: Herakles und der eingeschläferte Gigant Alkyones. 6. Jh. v. Chr. 
Siehe hierzu Giulio Guidorizzi: Ikonographische und literarische Modelle der Traumdarstellung in der 



152 
 

Ansicht der abstrakt-bildhaften Übersetzung eines oder mehrerer geflügelter 

Traumwesen. 

In der schriftlichen Grundlage für Casa del sonno greift Annibale Caro demnach die in den 

Passagen der genannten antiken Schriften evozierte Gedankenverbindung der Träume als 

»instabili et incerti«, als unsteten Gegenstand auf. Marianne Zehnpfennig weist in ihrer 

Ausführung zu dem Casa del sonno-Fresko auf eine gleichnamige Zeichnung Jacopo 

Zucchis (Abb. 36) hin.709 In einer Weiterentwicklung des in dem Rundfresko von Taddeo 

Zuccari Gezeigten greift Zucchi das Motiv des Schlafgottes, der von einer polymorphen 

Schar an Traumwesen umgeben wird, auf. In seinem Werk, in dem Zucchi »den Angaben 

bei Ovid bzw. Caro viel wörtlicher [folgt]«710, wird die Vielfältigkeit der Kinder des 

Schlafgottes allerdings noch deutlicher, als es in dem der Ausmalung in der Camera 

dell’Aurora zugehörigen Rundfresko ersichtlich wird.711 

Kompositorisch weist das Fresko in der Camera dell’Aurora, wie bereits durch Eckhardt 

Leuschner festgestellt, eine Korrespondenz mit Michelangelos 1533 geschaffener 

Zeichnung Il Sogno auf.712 In Form eines Halbkreises im Bildhintergrund angeordnet, 

umgeben die dort skizzenhaft angedeuteten Laster einen Jüngling, der auf einem mit 

Masken gefüllten Kasten sitzt. Mit Hilfe göttlicher ›Erweckung‹ vermag er den irdischen 

Sünden zu entsagen. Wie Marianne Zehnpfennig in ihrer Dissertationsschrift bemerkt, ist 

die sichelförmige Anordnung von Figuren in Il Sogno bereits in mittelalterlichen 

Darstellungen auszumachen. So findet ein entsprechendes »Schema der Rundform«713 

etwa bei der Veranschaulichung der Sieben Freien Künste im Hortus Deliciarum Herrad 

von Landsbergs Anwendung. In ähnlicher Weise sind es die flatterhaften Traumnaturen, 

die den Schlafenden in Casa del sonno sichelförmig umgeben.  

III.2.7 Casa del sonno als Spielart politischer Ikonographie? 

Als fester Bestandteil des Bildprogrammes für die Camera dell’Aurora kann die 

Wandmalerei Casa del sonno bei der Untersuchung zum Herrschaftsbezug kaum singulär 

 
Spätantike. In: Giorgio Stabile u. Paravacini Bagliani (Hrsg): Träume im Mittelalter. Ikonologische Studien. 
Stuttgart: Belser 1989. S. 241–249. S. 241 f. 
709 Vgl. Zehnpfennig: ›Traum‹ und ›Vision‹. S. 95 f.  
710 Zehnpfennig: ›Traum‹ und ›Vision‹. S. 96. 
711 Vgl. hierzu Zehnpfennig: ›Traum‹ und ›Vision‹. S. 95 f. u. Edmund Pillsbury: Drawings by Jacopo Zucchi. 
In: Master Drawings 12 (1974) H. 1. S. 3–33 u. 65–88. S. 3, 14 u. 21. 
712 Vgl. Leuschner: Persona, Larva, Maske. S. 213. 
713 Zehnpfennig: ›Traum‹ und ›Vision‹. S. 49. 



153 
 

behandelt werden. Vielmehr steht sie in Korrelation mit den anderen gemalten Figuren, 

die thematisch mit den Themen der Tageszeiten, dem Schlafen, Träumen und der Ruhe 

sowie mit der Funktion des Raumes als Schlafgemach verbunden sind. Wie im Folgenden 

dargelegt wird, lassen sich sowohl das Gesamtprogramm als auch nur einzelne 

Bildsequenzen in Bezug zu dem Kardinalnepoten und Auftraggeber Alessandro Farnese 

setzen.  

Wie zu Beginn dieses Kapitels angesprochen wurde, waren die Bildsujets der öffentlich-

repräsentativen Räumlichkeiten im Palazzo Farnese in Caprarola vornehmlich jenen 

Themen gewidmet, die die Taten Papst Pauls III., der Farnese-Dynastie und jene des 

Kardinal Farneses selbst rühmten. In den privaten Gemächern, wie dem Ankleidezimmer, 

dem Studierzimmer und dem Schlafzimmer des Kardinals, welche zu Beginn der 1560er-

Jahre im sogenannten Sommerappartement des Gebäudes eingerichtet und nahezu 

zeitgleich malerisch ausgestaltet wurden, waren es vor allem aber mythologische 

Themen, die nicht unmittelbar auf eine enkomiastische Funktion hin ausgerichtet waren. 

Wie Julian Kliemann in seiner Monographie zu Wandmalereien in Italien anmerkt, sind es 

vor allem die dem privaten Gebrauch der Herrschaftsperson vorbehaltenen Kabinette, in 

denen auch geheimnisvolle Motive Einzug fanden.714  

Annibale Caro, der neben der Konzeption für die Camera dell’Aurora wohl auch für die 

anderen, nicht-öffentlichen Zimmer des heute als Sommerappartement bekannten 

Bereichs im Gebäudekomplex zuständig war, kreierte in seinen invenzioni die jeweilige 

Funktion des Raumes mit adäquaten Sinnbildern und Narrationen der klassischen 

Mythologie. In den dem öffentlichem Publikum nicht zugänglichen Gemächern fand ihre 

Darstellung Raum und Beachtung; sie dienten dem Wohlgefallen des Hausherrn, der sich 

durch seine tiefgreifende humanistische Bildung als Experte für antik-mythologische 

Themen auszeichnete. Es ist anzunehmen, dass diese weniger auf die Lobpreisung des 

Herrscherhauses ausgelegten, als vielmehr auf die Ästhetik und auf die Funktion des 

Raumes abgestimmten Malereien die profane Stellung des Kardinals innerhalb des 

klerikalen Amtes zum Ausdruck brachten. 

Wie aus der Programmschrift für das »Zimmer der Morgenröte« hervorgeht, wählte Caro 

für diesen privaten Raum des Kardinals das Thema der Nacht – »perché, oltre che sarebbe 

appropriata al dormire, sarebbe cosa non molto divulgata e sarebbe diversa dall’altre 

 
714 Vgl. Julian Kliemann: Profane Bildwelten. In: Ders. u. Michael Rohlmann (Hrsg.). In: Wandmalerei in 
Italien. Die Zeit der Hochrenaissance und des Manierismus 1510–1600. München: Hirmer 2004. S. 7–51. S. 
47. 



154 
 

stanze«.715 Die Nacht zeichnet sich demnach als unkonventionelles Bildthema aus, das 

überdies mit der Bestimmung des Raumes als Schlafgemach verquickt ist. Es ist ein recht 

exklusives Thema, dessen Programm »ohne […] [Annibale Caros] Erklärungen in seinem 

Brief an den Maler Taddeo Zuccari kaum verstanden worden [wäre].«716 In der 

Bilderfindung des humanistischen Beraters wird kein unmittelbarer Bezug der 

Darstellungsinhalte auf den Gran Cardinale hergestellt.  

Die Verknüpfung der Freskenmalereien zwischen dem fürstlichen Schlafgemach und 

Alessandro Farnese selbst wurde, wie Elisabeth Oy-Marra anführt, erst zu späterer Zeit 

durch Ameto Orti hergestellt, auf dessen poetische Äußerung zum »Zimmer der 

Morgenröte« die Betitelung der Camera dell’Aurora zurückzuführen ist717:  

In somni cubiculum, Parce tibi, atque animum, Princeps, furare labori, / Dum sopor 
obrepens ad tua tecta venit. / Proderit amplexu blandam excepisse quietem, / Et placidam 
gremio continuisse Deam. / At tu ne properes, Aurora, excere iacentem, / Et vigilem 
ingrate luce referre diem. / Sic ne te evellat dilecti e coniugis ulnis / Humida Nox tardis 
pigra vehatur equis.718 

Der Dichter Orti bekräftigt die von Caro in seiner invenzione beschriebene positive 

Konnotation der personifizierten Morgenröte und »empfiehlt Alessandro […] sich zu 

schonen, weist andererseits aber ›Aurora‹ an, den Schlafenden wieder zu wecken.«719 Die 

Nacht, der gemeinhin eine negative Konnotation inhärent ist, jedoch für den beständigen 

zyklischen Ablauf und als notwendige Stufe der Regeneration unabdingbar ist720, wird, 

wenn auch »nicht visuell nachvollziehbar von Aurora verdrängt.«721 

Die zu Beginn von Caro in der Programmschrift genannten »cose […] fuor dell’ordinario« 

in der Abgeschiedenheit des privaten Umfeldes darzustellen, kann in mehrfacher Hinsicht 

begründet werden. Zuerst – und so wird es auch von dem Gelehrten in der schriftlichen 

 
715 Vasari: Le vite. S. 576. 
716 Oy-Marra: Profane Repräsentationskunst. S. 146. Papst Gregor XIII., dem, als er in der Farnese-
Herrschaftsresidenz zu Gast war, wohl die »Camera dell’Aurora«, die »Stanza de Lanefici« und die »Stanza 
della Solitudine« für die Zeit seines Aufenthaltes überlassen wurde, legt in einem Bericht »eine ausführliche 
Beschreibung aller Fresken […] [und] Dinge« ab, »die nicht dargestellt, sondern nur im Programm von 
Annibal Caro zu finden waren.« (Kliemann: Caprarola. S. 436). 
717 Vgl. Oy-Marra: Profane Repräsentationskunst. S. 146 f. 
718 Baumgart: La Caprarola di Ameto Orti. S. 116, zitiert nach Oy-Marra: Profane Repräsentationskunst.  
S. 146. In der deutschen Übersetzung von Eike Schmidt heißt es: »Über das Schlafgemach. Schone dich, 
Fürst, und entziehe deinen Geist der Mühsal, wenn der Schlaf unvermerkt über dein Haus kommt. Es wird 
nützen, die gefällige Ruhe zu umarmen und die huldvolle Göttin im Schoß zu halten. Du aber, Aurora, halte 
an dich, den Schlafenden zu wecken und mit unwillkommenem Licht den wachen Tag heraufzubringen. Und 
um dich nicht aus der Umarmung des geliebten Gatten zu reißen, soll die taubenetzte Nacht müßig auf 
säumigen Rossen dahingeleiten.« 
719 Oy-Marra: Profane Repräsentationskunst. S. 147. 
720 Vgl. Gandolfo: Il »Dolce Tempo«. S. 207 f.  
721 Oy-Marra: Profane Repräsentationskunst. S. 146. 



155 
 

Überlieferung erläutert – gestalten sich die Entitäten des Schlafes und der Tageszeiten 

sowie die mit diesen in Verbindung stehenden Gottheiten als »convenienti al luogo«, also 

als angemessene Themen, die sich semantisch passend in den Schlafbereich einfügen. 

Zudem lassen sich die figurierten Tageszeiten als Symbol für das Verrinnen der Zeiten 

verstehen. Es ist ein Aspekt, dem, wie von Paolo Gasbarri geäußert, eine moralisch-

didaktische Dimension inhärent ist, wenn das Dahinfließen der Zeit gleichsam die 

Reflektion über die Vergänglichkeit und die Bedeutung des (eigenen) Lebens mit sich 

zieht.722 Zweitens sind Schlaf und Traum intime und singulär erfahrbare physisch-

psychische Erlebnisse des Individuums, die unter Ausschluss der Öffentlichkeit vollzogen 

werden. Das Traumsujet ist also für das private Umfeld angedacht und hieran gebunden. 

Nicht umsonst mahnt die Figur Angerona die den Raum Verlassenden an, Stillschweigen 

über das Gesehene und Geschehene zu wahren. Im Verborgenen soll, wie Paolo Gasbarri 

bemerkt, auch ein weiterer Aspekt bleiben, der über das im Programm 

Niedergeschriebene hinausgeht und einen nahezu subversiven Kern hat: Die Versöhnung 

der Alchemie und der vom Neuplatonismus durchzogenen Gnostik mit der christlich-

religiösen Frömmigkeit.723 Die Schlichtung der beiden antithetischen Themenfelder, die 

laut der These Gasbarris symbolhaft in der Gewölbemalerei sichtbar gemacht wird, 

gestalte sich, wie der Autor ausführt, als durchaus problematisch für einen Fürsten, der 

als Kardinal ein klerikales Amt bekleidete. Gerade deshalb kann die Verlagerung dieses 

Themenbereichs in das Umfeld des vornehmlich Privaten als gerechtfertigt angesehen 

werden. Darüber hinaus lassen sich die Darstellungen, in diesem Fall mit einer weniger 

kontroversen Behaftung, insofern auf den Auftraggeber Alessandro Farnese beziehen, als 

durch Casa del sonno und in den weiteren Darstellungen der Camera dell’Aurora antikes 

Gedankengut in bildgemachter Form zur Erscheinung kommt. Topoi der altertümlichen 

Mythologie und Lehren bringen das Traumthema im humanistischen Sinne zum 

Ausdruck. 

In seinen privaten Gemächern dargestellt, spiegeln die der klassischen Mythologie 

entnommenen Motive das persönliche Interesse des humanistisch orientierten 

Kardinalnepoten Pauls III. für das klassische Altertum wider. Der Hang zu antiken 

Themen, wie der griechisch-römischen Mythologie, findet demnach im Umfeld des 

Privaten Raum und Legitimation. Überdies lässt sich, wie schon bemerkt, eine Verbindung 

 
722 Vgl. Gasbarri: La Stanza dell’Aurora. S. 43. 
723 Vgl. Gasbarri: La Stanza dell’Aurora. S. 47. 



156 
 

der Person Alessandro Farnese zu seiner Tätigkeit als Kardinal herstellen. Seitdem Paul 

III. als Pontifex und sein Enkel Alessandro Farnese als Kardinal walteten, war es vor allem 

letzterer, der den Papst durch die Übernahme der profanen Verpflichtungen innerhalb 

des klerikalen Amtes entlastete. Die Bildmotive, die antike und, aus christlich-religiöser 

Perspektive, gar heidnische Gottheiten – so etwa Morpheus, Icelos und Phantasos auf Casa 

del sonno – zeigen, bringen, so meine These, die vornehmlich säkulare Einstellung des 

kirchlichen Nepoten zum Ausdruck. Bestärkt wird diese Ansicht durch die Behauptung 

Paolo Gasbarris, der einen tieferen Deutungsgehalt in der Gestaltung und Motivik des 

Deckenovals sieht. Wie aus Caros Schrift ersichtlich wird, hatte der Inventor des 

Bildprogrammes für das Schlafgemach des Farnese-Kardinals dezidierte Vorstellungen 

bezüglich der Kolorierung der Fresken. Gasbarri merkt an, dass derart exakte Vorgaben 

von einem Gelehrten wie Caro recht ungewöhnlich waren.724 Der Literat spricht in seinen 

an Zuccari gerichteten Empfehlungen etwa von »giallo oro«, »rosso«, »rosa«, »bianco«, 

»turchino«, »violetto«, »verde e nero«.725 Gasbarri stellt hier eine Relation mit den 

unterschiedlichen Stufen her, die ein Rohmetall im alchemistischen 

Umwandlungsprozess zu Gold durchläuft. Im Speziellen, so Gasbarri, deuteten die im 

Programm genannten Kolorierungen auf die Transmutationsstufen nigredo [= 

Schwärzung; erste Stufe], albedo [= Weißung; zweite Stufe] und rubedo [= Rötung; vierte 

Stufe] hin.726 Gasbarri zieht die Aussage zur Farbigkeit als Bekräftigung seiner These 

heran: Der Autor vertritt in seinem Beitrag über die Camera dell’Aurora die Ansicht, in 

den Malereien auf dem ovalen Deckenfeld seien Hinweise auf die Wandlungsprozesse der 

Alchemie auszumachen.727 

Die Vereinbarung der Antagonismen von Finsternis und Licht, von schattenhafter Nacht 

und verheißungsvollem Morgen sowie, gleichnishaft, von glaubensfester Frömmigkeit 

und neuplatonisch-gnostischen Ideen, deren bildhafte Gestaltung auf dem 

Deckenmittelfeld der Camera eine metaphorische Umsetzung gefunden haben mag, 

 
724 Vgl. Gasbarri: La Stanza dell’Aurora. S. 45. Als bemerkenswert herauszustellen ist, dass selbst die 
Grotesken innerhalb des Programmgefüges des »Zimmers der Morgenröte« neben ihrer eigentlichen 
Funktion als reine Dekorationselemente auch in inhaltlicher Übereinstimmung mit den sie umgebenden 
Hauptthemen zum Vorschein kommen sollten. 
725 Hier zusammengefasst durch Gasbarri: La Stanza dell’Aurora. S. 49. 
726 Vgl. Gasbarri: La Stanza dell’Aurora. S. 49. Darüber hinaus lässt sich in diesem Kontext, wenn auch von 
Gasbarri ausgespart, angesichts des in der Programmniederschrift spezifizierten »giallo oro« ebenso die 
dritte Stufe des Transformationsprozesses, citrinitas [= Gelbung] anführen. 
727 Vgl. Gasbarri: La Stanza dell’Aurora. S. 44. Alchemistische und astrologische Themen erfuhren im  
16. Jahrhundert und im Speziellen zu Wirkzeiten Kardinal Alessandro Farneses und Papst Pauls III. im 
gelehrten Umfeld einen enormen Aufschwung. Vgl. hierzu auch Kodera: Die gelehrte Magie der Renaissance. 
S. 345–387. 



157 
 

spiegelt wohl ebenso den Ausgleich der durchaus zwiespältigen Persönlichkeit 

Alessandro Farneses wider. Es scheint von Gasbarri nicht zu weit gegriffen, die in der 

Forschungsliteratur gemeinhin als Crepuscolo728 identifizierte, zentral dargestellte Figur 

auf dem ovalen Deckenfeld als »catalizzatore«729 zu bezeichnen. Es handelt sich um eine 

Mittlerfigur zwischen Nacht und Morgen als Träger oder Überbinger des Lichtes. Dieser 

Figur ist insofern eine besondere Bedeutung beizumessen, als sie als Sinnbild der 

Schlichtung beziehungsweise Überwindung entgegengesetzter Pole aufgefasst werden 

kann. Ich meine, dass die im Deckenfresko unübersehbare Präsenz des fackeltragenden 

Jünglings metaphorisch auf den Kardinal selbst hinweist – war dieser doch darum 

bemüht, seinen Hang zu neuplatonischen Themen und sein auf weltliche Aufgaben 

ausgerichtetes Amt mit christlich-religiösen Glaubenssätzen harmonisch zu vereinbaren. 

Analog kann die Person Alessandro Farnese als (Über-)Mittlerfigur zwischen christlicher 

Glaubensfestigkeit und ›weltlichem‹ Humanismus begriffen werden. Sinnbildlich lässt 

sich die Bemalung im zentralen Feld der Decke in der Camera dell’Aurora folglich mit der 

philosophischen Leitidee des Renaissance-Neuplatonismus auslegen, die der Kardinal in 

einer Person zu vereinen bemüht war: Die Auflösung der Diskrepanz zwischen weltlichen 

Freuden und religiöser Frömmigkeit – »der Mensch als Mikrokosmos, der alle Gegensätze 

in sich vereint, hat selbst die Fähigkeit, diese Gegensätze zu überwinden.«730  

Aus politischer Perspektive kommt dem Aspekt der Aussöhnung im Bezug auf die 

Amtsausübung Kardinal Alessandro Farneses ebenso große Bedeutung zu – hingewiesen 

sei an dieser Stelle auf das Bestreben der relativen politischen Neutralität gegenüber den 

rivalisierenden Mächten Frankreichs und Spaniens und den in Feindseligkeit 

gegenüberstehenden Herrschern Karl V. und Heinrich II. 

Der von den sowohl untadeligen als auch sündigen Träumen umkreiste Schläfer in Casa 

del sonno, der laut der Caroschen Programmschrift den Schlafgott figuriert, zeigt in seiner 

Position und Gestaltung ebenso die profane Tätigkeit des Schlafens selbst.731 Das Fresko 

wurde, wie aus der invenzione Caros hervorgeht, vis-à-vis der Schlafstatt Alessandro 

 
728 = »Abenddämmerung«, »Zwielicht«.  
729 Gasbarri: La Stanza dell’Aurora. S. 49. 
730 Zehnpfennig: ›Traum‹ und ›Vision‹. S. 71. 
731 Die sinnbildhafte Verschmelzung von der Tätigkeit des Schlafes und der Figur des Schlafgottes findet 
seine Begründung darin, dass »im Laufe der Zeit das Koboldartige dem Göttlichen vollständig Platz gemacht 
hat und dass der Schlafspender mit der Person des Schlafes ganz zusammenfällt« (Jolles: Hypnos. Sp. 324). 
Bereits schlafend wird der Schlafgott auf der sogenannten »Kypseloslade« gezeigt. Pausanias (um 115–180) 
schreibt in Graeciae descriptio V 18,1 von einer weiblichen Figur, womöglich Nyx, die links und rechts einen 
weißen und einen schwarzen Jungen, Hypnos und Thanatos trägt, die beide als schlafend dargestellt sind. 
Vgl. Jolles: Hypnos. Sp. 326. 



158 
 

Farneses gemalt. Wie Annibale Caro anmerkt, hätte der personifizierte Schlaf eigentlich 

im Lünettenzentrum gegenüber der Vigilanza dargestellt werden sollen – »ma perché mi 

pare meglio che stia sopra il letto, per alcune ragioni, porremo in suo luogo la Quiete.«732 

Durch die Platzierung des »Hauses des Schlafes« oberhalb des Bettes des Kirchenfürsten 

ergab sich der Eindruck der Ebenbildlichkeit zwischen dem Gran Cardinale und dem 

gemalten Schlafenden. 

Schlaf ist eine der sieben von Marsilio Ficino angeführten Formen der vacatio animae. 

Eine weitere definiert einen schwermütigen Zustand, der noch vor der Wende zur 

Renaissance verfemt war.733 Wieder war es Ficino, der die Auffassung über die zuvor als 

schmählich erachteten Phänomene Traum, Phantasie und auch Melancholie 

aufwertete.734 Die schwarze Galle setzt sich laut Ficino zum einen »durch 

Verbrennung«735 und zum anderen in ihrer natürlichen Form im Körper zusammen, 

wobei letztere, wenn nicht übermäßig vorhanden, vorteilhaft für eine kreative Befähigung 

eingesetzt werden könne.736 Wie auch der Schlaf und die Imagination ist die Melancholie 

eine Eigenart der »Innenschau«737. Traum und Melancholie werden in einen 

gemeinsamen Kontext gerückt; »[d]as Meditieren des Melancholikers ist dem Zustand der 

Traumverlorenheit vergleichbar, die jedoch nach Synesius gerade die Voraussetzung für 

die ›höchste Entrückung‹ der Seele […] ist.«738 

Das Schlafzimmer als abgeschiedener Rückzugsort dient – wenigstens in seiner 

funktionalen Bestimmung – der inneren Andacht des Kardinals; »[d]ie Einsamkeit, als 

eine der Voraussetzungen der ›vacatio mentis‹, fördert die Kontemplation und die ›innere 

Sammlung‹.«739 Die Lokalisierung des hier in eine gestalterische Bildsprache übersetzten 

Traumsujets entspricht metaphorisch einer innerlichen Versenkung im mehrfachen 

Sinne: Erstens kann die Villa, in der sich die Camera dell’Aurora und mit ihr das Casa del 

 
732 Vasari: Le vite. S. 580. – »Da er mir aber aus verschiedenen Gründen besser über dem Bett zu passen 
scheint, werden wir an seiner Stelle die Ruhe zeigen.« (VL. S. 100). 
733 So wurde die Melancholie als pathologisches Symptom gedeutet, das durch ein gestörtes Gleichgewicht 
des Säftehaushalts im Körper und durch einen Überschuss an schwarzer Galle hervorgerufen wurde, was 
schwermütiges Verhalten zur Folge hatte. Vgl. Doosry: Einleitung. S. 13. 
734 Vgl. Gantet: Der Traum in der Frühen Neuzeit. S. 136; vgl. Scharold: Vom Wunderbaren. S. 241 f. u. 258. 
735 Werner Friedrich Kümmel: Der Homo litteratus und die Kunst, gesund zu leben. Zur Entfaltung eines 
Zweiges der Diätetik im Humanismus. In: Rudolf Schmitz u. Gundolf Keil (Hrsg.): Humanismus und Medizin. 
Weinheim: Acta Humaniora 1984. S. 67–85. S. 76. 
736 Vgl. Kümmel: Der Homo litteratus. S. 76; vgl. Wittstock: Melancholia translata. S. 64.  
737 Zehnpfennig: ›Traum‹ und ›Vision‹. S. 24. 
738 Zehnpfennig: ›Traum‹ und ›Vision‹. S. 24. 
739 Zehnpfennig: ›Traum‹ und ›Vision‹. S. 26. Zehnpfennig bezieht sich hier auf Hugo von Trimberg: Der 
Renner. 1290-1313. Erstdruck: 1549. Zeile 10326 ff. Vgl. hierzu auch Gandolfo: Il »Dolce Tempo«. S. 232. 



159 
 

sonno-Fresko befinden, in ihrer Tradition der villeggiatura als Rückzugsort und Stätte der 

Kontemplation und »Rekreation der eigenen Kräfte«740 angesehen werden. Die zweite 

Begegnungsebene der Meditation findet im Schlafzimmer statt, in dem der Kardinalsfürst 

im Zustand des Sinnierens und Schlafens die reinste Form mentaler Vertiefung erfährt. In 

der Denkart Heraklits, »[d]ie Wachen haben eine einzige gemeinsame Welt, im Schlaf 

wendet sich jeder seiner eigenen zu«741, umgibt Alessandro Farnese während seines 

Ruhezustandes ein Umfeld des Schlafes und Traumes, eine eigene Welt des 

Geheimnisvollen.  

In vergleichbarer Weise gestaltet sich der Schlaf als Form der inneren Einkehr und 

Versenkung als ein konstitutives Motiv der Hypnerotomachia Poliphili Francesco 

Colonnas, das gleich zu Beginn des Romans in Erscheinung tritt: Zunächst fällt der 

Protagonist in einen tiefen Schlaf, woraufhin er, bereits schlafend, in eine weitere Ebene 

des Traumes eintaucht.742 Die mehrfach eingebettete ›Schlafmeditation‹ wird bei Colonna 

von »tiefere[n] Einsichten«743 begleitet.  

Im Schlafgemach Alessandro Farneses begegnen sich Schlaf und Meditation. In diesem 

Kontext ist Francesco Gandolfos Äußerung zur Stellung und Bedeutung der Endymion-

Darstellung von besonderem Interesse. Für die spirituelle Liebe stehend, stellt der Hirte 

durch die ›Erleuchtung‹ Lunas im Schlafe den höchsten Grad der Vereinigung mit dem 

Göttlichen dar. Bezugnehmend auf das Phänomen der vacatio animae zieht Gandolfo eine 

Parallele zwischen Endymion und dem in der Camera dell’Auora Ruhenden: Wie auch 

dem jungen Hirten durch göttliche Einwirkung und ›Reinigung‹ ein Aufstieg zu 

transzendenten Sphären ermöglicht wird, so ist es im Schlafzimmer Alessandro Farneses 

der Götterbote, der dem Schlafenden mit seinem Merkurstab dazu verhilft, dem 

Göttlichen nahe zu kommen. Der hier beschriebene Schlaf ist folglich eine Form des 

Erkenntnisgewinns744; Schlaf und Traum, die Metathemen des Raumes, offenbaren sich 

dem Schlafenden metaphorisch als Wege zur Weisheit und zu den göttlichen 

Geheimnissen.  

Die im Vorfeld erwähnte Analogie zur 1533 geschaffenen Zeichnung Michelangelos, Il 

sogno, beruht nicht alleine auf dem bereits genannten formal-kompositionellen Aspekt, 

 
740 Oy-Marra: Profane Repräsentationskunst. S. 147. 
741 Heraklit: Fragmente. 6., unveränd. Aufl. Griechisch und Deutsch. Hrsg. von Bruno Snell. München: 
Heimeran 1976. B 89. 
742 Siehe hierzu die Ausführungen in Kap. II.2. 
743 Fierz-David: Der Liebestraum des Poliphilo. S. 55. 
744 Vgl. Gandolfo: Il »Dolce Tempo«. S. 214. 



160 
 

sondern lässt sich darüber hinaus auch hinsichtlich inhaltlich-semantischer 

Gesichtspunkte erfassen: So wie der Jüngling auf Il sogno den irdischen Verlockungen 

durch Tugendhaftigkeit entsagen soll, obliegt es ebenso der schlafenden Figur auf Casa 

del sonno, die wahren von den falschen Träumen zu trennen. Die Entscheidung erfolgt im 

Zustand des Schlafes, was ein Äquivalent zu einem weiteren Bildwerk, nämlich Raffaels Il 

sogno del cavaliere eröffnet. Im Sinne des auf Prodikos zurückgehenden Mythos des 

Herakles am Scheideweg muss sich der schlafende Ritter zwischen dem beschwerlichen, 

aber untadeligen Weg und jenem mühelosen, jedoch verwerflichen entscheiden. In 

entsprechender Weise wird die schlafende Gestalt in Casa del sonno von zweierlei 

gearteten Naturen – »I sogni falsi« und »I veri« umgeben. Ebenso wie die wahren und die 

falschen Träume auf den Schläfer wirken, so möge auch der im Schlummer versunkene 

Farnese-Kardinal in gleichnishafter Weise zwischen den übel-trügerischen und wahren, 

untadeligen Träumen unterscheiden. Es ist ebenso möglich, dass die falschen und wahren 

Träume allegorisch für die irdischen Freuden (»sogni falsi«) und die gänzliche 

Hinwendung zum Göttlichen (»I veri«) stehen könnten. Die konträren Auffassungen in 

sich harmonisch in Einklang zu bringen, »ist das Resultat der Erkenntnisfähigkeit des 

Menschen«.745 

Man kann vermuten, dass die sowohl in Caros Bildprogramm als auch die im Bild für die 

Träume stehenden und in zwei Lager unterteilten Flatterwesen wiederum eine Allusion 

auf das zwiespältige Wesen des Kardinals darstellen. Der sorgenvolle Gesichtsausdruck 

des jungen Schläfers in dem Fresko lässt sich, wie zuvor angesprochen, als Zeichen des 

melancholischen Sinnierens lesen. Der Schlafende in dem Fresko ließe sich demnach als 

symbolisches Konterfei des Kardinals deuten, der Reflexionen über die mannigfachen 

Zwiespälte anstellt. 

Für den angesprochenen Gewissenskonflikt des Kardinals sind fernerhin biographische 

Aspekte anzuführen. 1560 wurde Gian Pietro Carafa nach der nur einmonatigen Amtszeit 

Marcellus’ II. zum neuen Papst ernannt. Carafa beziehungsweise Paul IV. kollidierte als 

tonangebender Fürsprecher der Inquisition und seiner skrupellos geführten 

Kirchenpolitik mit dem vornehmlich irenischen Vorgehen und der neutralen Haltung 

Papst Pauls III., der sich Kardinal Alessandro Farnese verschrieben hatte. Dies galt im 

Besonderen für den Neffen Pauls IV., der von seinem Onkel mit maßgeblichen 

Vollmachten betraut wurde. Durch das Bündnis Kardinal Carafas mit dem König von 

 
745 Zehnpfennig: ›Traum‹ und ›Vision‹. S. 72. 



161 
 

Frankreich wurde das auf Ausgeglichenheit abzielende taktisch-diplomatische Verhältnis 

zwischen dem Kirchenstaat und den Rivalen Heinrich II. sowie dem Haus Habsburg 

zunichtegemacht. 

Die innere Divergenz, der Kardinal Alessandro Farnese womöglich ausgesetzt war, 

basierte auf der einen Seite auf seiner Aufgabe als dem kirchlichen Oberhaupt 

unterstehender Amtsträger und auf der anderen Seite auf seiner Verachtung der perfiden, 

inhumanen Politikausübung der Carafa-Familie. 

Die Camera dell’Aurora als Schlafgemach Alessandro Farneses gestaltet sich als ein 

durchaus exklusiver Bereich, in dem der Kardinal im Zustand des Schlafes und der 

inneren Versunkenheit zu bedeutungsvollen Eingebungen und Erkenntnissen über 

göttliche Geheimnisse gelangt und seine dualistische Persönlichkeit und Gesinnung auf 

symbolische subtile Weise zur Erscheinung kommt. Darüber hinaus gibt es 

Bildbestandteile auf Casa del sonno, die auf die feudale Herkunft des Kardinalfürsten 

hinweisen könnten. Es handelt sich um die Darstellung von Morpheus, Phantasos und 

Phobetor-Icelus. In den Metamorphosen, in denen Ovid die Eigenschaften der 

Traumgötter zur Sprache bringt, wird der fürstliche Bezug explizit herausgestellt:  

Diese [= die Söhne des Somnus, H. C.] pflegen sich nächtlicherweise nur Fürsten zu zeigen 
/ Und dem Adel, doch andre durchschweifen die Leute des / Volkes.746  

Da sich die gestaltwandlerischen Söhne des Schlafes Alessandro Farnese auf dem über 

der fürstlichen Ruhestätte platzierten Casa del sonno »nächtlicherweise […] zeigen«, wird 

die Exklusivität und vorrangige Stellung des Kardinalfürsten vor der einfachen 

Bevölkerung zum Ausdruck gebracht. Bernhard Maaz hat diesen Aspekt in ähnlicher 

Weise bereits im Zusammenhang mit dem Herzog von Ferrara, Modena und Reggio, 

Ercole II. d’Este, und dem im vorherigen Kapitel III.1 behandelten Ölgemälde Un sogno 

von Battista Dossi, das etwa zwanzig Jahre vor Casa del sonno gemalt wurde, 

angesprochen. Maaz richtet seinen Fokus hierbei auf die hybriden Tiergestalten, die einen 

wesentlichen Teil des Dossi-Gemäldes einnehmen und für den Traumgott Icelus stehen 

könnten.747 Die Ehre gebührte im »Zimmer der Morgenröte« freilich dem Kardinal selbst, 

jedoch auch jenen auserwählten Persönlichkeiten, die Zutritt zu der Camera erhielten –  

[j]e intimer und privater der Empfang eines Gastes inszeniert wurde – und was macht den 
Besucher neugieriger als ein fremdes Schlafzimmer? –, umso grösser war das Privileg und 

 
746 Ovid: Met. XI. 644. Nach der deutschen Übersetzung von Hermann Breitenbach, in: Ovid: 
Metamorphosen. S. 372. 
747 Vgl. Maaz: Denkbilder. S. 410. Siehe hierzu auch Kap. III.1. 



162 
 

die Verpflichtung, die ihm damit zuteil wurden.748  

Die eigentliche Geisteshaltung des Kardinals findet also im Schutze des (formal) privaten 

Bereichs ihre Verbildlichung, die außer dem Kardinalsfürsten selbst wohl lediglich seinen 

engen Verbündeten beim gestatteten Zugang zu den Privatgemächern zu Teil wurde.  

Die Themenfelder Nacht, Schlaf und vor allem Traum gestalten sich als durchaus 

humanistische Themen, die mittels einer raffinierten invenzione und virtuoser visueller 

Umsetzung unter Ausschluss der Öffentlichkeit der nur hochrangigen Betrachterschaft 

verfügbar waren. Deshalb ist den mystisch wirkenden Fresken mit ihren teils 

unkonventionellen Motiven, die lediglich ausgewählten Persönlichkeiten, wie Gregor 

XIII., vorbehalten waren, eine politische Bedeutung inhärent. Als Gast in der 

Farnesianischen Residenz in Caprarola wurden dem ab 1572 amtierenden Pontifex 

maximus offenbar die privaten Gemächer Alessandros im Sommerappartement, die 

Stanza dei Lanefici, die Stanza della Solitudine und die Camera dell’Aurora, zur Verfügung 

gestellt.749 

Dem in die Camera dell’Aurora Eintretenden offenbart sich hier nicht nur der durch die 

enigmatischen Themenfelder Schlaf und Traum ausgelöste Exklusivitätscharakter, 

sondern es eröffnete sich überdies ein Ambiente, in dem wichtige Unterredungen intra 

muros stattfinden konnten. Wie die Päpste gewährten auch Kardinäle (geheime) 

Audienzen.750 Diese konnten auch in nicht-öffentlichen Gemächern, wie dem 

Schlafbereich, geführt werden, womit den Empfängen der Charakter einer konspirativen 

Zwiesprache zukam751 und »das cubiculum auch einen öffentlichen Charakter und 

 
748 Tristan Weddigen: Raffaels Papageienzimmer. Ritual, Raumfunktion und Dekoration im Vatikanpalast 
der Renaissance. Emsdetten: Ed. Imorde 2006. S. 101. An dieser Stelle sei angemerkt, dass das Schlafzimmer 
Camera dell’Aurora von Kardinal Alessandro Farnese wohl tatsächlich als solches genutzt und nicht 
lediglich als derartiges arrangiert wurde. In anderen Fällen etwa »wurden spezifische Räume für Empfänge 
mit Prunkbetten ausgestattet und dahinter lag ein weiterer Raum, der dann tatsächlich nur zum Schlafen 
diente«. (Ilaria Hoppe: Das Bett in der Frühen Neuzeit: Praktiken der Vergesellschaftung am Beispiel 
Florenz. In: Irene Nierhaus u. Kathrin Heinz (Hrsg.): Matratze, Matrize. Möblierung von Subjekt und 
Gesellschaft. Konzepte in Kunst und Architektur. Bielefeld: transcript 2016. S. 389–410. S. 395. Hoppe 
bezieht sich hier auf Michael H. Sprenger: Das höfische Bett. Überlegungen zu einem bedeutenden Möbel in 
der fürstlichen Repräsentation der Frühen Neuzeit. In: Barockberichte (2007) H. 48 / 49. S. 162–175. S. 
165). Vgl. hierzu auch Andreas Tönnesmann: Le palais ducal d’Urbino. Humanisme et réalité sociale. In: Jean 
Guillaume (Hrsg.): Architecture et vie sociale. L’organisation intérieure des grandes demeures à la fin du 
Moyen Age et à la Renaissance. Paris: Picard 1994. S. 137–153. S. 146. 
749 Vgl. Kliemann: Caprarola. S. 436. 
750 »Die Audienz war seit dem Mittelalter Bestandteil des fürstlichen Tagesablaufs und ermöglichte eine 
geregelte Kommunikation mit Untertanen und anderen Machthabern.« (Weddigen: Raffaels 
Papageienzimmer. S. 137). 
751 Vgl. Weddigen: Raffaels Papageienzimmer. S. 139. Päpstliche »Privat- und Geheimaudienzen [fanden 
manchmal] in einer nicht näher bezeichneten […] camera sua statt. Dabei handelt es sich tendenziell um 
einen Privatraum in der Art der Stanzen oder wahrscheinlicher um die camera sua cubiculare, das 
cubiculum.« Weddigen: Raffaels Papageienzimmer. S. 139. 



163 
 

repräsentativen Anspruch hatte.«752 Hier wird die symbolische Funktion der Göttin der 

Verschwiegenheit, Angerona, deutlich, indem sie dem den Raum Verlassenden ermahnt, 

die möglicherweise geheimen Inhalte wichtiger Unterredungen nicht öffentlich 

preiszugeben. 

Die vornehmlich in den privaten Gemächern dargestellten wohldurchdachten 

Verbildlichungen repräsentieren Ingeniösität und Können des humanistischen Beraters 

und des Malers, mit denen sich der Kardinal zu rühmen wusste. Dies trifft insofern 

besonders auf Zuccaris Rundfresko Casa del sonno zu, als für die Visualisierung des 

Traumthemas, wie bereits ausgeführt, keine normative Ikonographie vorhanden ist. 

Aufbauend auf vorhandenen (literarischen) Quellen und ergänzt mit eigener 

Phantasievorstellung erhält der Traum eine ästhetische Form, die eklektisch und 

innovativ zugleich ist. 

III.2.8 Die ›Rechristianisierung‹ des Kardinals – Das Traumsujet als biblisches 

Motiv in der Stanza dei sogni  

Die Freskendarstellung in der Stanza dei sogni des Winterappartements, dessen 

Ausgestaltung in der Residenz in Caprarola zwischen 1569 und 1575 erfolgte753, deutet 

auf eine Veränderung der Geisteshaltung des Kardinals hin. Es ist nicht nur das 

Traumthema, das sich in Sommer- und Winterappartement durch eine heterogene 

Bildmotivik auszeichnet. Auch andere Bereiche der funktional und räumlich äquivalenten 

Zimmer des Winterappartements, welche für die private Nutzung vorgesehenen waren, 

stehen nun unter dem Zeichen einer apodiktischen Glaubensfestigkeit, die es zu vertreten 

galt.  

Nachdem die Innendekoration der Gemächer im Sommerappartement Mitte der 1560er-

Jahre fertiggestellt worden war, übernahm Federico Zuccari die Leitung der 

Malerarbeiten, mit der zuvor sein zu diesem Zeitpunkt bereits verstorbener älterer 

Bruder Taddeo betraut war. Federico wiederum wurde, nach zahlreichen Disputen mit 

Kardinal Farnese, von Jacopo Bertoja (Jacopo Zanguidi) von seiner Position abgelöst. 

Diesem trug Alessandro Farnese auf, die privaten Räumlichkeiten auf der linken, in 

 
752 Weddigen: Raffaels Papageienzimmer. S. 139. Weddigen thematisiert das Schlafzimmer an genannter 
Stelle im Kontext Julius’ II. 
753 Vgl. Coffin: The Villa. S. 287. 



164 
 

Richtung Süden gerichteten Palazzo-Seite auszumalen.754 Im Gegensatz zu den in 

Funktion, Bauweise und Anordnung deckungsgleichen privaten Räumen des 

Sommerappartements wurden in dem rund ein Jahrzehnt später ausgestalteten Schlaf-, 

Umkleide- und Studierzimmer auf der Südseite des Gebäudes keine klassisch-

mythologischen, sondern religiös-theologische Motive zur Darstellung gebracht – 

»weitaus angemessener für einen Kardinal zur Zeit der Gegenreformation […], wobei 

jedoch die Prinzipien, die die Themenwahl bestimmten, beibehalten wurden.«755 Es 

entsteht der Eindruck, als stünde die Ausmalung der Privatgemächer auf der Südseite des 

Baukomplexes, entgegen der privaten Räumlichkeiten im Norden, in keinem in sich 

geschlossenen Zusammenhang mit den komplexen Programmen der humanistischen 

Literaten, die im Dienste Alessandro Farneses die ikonographischen Raumprogramme 

erstellten.756 Vielmehr wirken die Themen hier disparat und willkürlich zusammengefügt. 

Clare Robertson ist in ihrer Annahme beizupflichten, wenn sie die nun auf explizit 

religiöse Themen fixierte Ausmalung der privaten Räumlichkeiten im 

Winterappartement auf die intensivere persönliche Auseinandersetzung des Kardinals 

mit christlicher Frömmigkeit und im Speziellen mit der gegenreformatorischen 

Entwicklung zurückführt.757  

Das entsprechende Gegenstück zum Schlafzimmer auf der Nordseite der Anlage, Camera 

dell’Aurora, bildet im Bereich des Winterappartements die sogenannte Stanza dei sogni – 

das »Zimmer der Träume«. Da Kardinal Gugliemo Sirleto (1514–1585) nachweislich die 

invenzione für das Studiolo, die Sala della Penitenza, zusammenstellte, kann vermutet 

werden, dass er ebenso für die Konzeption der Stanza dei sogni verantwortlich war.758 Im 

»Zimmer der Träume«, dem Schlafgemach des formal für die Wintermonate 

vorgesehenen Appartements, zeigt sich das Traumsujet im Mittelfeld des Deckenovals in 

Form der wohl geläufigsten biblischen Traumdarstellung: Zu sehen ist »Der Traum Jakobs 

von der Himmelsleiter« (Gen 28, 10–18) (Abb. 37) – ein Motiv, das seit alters her einer 

festen Bildtradition verschrieben ist. Die Veranschaulichung zeigt nicht nur den 

 
754 Vgl. hierzu auch Coffin: The Villa. S. 287 f. 
755 Kliemann: Caprarola. S. 435. Der mittlere Raum, Stanza dei Giudizi, weicht in dieser Hinsicht jedoch von 
der symmetrisch angeordneten Stanza dei Lanefici ab, da in diesem Pendant des Winterappartements keine 
einem Ankleidezimmer nahestehende Thematik, sondern gerichtliche Geschehnisse, wie etwa das Urteil 
des Salomon, gezeigt werden. Vgl. Kliemann: Caprarola. S. 435; Robertson: »Il Gran Cardinale«. S. 105.  
756 Vgl. auch Coffin: The Villa. S. 289. 
757 Vgl. Robertson: »Il Gran Cardinale«. S. 116 u. 122 f. 
758 Vgl. Loren Partridge: The Farnese Circular Courtyard at Caprarola: God, Geopolitics, Genealogy, and 
Gender. In: The Art Bulletin. 83 (2001) H. 2. S. 259-293. S. 287, Anm. 4. 



165 
 

schlafenden Protagonisten Jakob, sondern auch das Traumgeschehen, wobei die Leiter 

»die Verbindung der irdischen mit der Himmelswelt«759 versinnbildlicht. In den Tondi 

und Kassettenausmalungen sind weitere biblische Themen aus dem Alten Testament 

visualisiert worden, die alle auf einen göttlichen Einfluss im Zustand des Schlafes 

respektive Traumes hindeuten: Gezeigt werden Adam, dem Gott während seines tiefen 

Schlafes Fleisch aus seiner Rippe schneidet und hieraus Eva erschafft (Gen 2, 21–22) 

sowie der Prophet Elija in der Wüste, der während seines Traumes von einem Engel 

gestärkt wird und so den Gottesberg Horeb erreicht (3 Kön 19, 4–8). Außerdem ist hier 

der zweite Traum Nebukadnezars zu sehen, der im Buch Daniel geschildert wird und in 

dem der babylonische König von einem mächtigen, besiedelten Baum träumt, dessen 

Fällung von Daniel als Vorwarnung begriffen wird, weshalb er Nebukadnezar zum Tilgen 

seiner Sünden durch rechtes Handeln rät (Dan 4, 7–24). Überdies werden in der Stanza 

dei sogni die Träume Josefs aus dem Buch Genesis angedeutet, in denen Getreidegarben 

und Sterne sich ihm zuneigen und sich vor ihm verbeugen und ihn so als König 

kennzeichnen (Gen 37, 5–10). In den Kassetten im Zentrum der vier Lünetten sind vier 

weitere biblische Traum- und Schlafszenen gemalt worden: der erste Traum König 

Nebukadnezars von einem gewaltigen Standbild aus unterschiedlichen Metallen und 

Füßen aus Ton, das durch einen einzelnen gelösten Stein zerstört wird (Dan 2, 31–45). 

Weiter ist die im sechzehnten Kapitel des Buches der Richter geschilderte Szene zu sehen, 

in der Samson auf den Knien seiner Ehefrau Dalila eingeschlafen ist und diese ihm seine 

Locken, welche ihn unbesiegbar machen, abschneidet (Ri 16, 19). In den anderen beiden 

Kassettenfeldern werden die Träume des Pharaos von sieben wohlgenährten und sieben 

mageren Kühen und von ebenso vielen vollen und ausgedörrten Ähren dargestellt. Diese 

pharaonischen Träume werden von Josef als Zeichen für sieben Jahre des Überreichtums 

und sieben Jahre der Hungersnot gedeutet (Gen 41, 1–36). Weiter ist Josef, der die Träume 

des im Dienste des Pharaos stehenden Mundschenks und Bäckers ausgelegt hat (Gen 40, 

5–19), im Gefängnis gemalt worden.760  

Die Entscheidung, in der Stanza dei Sogni Traumdarstellungen schaffen zu lassen, die auf 

biblischen Grundlagen beruhen, begründet sich zum einen wohl in der sich im Zuge der 

 
759 Jan Harasimowicz: Traum und Politik. S. 183. Francesco Gandolfo meint in der Darstellung des 
Himmelsleiter-Traumes eine »perfetta allegoria« (Gandolfo: Il »Dolce Tempo«. S. 223) im Sinne des 
Neuplatonismus zu erkennen, die den Aufstieg des Menschen zum Göttlichen in visuell unmittelbar 
erkennbarer Form zum Ausdruck bringt. Als weitere neuplatonische Komponente erachtet Gandolfo das 
Erkennen des Traumgehaltes durch den Träumer. Vgl. Gandolfo: Il »Dolce Tempo«. S. 223. 
760 Vgl. Gandolfo: Il »Dolce Tempo«. S. 221. 



166 
 

gegenreformatorischen Bewegung in den 1560er-Jahren entwickelnden »reuevolle[n] 

Frömmigkeit«761 italienischer Kardinäle. Zum anderen und vor allem ist besagter 

Gesinnungsumschwung, der sich im Winterappartement widerspiegelt, möglicherweise 

auf Begebenheiten persönlich-biographischen Charakters zurückzuführen, die sich in den 

letzten drei Lebensjahrzehnten Alessandros ereigneten. In diesem Kontext sei zunächst 

auf die Seeschlacht von Lepanto im Oktober des Jahres 1571 hingewiesen, die von Papst 

Pius V. und der von ihm gegründeten Heiligen Allianz angebahnt wurde. Der Sieg, den der 

Kirchenstaat zusammen mit Venedig, Genua und Spanien gegen die osmanische Flotte 

davontrug, hatte eine fundamentale Bedeutung für das katholische Christentum, da es das 

»tatsächliche Ende der türkischen Vorherrschaft im Mittelmeer«762 anzeigte. Als 

Verfechter der Kirchenpolitik Pius’ V., den Alessandro Farnese im Konklave von 1565/66 

selbst für die Papstwahl aufgestellt hatte, musste der Kardinal seine der christlichen 

Lehre entsprechende Einstellung in angemessenem Maße demonstrieren. Ein weiterer 

Grund für die augenfällige Hinwendung zu dezidiert christlichen Themen im 

Winterappartement ist in der Absicht des Kardinals zu vermuten, im Konklave von 1572 

selbst zum Pontifex ernannt zu werden. Dieses Bestreben blieb jedoch aufgrund des 

Eingreifens Philipps II. erfolglos. 

Bei der Ausgestaltung des Winterappartements im Palazzo Farnese hat sich folglich ein 

semantischer Wandel vollzogen, der vor dem Hintergrund gegenreformatorischer und 

biographischer Ereignisse als Konsequenz der ideologischen Wende Alessandro Farneses 

angesehen werden kann und folglich die mit voranschreitender Zeit (wieder-)erlangte 

Spiritualität des Kardinalnepoten Pauls III. widerspiegelt. 

III.2.9 Zwischenfazit  

Im 16. Jahrhundert wurde im Besonderen das Traummotiv im Sinne der christlichen 

Lehre als prophetisches Medium verstanden, mittels dessen, wie in diversen Bibelstellen 

aufgegriffen, göttliche Botschaften überbracht werden konnten. Im Gegensatz zu anderen 

klerikalen Amtsinhabern, die beispielsweise eine ihre kirchliche Stellung legitimierende 

Visionsdarstellung in Auftrag gaben, veranlasst Kardinal Alessandro Farnese für sein 

Ruhegemach in der Camera dell’Aurora die Schlaf- beziehungsweise Traumthematik in 

 
761 Firpo: Der Kardinal. S. 140. 
762 Salvatore Bono: Piraten und Korsaren im Mittelmeer. Seekrieg, Handel und Sklaverei vom 16.–19. 
Jahrhundert. Stuttgart: Klett-Cotta 2009. S. 35. 



167 
 

antik-mythologischer Gestaltung visualisieren zu lassen – ohne visionäres Moment. 

Anstelle eines biblisch überlieferten Themas entwickelt Caro ein traumaffines Bild, das 

dieses abstrakte Phänomen, rekurrierend auf Schlaf- beziehungsweise Traumtopoi der 

klassischen Mythologie, in sinnbildhafter Form verkörpert. Der Darstellung des Freskos 

»Haus des Schlafes«, die sich wohl kaum mit dem streng christlichen Traumverständnis 

vereinbaren lässt, ist dennoch ein Glaubensaspekt inhärent. Dieser wird nicht durch den 

narrativen Gehalt des Bildes übermittelt, sondern dem humanistisch-gelehrten 

Betrachter in subtiler Weise suggeriert: Der neuplatonischen Auffassung über den Traum 

folgend ist die unsterbliche Seele des tugendhaft lebenden Menschen imstande, in diesem 

Zustand eine höhere Form der Erkenntnis und eine Annäherung an das Göttliche, 

Transzendente zu erreichen. Dies berührt die Annahme Gasbarris, der, wie bereits zuvor 

angeführt, in den Darstellungen des ovalen Zentralfreskos eine Analogiesetzung des 

alchemistischen und, im übertragenen Sinne, des geistigen Reinigungsprozesses und 

letztendlich das Erfahren der »sapienza filosofica« – der »philosophischen Weisheit« – 

vermutet. Das Vermögen, eine übersinnliche Erfahrungsebene zu erlangen, ließe sich mit 

der Begrifflichkeit einer ›philosophischen Göttlichkeit‹ benennen, die weniger im Lichte 

einer christlichen Gottgefälligkeit, als vielmehr vor dem Hintergrund der Anschauung des 

Renaissance-Neuplatonismus aufgefasst werden kann. Durch den Übergang vom Dunkel 

in das Helle, vom Nächtlichen zum Tagesanbruch als Zeichen des sukzessiven Prozesses 

der Klärung und Transformation von einem Roh- in das Edelmetall und Endprodukt, Gold, 

erfolgt, in gleichnishafter Übertragung, eine Läuterung der menschlichen Seele. Als 

Zeichen der »sapienza filosofica«763 steht die Göttin der Morgenröte nach alchemistischer 

Auffassung für eine übergeordnete Form des Wissens.764 In der Camera dell’Aurora 

fungieren Schlaf und Traum als Wege zur Weisheit und Klarsicht und werden somit zu 

Schlüsselelementen der gesamten Bildprogrammatik. 

Der Weg zur Erkenntnis, der in Etappen erfolgt, ruft sogleich eine traumaffine Schilderung 

aus dem literarischen Genre ins Gedächtnis: nämlich Dantes Divina Commedia. Beginnend 

in der finsteren Hölle und schrittweise in das strahlende Paradies aufsteigend, 

manifestiert sich die geführte Traum- beziehungsweise Visionsreise des Protagonisten als 

Weg zu einem verklärten Bewusstseinszustand, wobei auch hier der Morgen als 

ankündigendes Phänomen eingesetzt wird. Freilich untersteht diese Schilderung dem 

 
763 Gasbarri: La Stanza dell’Aurora. S. 49. 
764 Vgl. Gasbarri: La Stanza dell’Aurora. S. 49. 



168 
 

seinerzeit gemeinhin prädominierenden Weltbild einer gottväterlichen Allmacht, deren 

Absolution man lediglich durch die gänzliche Lossagung aller weltlichen Genüsse zu 

erlangen glaubte. In positiv aufsteigenden Erzählstufen baut sich ebenfalls der in Kap. II.2 

thematisierte Alchemistenroman Della Tramutazione metallica sogni tre von Giovan 

Battista Nazari auf, der rund zehn Jahre nach der malerischen Ausgestaltung in der 

Camera dell’Aurora verfasst wurde.765 Das Ziel des Erkenntniszuwachses, sei es in Dantes 

Divina Commedia oder Nazaris Roman, wird auf dem Wege des Schlafes erreicht. Es ist 

dieser Schlaf als eine Form der vacatio animae, der in der Camera dell’Aurora durch den 

Kardinal vollzogen wird und bei diesem nach Erwachen am Morgen eine höhere 

Geisteskraft bewirken soll. Entsprechend markiert »[d]as Erwachen […] den 

Erkenntnisprozeß des Jünglings«766 in Michelangelos Il sogno, wobei dieser »während des 

Schlafs seinen sinnlichen Vorstellungen erlegen war«.767 

Der Gegenstand des Traumes erfährt etwa zehn Jahre nach Fertigstellung von Taddeo 

Zuccaris Casa del sonno in der dem Winterappartement zugehörigen Stanza dei Sogni im 

Zuge historischer Umstände eine grundlegende Wandlung in seiner visuellen Gestaltung 

und Motivik. Aus der Gegenüberstellung der traumbezogenen Fresken in der Camera 

dell’Aurora und jener in der erst zu einem späteren Zeitpunkt ausgestalteten Stanza dei 

sogni geht hervor, dass das Traumsujet in der Kardinalsresidenz in Caprarola einen 

persönlichen Gesinnungswandel desselben Auftraggebers andeutet, der sich in den 

unterschiedlichen Darstellungsarten des Themas niederschlägt.  

Im ersten Fall präsentiert sich der Traum als abstraktes Phänomen im neuplatonischen 

Sinne durch eine kopflastige Ausdrucksform, die an eine »›weltliche‹, rinascimentale 

Kultur gebunden«768 ist und die sich durch vornehmlich klassisch-antike (Traum-)Topoi 

manifestiert. Im zweiten zeichnet sich, als Folge gegenreformatorischer Entwicklungen 

und dem damit einhergehenden gemeinhin ›gottgefälligen‹ Denken sowie zusätzlich 

biographischer Ereignisse Alessandro Farneses, in dem althergebrachten und 

ikonographisch tradierten biblisch-religiösen Motiv des Traumes Jakobs von der 

Himmelsleiter eine zunehmende Frömmigkeit des Kardinals ab. 

 
765 Analog zum schrittweisen Prozess vom Sinisteren zum (Er-)Leuchtenden an der Decke des Raumes als 
Zeichen der graduellen Klärung und Umwandlung der Stoffe zum höchsten Edelmetall Gold, symbolisiert 
durch Aurora, durchläuft der Sprecher in der Tramutazione Nazaris auf seiner dreigeteilten Traumreise 
eine allmähliche Entwicklung hin zur höchsten Alchemie der Philosophen und eigener 
Wissensbereicherung. Siehe hierzu Kap. II.2. 
766 Zehnpfennig: ›Traum‹ und ›Vision‹. S. 62. 
767 Zehnpfennig: ›Traum‹ und ›Vision‹. S. 62. 
768 »legata […] alla cultura ›laica‹ rinascimentale«. Gandolfo: Il »Dolce Tempo«. S. 235.  



169 
 

Beide Schlafgemächer behandeln den Traum als Weg zur Erkenntnis des Göttlichen, zum 

Transzendenten, wobei in der nach ›neuplatonischen‹ und gar heidnischen Formen 

ausgemalten Camera dell’Aurora der im Schlafe erfolgende Aufstieg zum Göttlichen 

metaphorisch erschlossen werden muss, während dieser Vorsatz durch das auf das Alte 

Testament zurückgehende Himmelsleiter-Motiv in der Stanza dei sogni unmittelbar 

erkennbar gemacht wird.  

  



170 
 

III.3 Okkulte Wissenschaften, Verwandlungskunst und Traum – Giovanni Battista 

Naldinis Allegoria dei Sogni im Studiolo Francescos I. de’ Medici  

III.3.1 Einleitung und Forschungsstand 

Wie im Falle der beiden durch fürstliche Persönlichkeiten in Auftrag gegebenen 

Traumdarstellungen, Un sogno von Battista Dossi für Ercole II. d’Este und Casa del sonno 

als Teil der Deckenbemalung der Camera dell’Aurora des Kirchenfürsten Alessandro 

Farnese, bereits herausgestellt wurde, stellt der Traum als vordergründig profanes 

Phänomen eine Besonderheit für die Ikonographie der herrschaftlichen Tugend- und 

Machtrepräsentation dar. Einen derartigen, die Traumthematik betreffenden Sonderfall 

der Auftragskunst veranschaulicht ebenso Allegoria dei Sogni (siehe Abb. 5) des Malers 

Giovanni Battista Naldini, welches 1571 für das Studiolo (Abb. 38) im Palazzo Vecchio in 

Florenz für den Großherzog der Toskana, Francesco I. de’ Medici, geschaffen wurde. 

Giorgio Vasari leitete die bildliche Ausstattung des Studiolo im Florentiner Palazzo 

Vecchio. Für die Konzeption des Programmes wandte er sich an Don Vincenzo Borghini, 

der als humanistischer Berater Francescos I. de’ Medici für geraume Zeit am 

florentinischen Hofe tätig war. Borghinis invenzione für das Studiolo des toskanischen 

Großherzogs ist in dem Zeitraum von Ende August bis Anfang Oktober 1570 entstanden. 

Das ikonographische Raumprogramm ist, neben anderen schriftlichen Korrespondenzen 

zwischen Giorgio Vasari und weiteren Fürsten und Gelehrten, durch Karl Freys 

zweibändiges Werk Der literarische Nachlass Giorgio Vasaris769 dokumentiert.  

Der fürstliche Rückzugsraum, das Studiolo, dessen Programm in diesem Kapitel genauer 

betrachtet wird, wurde 1586 auf Veranlassung Francescos I. wieder zerlegt, wobei einige 

Objekte in die Tribuna der Uffizien gelangten. Die ursprüngliche Anordnung von den an 

den Wänden und teils vor Schränken angebrachten Gemälden ist nicht überliefert. Eine 

Erforschung und Rekonstruktion des Studiolo sind erst im anbrechenden 20. Jahrhundert 

erfolgt. 1908–1910 haben Alfredo Lensi und Giovanni Poggi770 die Ausstattung des 

 
769 Giorgio Vasari: Der literarische Nachlass. Hrsg. u. mit krit. App. versehen von Karl Frey. Bd. 1. München: 
Müller 1923 [nachfolgend kenntlich gemacht mit: Vasari (1): Nachlass] u. Giorgio Vasari: Der literarische 
Nachlass. Hrsg. u. mit krit. App. versehen von Karl Frey. Bd. 2. München: Müller 1930 [nachfolgend kenntlich 
gemacht mit: Vasari (2): Nachlass]. Zur invenzione Vincenzo Borghinis siehe Vasari (2): Nachlass.  
S. 886–891. 
770 Giovanni Poggi: Lo Studiolo di Francesco I. nel Palazzo Vecchio di Firenze. In: Il Marzocco (1910). o. S. 
Neu erschienen in: Il Vasari 13 (1942). S. 86–91. S. 87 f. u. 89. 



171 
 

Raumes anhand von Briefwechseln aus dem Jahre 1570 zwischen Vincenzo Borghini und 

Giorgio Vasari wiederhergestellt.  

Das Studiolo Francescos I. ist seitdem bereits umfassend erforscht worden. Ausgehend 

von den Untersuchungen Poggis und Lensis haben Luciano Berti in seiner Publikation Il 

principe dello Studiolo771 sowie Scott Schaefer in seiner Dissertationsschrift The Studiolo 

of Francesco I. de’ Medici in the Palazzo Vecchio in Florence772 zur Ausweitung der 

Erkenntnisse über die Ausstattung des Studiolo beigetragen. 

Das Werk Studiolo. Die Entstehung eines Raumtyps und seine Entwicklung bis um 1600773 

von Wolfgang Liebenwein gilt als vielbeachtetes Hauptwerk für die Geschichte des 

Raumtypus Studiolo in Italien. Von Bedeutung in diesem Kapitel ist Liebenweins 

Untersuchung dieser Räumlichkeit Francescos I. Eine veränderte Rekonstruktion der 

Gemäldehängung im Studiolo basiert auf seinerzeit neu entdeckten archivalischen 

Dokumenten und stammt von Michael Rinehart774, der eine andere räumliche Verortung 

der Bilder vorschlägt als Poggi und Lensi.775 

In jüngerer Zeit hat sich Valentina Conticelli in diversen Publikationen umfassend mit 

dem Studiolo des toskanischen Großherzogs befasst.776 Hierin macht die Autorin unter 

anderem auf die Rekonstruktionsproblematik der Gemäldeanordnung aufmerksam. 

Conticelli verfolgt einen auf ikonographischen Zusammenhängen und dokumentarischen 

 
771 Luciano Berti: Il principe dello Studiolo. Francesco I. dei Medici e la fine del Rinascimento fiorentino. 
Florenz: Ed. Edam 1967. S. 61–84. 
772 Scott Schaefer: The Studiolo of Francesco I. de’ Medici in the Palazzo Vecchio in Florence. Diss. Bryn Mawr 
College: 1976. 
773 Wolfgang Liebenwein: Studiolo. Die Entstehung eines Raumtyps und seine Entwicklung bis um 1600. 
Berlin: Mann 1977. S. 154–159. Als weitere Sekundärquellen hierzu sind zu nennen: Ettore Allegri u. 
Alessandro Cecchi: Palazzo Vecchio e i Medici. Guida storica. Florenz: Studio per ed. scelte 1980. S. 323–351 
sowie Ugo Muccini u. Raffaello Bencini: The apartments of the Priori in the Palazzo Vecchio. Florenz: Le 
Lettere 1992. S. 63–111. 
774 Vgl. Michael Rinehart: A Document for the Studiolo of Francesco I. In: Moshe Barasch (Hrsg.): Art, the 
ape of nature. New York: Abrams 1981. S. 275–289. S. 279–284. Einen schematischen Überblick der 
Bilderhängung nach Rinehart liefert Larry J. Feinberg: The Studiolo of Francesco I. reconsidered. In: 
Christina Accidini Luchinat (Hrsg.): The Medici, Michelangelo, and the art of late Renaissance Florence. 
Ausst. Kat. Palazzo Strozzi Florenz. New Haven: Yale Univ. Press 2002. S. 47–65. S. 55 f. Vgl. hierzu auch 
Allegri u. Cecchi: Palazzo Vecchio. S. 326. 
775 Mehrere namhafte Maler beteiligten sich mit jeweils zwei Werken an der bildlichen Ausstattung des 
Studiolo. Dem Rekonstruktionsentwurf Rineharts zufolge wurden jene zwei Gemälde eines Malers 
paarweise vertikal übereinander gehängt. Vgl. Rinehart: A Document. S. 279. 
776 Valentina Conticelli: Ars aemula naturae. L’eredità della tradizione classica e medievale nella 
decorazione dello Studiolo di Francesco I. de’ Medici in Palazzo Vecchio. Diss. Università degli studi di Siena: 
2004; Valentina Conticelli: Lo Studiolo di Francesco I e l’alchemia: nuovi contribute storici e iconologici, con 
un carteggio in appendice (1563–1581). In: Philippe Morel (Hrsg.): L’art de la Renaissance entre science et 
magie. Paris: Somogy, Ed. d’Art 2006. S. 207–268; Valentina Conticelli: ›Guardaroba di cose rare et preziose‹. 
Lo Studiolo di Francesco I. de’ Medici. Arte, storia e significati. Lugano: Agorà 2007; Valentina Conticelli: La 
decorazione dello studiolo di Francesco I. (1569). In: Tomo 1 (2015). S. 499–503. 



172 
 

Quellen basierenden Forschungsansatz, der teilweise sowohl von der Anordnung der 

Gemälde im Studiolo Rineharts als auch jener Poggis abweicht.777  

Das Ölbild Allegoria dei Sogni, »Allegorie der Träume«, auf dem in diesem Kapitel der 

Fokus der Untersuchung liegt, wurde 1571778 von dem florentinischen Maler Giovanni 

Battista Naldini für das großherzogliche Studiolo in Florenz geschaffen. Kunsthistorische 

Beiträge zu Naldini779 liegen hauptsächlich in Form von Aufsätzen über sein 

zeichnerisches Werk und seine Lehrjahre in Rom vor.780 Zu den recht wenigen 

Forschungsbeiträgen des malerischen Schaffens Naldinis gehören einzelne Publikationen 

über das Werk Allegoria dei Sogni. Eine eingehende und aufschlussreiche 

Einzelbetrachtung dieses Gemäldes ist als erstes von Francesco Gandolfo781 

unternommen worden, auf dessen Untersuchungen die darauffolgenden Forschungen zu 

dem Gemälde größtenteils aufbauen und die auch für diese Arbeit eine maßgebliche 

 
777 Zur angesprochenen Problematik vgl. Conticelli: ›Guardaroba di cose rare et preziose‹. S. 172–175. Zur 
Beschäftigung mit den Gemälden und der Zuteilung dieser im Raum siehe Conticelli: ›Guardaroba di cose 
rare et preziose‹. S. 179–394. Bei der Betrachtung der räumlichen Positionierung von Allegoria dei Sogni im 
florentinischen Studiolo (siehe Kapitel III.3.3.3) wird Conticellis Argumentation der Hängung zu diesem 
Gemälde thematisiert. 
778 Einen Hinweis auf das Entstehungsjahr 1571 des Werks Allegoria dei Sogni liefert eine schriftliche 
Korrespondenz zwischen Vincenzo Borghini und Giorgio Vasari. Aus einem Brief von 1571 geht hervor, dass 
ein Gemälde von Giovanni Battista Naldini »sehr gut gelungen sei«: »Quella [pittura] di Batista [Naldini] è 
riuscita molto bene.« Vasari (2): Nachlass. S. 578, Brief DCCLXXXVIII, 7.4.1571. Es kann vermutet werden, 
dass beide oder eines der Gemälde des Malers für das großherzogliche Studiolo, Allegoria dei Sogni oder La 
raccolta dell’ambracane, »Die Ernte des Bernsteins«, um dieses Jahr entstanden sind. 
779 Der Maler wurde 1535 in Florenz geboren und starb 1591 in seiner Geburtsstadt. Nach einer 
künstlerischen Ausbildung bei dem florentinischen Maler Pontormo, in dessen Schrift Diario (1554–1556) 
sich ein erster schriftlicher Beleg über Naldini findet (Vgl. Jacopo Pontormo: Diario (1554–56) [1556]. Hrsg. 
von Emilio Cecchi. Florenz 1956. S. 45, 52, 56, 66 u. 79. In einer anderen Quelle aus dem 16. Jahrhundert 
wird Naldini ab dem Jahr 1560 in einem Briefwechsel zwischen Vincenzo Borghini und Giorgio Vasari 
genannt. Vgl. Vasari (1): Nachlass. S. 582, Brief CCCXX (21.9.1560)), war er von 1560–1562 Lehrling von 
Borghini und Vasari. In dieser Zeit partizipierte er unter anderem an Auftragsarbeiten im florentinischen 
Palazzo Vecchio. Vgl. Mauro Vincenzo Fontana: Naldini, Giovambattista, detto Battista degli Innocenti. In: 
Dizionario biografico degli italiani 77 (2012). http://www.treccani.it/enciclopedia/naldini-giovambattista-
detto-battista-degli-innocenti_(Dizionario-Biografico) (Zugriff: 24.02.2016).  
Zum Lehrer-Schüler-Verhältnis zwischen Giovanni Battista Naldini und sowohl Giorgio Vasari als auch 
Vincenzo Borghini siehe Zygmunt Waźbiński: Giorgio Vasari e Vincenzo Borghini come maestri accademici: 
Il caso di G. B. Naldini. In: Gian Carlo Garfagnini (Hrsg.): Giorgio Vasari. Tra decorazione ambientale e 
storiografia artistica. Florenz: Olschki 1985. S. 285–299.  
1584 wird Naldini in dem Werk Il Riposo einer der bedeutendsten Kunstkritiker des Cinquecento, Raffaelo 
Borghini, im Zusammenhang seiner Traumdarstellung für das großherzogliche Studiolo erwähnt. Vgl. 
Raffaelo Borghini: Il Riposo. Reprogr. Nachdr. der Ausg. Florenz 1584. Hildesheim: Olms 1969. S. 101, 112, 
114, 190, 197, 205, 588 u. 613–619. 
780 Zu nennen sind hier u. a.: Marco Quabba: Battista Naldini’s imitatio. Repositioning the drawn copy within 
the context of Cinquecento artistic imitation. In: Shigetoshi Osano (Hrsg.): Between East and West: 
Reproductions in art. Krakau: IRSA 2014. S. 45–60; Eliana Carrara: Su alcuni disegni di Naldini presenti in 
un manoscritto di Vincenzio Borghini. In: Fontes. Rivista di filologia, iconografia e storia della tradizione 
classica 6 (2006). S. 135–155; Eliana Carrara: Giovanni Antonio Dosio e Giovanni Battista Naldini: pratica 
del disegno e studio dell’antico nella Roma del settimo decennio del Cinquecento. In: Saggi di letteratura 
architettonica 1 (2009). S. 151–159. 
781 Gandolfo: Il »Dolce Tempo«. S. 263–312. 

http://www.treccani.it/enciclopedia/naldini-giovambattista-detto-battista-degli-innocenti_(Dizionario-Biografico)
http://www.treccani.it/enciclopedia/naldini-giovambattista-detto-battista-degli-innocenti_(Dizionario-Biografico)


173 
 

Grundlage bilden. Auch Marianne Zehnpfennig widmet dem Traum-Werk von Naldini in 

ihrer Dissertationsschrift782 eine kurze Betrachtung. Harvey Hamburghs Beitrag783 zu 

Allegoria dei Sogni bildet in diesem Kapitel insofern eine wichtige Basis, als der Autor das 

Hauptaugenmerk der Untersuchung auf den schon von Gandolfo in den Blickwinkel 

gerückten ovalen und gläsernen Gegenstand legt, der zentral im Gemälde auszumachen 

ist und welchem auch in diesem Kapitel aufgrund seiner offenbar richtungsweisenden 

Funktion besondere Wichtigkeit zugestanden wird. Valentina Conticellis Aufsatz 

»Conoscere per immagini: L’invenzione di Vincenzio Borghini per l’Allegoria dei sogni 

nello Stanzino di Francesco I. de’ Medici«784 bildet ebenfalls eine wichtige Grundlage für 

die hier angestellten Untersuchungen zu dem Bild, da Conticelli zwar vor allem an 

Francesco Gandolfos und Harvey Hamburghs Schlüsse anknüpft, diese jedoch auch in 

Frage stellt. Sie stützt sich bei ihrer Untersuchung hauptsächlich auf eine invenzione 

Borghinis, die möglicherweise für ein Fresko in einer anderen Räumlichkeit vorgesehen 

war, jedoch mit den Themen Schlaf und Traum in Zusammenhang steht785 und 

frappierende Analogien zu Naldinis Traumbild aufweist. Auch wenn der Titel der 

letztgenannten Publikation die Vermutung zulässt, es existiere ein festgeschriebenes 

Programm zu Giovanni Battista Naldinis Traum-Allegorie, so ist anzumerken, dass die 

Bildkonzepte zu den einzelnen Gemälden im Studiolo Francescos I. heute nicht mehr 

erhalten sind, wenn sie überhaupt existiert haben.786 Da die Bildwerke im Rahmen des 

Programmes für das gesamte Studiolo des toskanischen Großherzogs entstanden sind, 

lassen sich vor dem Hintergrund dieser Gesamtkonzeption Rückschlüsse auf die 

Sujetwahl des Traumes in diesem Werk Naldinis ziehen. Dieses Vorhaben wird Teil der 

hier folgenden Betrachtungen sein. 

Ziel dieser Untersuchung ist es, die Beweggründe zur Auftragserteilung für diese nicht 

gängige, fürstliche Repräsentationsthematik zu ergründen. Die Ausgangsebene dafür 

bilden bereits bestehende Forschungen und Deutungsversuche zum Studiolo, 

insbesondere jene zum Gemälde Allegoria dei Sogni. Zudem soll das vordergründig im 

 
782 Zehnpfennig: ›Traum‹ und ›Vision‹. S. 84–89. 
783 Harvey Hamburgh: Naldini’s Allegory of Dreams in the Studiolo of Francesco de’ Medici. In: Sixteenth 
Century Journal 27 (1996) H. 3. S. 679–704.  
784 Valentina Conticelli: Conoscere per immagini: L’invenzione di Vincenzio Borghini per l’Allegoria dei 
sogni nello Stanzino di Francesco I. de’ Medici. In: La transmission des savoirs au Moyen Âge et à la 
Renaissance. Bd. 2. Au XVIe siècle. Besançon: La transmission des savoirs au Moyen Âge et à la Renaissance 
2005. S. 105–147. 
785 Vgl. Conticelli: Conoscere per immagini. S. 112. 
786 Vgl. Liebenwein: Studiolo. S. 156 f.  



174 
 

profanen Kontext eingebundene Traumsujet auf seinen Bezug zur Person Francescos I. 

hin analysiert werden. Dabei werden sowohl die im Bild dargestellten als auch jene davon 

unabhängigen Bezüge zum Fürsten eingebunden. Die Verbindung von Traumthematik 

und herrschaftlicher Repräsentation, welche in vorherigen Betrachtungen zum Teil 

bereits angedeutet, jedoch nicht näher ausgeführt wurde, soll in diesem Kapitel 

umfassender aufgeschlüsselt werden. Darüber hinaus soll der Aspekt der Bildwürdigkeit 

des Traumes in dem großherzoglichen Studiolo untersucht werden. Anhand einer 

Analyse des Dargestellten werden des Weiteren die im Bild enthaltenen 

ikonographischen Gesichtspunkte beleuchtet und verschiedene innerbildliche Traum-

Referenzen skizziert, die sich hierin erkennen lassen. Die daraus gewonnenen 

Erkenntnisse sollen schließlich zum philosophischen, humanistisch-neuplatonischen 

Diskurs über den Traum in Bezug gesetzt werden, um daraufhin Aspekte des 

rinascimentalen Traumwissens anhand des vorliegenden Gemäldes ausfindig zu machen. 

III.3.2 Francesco I. de’ Medici, die Alchemie und der Traum 

Francesco I. gliedert sich als toskanischer Großherzog in die Reihe der Medici-Fürsten ein, 

die zur Zeit der Renaissance das wirtschaftliche, kulturelle und geistesgeschichtliche 

Geschehen der Stadt Florenz vorantrieben. Florenz war Schauplatz und Wirkungsstätte 

namhafter Künstler, die zu einem großen Teil von den Medici gefördert wurden. In dieser 

Stadt entstanden bahnbrechende, neuplatonische Ideen, wie jene des wohl 

einflussreichsten Philosophen und Humanisten Italiens, Marsilio Ficino. Um Ficino bildete 

sich ab 1460 eine Anhängerschaft von Gelehrten, die sich als Gemeinschaft als platonische 

Akademie bezeichneten.787 Auch Francesco I. war dieses neuplatonischen Diskurses in 

der Renaissance kundig, der vor allem durch den erstmals von Cosimo de’ Medici 

geförderten Ficino angestoßen wurde.  

Der 1541 in Florenz geborene und 1587 verstorbene Francesco I. de’ Medici war der Sohn 

Cosimos I. und Eleonoras di Toledo. Nach einer bereits zehnjährigen Vertretung im Amt 

seines Vaters wurde er 1574 Großherzog der Toskana.788 Am 13. Dezember 1565 

heiratete er die Erzherzogin Johanna von Österreich789, aus deren Ehe sechs Töchter und 

 
787 Vgl. Paul Oskar Kristeller: Acht Philosophen der italienischen Renaissance. Petrarca, Valla, Ficino, Pico, 
Pomponazzi, Telesio, Patrizi, Bruno, Weinheim: Acta Humaniora 1986. S. 34–36 u. 44.  
788 Vgl. Gino Benzoni: Francesco I de’ Medici, granduca di Toscana. In: Dizionario Biografico degli Italiani 
49 (1997). http://www.treccani.it/enciclopedia/francesco-i-de-medici-granduca-di-toscana_(Dizionario-
Biografico) (Zugriff: 22.02.2016). 
789 Vgl. Benzoni: Francesco I de’ Medici. 

http://www.treccani.it/enciclopedia/francesco-i-de-medici-granduca-di-toscana_(Dizionario-Biografico)
http://www.treccani.it/enciclopedia/francesco-i-de-medici-granduca-di-toscana_(Dizionario-Biografico)


175 
 

ein Sohn hervorgingen. 1578, ein Jahr nach der Geburt des einzigen Sohnes, Filippo, starb 

die Großherzogin. Auch Filippo, der als männlicher Nachkomme das Amt seines Vaters 

weiterführen sollte, starb bereits 1582 im Kindesalter. Noch im Todesjahr seiner ersten 

Gemahlin heiratete der Medici-Fürst seine Favoritin Bianca Capello.790 Der uneheliche 

Sohn der beiden, Antonio de’ Medici, wurde bereits im Jahre 1576 geboren.791  

Francesco I. hegte seit seiner Jugend eine Neigung zur Alchemie und zu den okkulten 

Wissenschaften.792 Die Umwandlung vom rohen, naturbelassenen Material in ein 

bearbeitetes und veredeltes Produkt faszinierte den Großherzog in einem solchen Maße, 

dass er selbst eigene, die Verwandlungskunst betreffende ›wissenschaftliche‹ Versuche 

mit Hingabe durchgeführt haben soll.793 Das 1574 von Bernardo Buontalenti errichtete 

sogenannte Casino794 in San Marco diente als Sitz der verschiedenen, von den Medici 

geförderten Kunstgewerben, wie beispielsweise die Glasbläserei, sowie als Laboratorium, 

in dem chemische Experimente zur Herstellung von Glas durchgeführt wurden. Der 

toskanische Großherzog selbst, dem ein ›melancholisches Gemüt‹ nachgesagt wurde, 

verbrachte einen großen Teil seiner Zeit im Casino, um dort, vornehmlich in 

Zurückgezogenheit, praktische Forschung zu betreiben.795  

Das Interesse an chemischen Prozessen und den damit verbundenen Sonderbarkeiten 

spiegelt sich in der nachstehend dargelegten Gesamtkonzeption des Studiolo wider, das 

in der ersten Hälfte der 1570er-Jahre ausgestattet wurde.  

Neben den Naturwissenschaften schien noch eine andere Thematik das besondere 

Interesse des Großherzogs von Florenz hervorzurufen: Der Traum.796 Dies kann mit dem 

 
790 Vgl. Massimo Winspeare: I Medici. L’epoca aurea del collezionismo. Florenz: Sillabe 2000. S. 82. 
791 Vgl. Benzoni: Francesco I de’ Medici; vgl. Jaqueline Marie Musacchio: Antonio de’ Medici and the Casino 
at San Marco in Florence. In: John Jeffries Martin (Hrsg.): The Renaissance World. New York: Routledge 
2007. S. 481–500. S. 482. 
792 Vgl. Zehnpfennig: ›Traum‹ und ›Vision‹. S. 85; Benzoni: Francesco I de’ Medici. 
793 Vgl. Schaefer: The Studiolo. S. iv, 181, 186 u. 189. 
794 Das Casino stand unter der Aufsicht Niccolò Sistis. Vgl. Detlef Heikamp: Studien zur mediceischen 
Glaskunst. Archivalien, Entwurfszeichnungen, Gläser und Scherben. In: Mitteilungen des Kunsthistorischen 
Institutes in Florenz 30 (1986) H. 1/2. S. 11–423. Zur Glaskunst zur Zeit des Großherzogs Francescos I. de’ 
Medici siehe Heikamp: Studien zur mediceischen Glaskunst. S. 63–80. S. 69. 
795 Vgl. Heikamp: Studien zur mediceischen Glaskunst. S. 67 f.; vgl. Benzoni: Francesco I de’ Medici. 
vgl. Schaefer: The Studiolo. S. 186. Eine Hingabe zum Experimentieren mit verschiedenen Rohstoffen zeigte 
sich auch bei Antonio de’ Medici, der das Casino in San Marco von seinem Vater übernahm. Das 
Laboratorium diente zusätzlich als Repräsentationsraum Antonios. Vgl. Musacchio: Antonio de’ Medici.  
S. 482, 488 u. 490. 
796 Conticelli merkt an, dass schon Lorenzo de’ Medici eine Neigung zum Traumsujet aufwies und sogar ein 
Sonett mit dem Titel O sonno placidissimo omai, vieni zu dieser Thematik verfasste. Vgl. Conticelli: Conoscere 
per immagini. S. 109. 



176 
 

im Zeitgeist liegenden und rege geführten Gelehrtendiskurs über den Traum797 erklärt 

werden. Das noch im Mittelalter gemeinhin negativ konnotierte Sujet scheint einen 

prägenden Eindruck auf Francesco I. gemacht zu haben. Zu dessen Hochzeit 1566 ließ der 

Großherzog einen Triumphzug, den sogenannten Trionfo de’ Sogni, von Vincenzo Borghini 

und Giovanni Battista Cini konzipieren, dessen Aufstellung durch Vasari überliefert ist.798 

Möglicherweise war der Großherzog selbst an der Konzeption des Umzuges, der am 2. 

Februar des Jahres 1566 durch die Straßen von Florenz führte, beteiligt.799  

Im vorderen Bereich des durch mehrere Darsteller inszenierten nächtlichen Zuges 

befanden sich Figuren, die die menschlichen Begierden symbolisierten, wie Liebe, 

Schönheit, Ruhm und Reichtum, und die als »trügerische Begierden wie Träume«800 

verstanden werden sollten. Der hintere Teil des Triumphzuges war dem Schlafgott mit 

seiner »sowohl göttliche[n] als auch menschliche[n] Natur«801 gewidmet. Dieser letzte 

Wagen wurde von sechs Bären gezogen, deren Köpfe mit Mohnpflanzen geschmückt 

waren. Hierzu gehörte die personifizierte Stille, die von drei stattlichen, blau gekleideten 

Frauen begleitet wurde, welche als Zeichen der Ruhe jeweils eine Schildkröte auf dem 

Kopf trugen. Auf diesem sechseckigen Wagen war ein großer Elefantenkopf zu sehen, in 

welchem sich die Höhle des Schlafgottes befand, der von seinen Söhnen Morpheus, Icelus 

und Phantasos umgeben wurde. Oberhalb der Höhle wurde Alba, die Morgendämmerung, 

mit vom Tau nassem blondem Haar nachgestellt. Vor dem erdachten Haus des Schlafes 

war eine Personifikation der Nacht positioniert, die sich auf einen Dachs stützte und das 

Tier wohl als Polster nutzte. Unterhalb der Nacht befand sich ein auf einem 

Wildschweinkopf sitzender Satyr als orphisches Symbol des Traumes, der sowohl den 

 
797 Vgl. Gregor Weber: Träume und ihre Deutung. Kontinuitäten und Rezeptionen von der Antike bis zur 
Renaissance. In: Ders. u. Peer Schmidt (Hrsg.): Traum und res publica. Traumkulturen und Deutungen 
sozialer Wirklichkeiten im Europa von Renaissance und Barock. Berlin: Akad.-Verl. 2008. S. 27–56. S. 33. 
Siehe hierzu auch Kapitel II.1. 
798 Vgl. Gaetano Milanesi (Hrsg.): Le Opere di Giorgio Vasari. Florenz: Sansoni 1973; Gandolfo: Il »Dolce 
Tempo«. S. 263. Die verschiedenen Motive greifen zu einem erheblichen Teil auf den Fundus der antiken 
mythologischen Überlieferung zu Schlaf und Traum zurück. Beschreibungen des Zuges finden sich in den 
folgenden zeitgenössischen Schriften: Anonymus: Descrizione del canto de sogni. Mandato dall’Illustrissimo 
et Eccelentissimo Signor Principe di Fiorenza et di Siena, & il secondo gorno di Febbraio 1565 in Fiorenza. 
Florenz: Giunti 1566; Giovanni Battista Cini: Descrizione dell’apparato fatto in Firenze per le nozze 
dell’illustrissimo ed eccelentissimo don Francesco de’Medici Principe di Firenze e di Siena e della 
Serenissima Regina Giovanna d’Austria. In: Gaetano Milanesi (Hrsg.): Le Opere de Giorgio Vasari. Bd. 8. 
Florenz: Sansoni 1973. Vgl. hierzu Conticelli: Ars aemula naturae. S. 233. 
799 Vgl. Conticelli: Ars aemula naturae. S. 233. Die Vermutung der Autorin stützt sich allem voran auf die 
Auswahl der am Triumphzug beteiligten Personen, die dem toskanischen Großherzog nahegestanden 
haben sollen. Vgl. Conticelli: Ars aemula naturae. S. 233. 
800 »desideri vani come sogni«. Gandolfo: Il »Dolce Tempo«. S. 264. 
801 Zehnpfennig: ›Traum‹ und ›Vision‹. S. 91. 



177 
 

Menschen als auch den Göttern als eigen angesehen wurde. Die verschiedenen 

Szenenabschnitte sind unter anderem von Hexen, nächtlichen Tieren, Satyrn und 

Mohngirlanden tragenden Putti separiert worden. Die Rückseite des Wagens zeigte eine 

Darstellung der mythologischen Begebenheit von Luna und Endymion.802 Der geradezu 

petrarkistische Blick auf das Leben – ein Leben, das einem (kurzen) Traum ähnele803, da 

»Reichtum, Schönheit, Krieg, Ruhm und sogar die Liebe […] nichts als Phantasiegebilde 

[seien], denen der Mensch vergeblich nachjagt«804 – trug zum großen Aufsehen des Zuges 

bei.805  

III.3.3 Der Raumtypus »Studiolo« in Italien und das Studiolo Francescos I.  

Der Raumtypus Studiolo entwickelte sich zur Zeit der Frührenaissance in Italien und 

entstand als Ort des ›reinen Studierens‹. Der Begriff »Studiolo« beschreibt einen 

»Schreibtisch« oder »Schreibschrank« und somit eigentlich ein Möbelstück, woraus sich 

jedoch die Bezeichnung »Studiolo« als Raumtypus ableitete, in dem Kunstwerke, profane 

Gegenstände, Handschriften und Bücher gesammelt werden.806 Das in einer Kammer 

konzentrierte Sammeln und Studieren sollte zum Wissensgewinn des Besitzers 

beitragen807; es war ein »abgeschiedener Raum, der dem gesellschaftlichen Rückzug und 

dem einsamen Bücherstudium vorbehalten war.«808  

 
802 Vgl. Gandolfo: Il »Dolce Tempo«. S. 264–267; vgl. Milanesi: Le Opere di Giorgio Vasari. S. 580–586. 
803 Hierbei beziehe ich mich auf das erste Sonett im Canzoniere: »Voi ch’ascoltate in rime sparse il suono«. 
Siehe hierzu Kap. II.2.  
804 Zehnpfennig: ›Traum‹ und ›Vision‹. S. 91. Das Motto, das die menschlichen Begierden als lediglich leere 
und trügerische Träume diffamiert, wird ebenfalls von den den letzten Teil des Triumphzuges begleitenden 
Figuren besungen. Vgl. Gandolfo: Il »Dolce Tempo«. S. 267. 
805 Vgl. Gandolfo: Il »Dolce Tempo«. S. 266 f. Die Darstellung des Triumphzuges weist, wie im weiteren 
Verlauf des Kapitels gezeigt werden soll, Analogien zu dem Gemälde Allegoria dei Sogni von Naldini auf. 
806 Vgl. Liebenwein: Studiolo. S. 9. S. 144 f. Michael Rinehart merkt an, dass sich der Begriff Studiolo für diese 
Räumlichkeit Francescos I. erst nach der Rekonstruktion 1910 etabliert hat. Der in den Dokumenten 
Borghinis verwendete Begriff des Studiolo sei ein Hinweis auf einen Schrank, der sich an der südlichen 
Längswand befunden haben muss; der Raum selbst sei als Stanzino und in späterer Literatur auch als 
Scrittoio bezeichnet worden. Vgl. Rinehart: A Document. S. 279; Andreas Grote: Die Medici. Ikonographische 
Propädeutik zu einer fürstlichen Sammlung. In: Ders. (Hrg.): Macrocosmos in microcosmo: Die Welt in der 
Stube. Zur Geschichte des Sammelns 1450 bis 1800. Opladen: Leske + Budrich 1994. S. 209–242. S. 232. Der 
Einheitlichkeit halber wird im Falle des Sammlungsraumes von Francesco I. in dieser Arbeit der Begriff 
Studiolo durchgehend verwendet. 
807 Vgl. Heike Frosien-Leinz: Das Studiolo und seine Ausstattung. In: Herbert Beck, Dieter Blume u. Peter Bol 
(Hrsg.): Natur und Antike in der Renaissance. Ausst.-Kat. Ausstellung im Liebighaus Frankfurt am Main 
1985. S. 258–281. S. 276; Reinhard Brandt: Das Sammeln als Erkenntnis. In: Andreas Grote (Hrsg.): 
Macrocosmos in microcosmo: Die Welt in der Stube. Zur Geschichte des Sammelns 1450 bis 1800. Opladen: 
Leske + Budrich 1994. S. 21–34. S. 22. 
808 Elisabeth Oy-Marra: Der Sammlungsraum als Wissensraum und seine Repräsentation im Bild. In: Diess., 
Katharina Bahlmann u. Cornelia Schneider (Hrsg.): Gewusst wo! Wissen schafft Räume. Die Verortung des 
Denkens im Spiegel der Druckgraphik. Berlin: Akademie 2008. S. 75–90. S. 76. 



178 
 

Im Laufe des 15. Jahrhunderts entwickelte sich das ursprünglich schlichte Zimmer zu 

einem Ort, der durch die Verbindung von humanistischen Studien und aktiver Politik eine 

neue Bedeutung erlangte809 – hier »[vollzog sich] [d]ie humanistische Symbiose tätiger 

Anteilnahme an Wirtschaft und Politik mit Liebe zur Literatur und andächtiger 

Einsamkeit«.810 Wegweisend hierfür war folgende Äußerung des Kanzlers Coluccio 

Salutati (1331–1406): Angelehnt an die Epistolares konstatierte Salutati, dass der Autor 

dieser Schrift, Cicero, sowohl politische Prozesse vollzog als auch als Gelehrter 

anzuerkennen sei.811 Adelige und Gelehrte nutzten das Studiolo als Studien- und 

Rückzugsort, welcher durch die individuelle Ausstattung in direktem oder indirektem 

Zusammenhang mit der jeweiligen Person stand. Neben wissenschaftlichen 

Gegenständen wurden nun auch Kleinkunstobjekte und Gemälde in den Studierzimmern 

verwahrt.812 Deren Gestaltungen, die meist von den humanistischen Beratern für ihre 

Auftraggeber konzipiert und auf deren Persönlichkeit und Motti zugeschnitten wurden, 

dienten diesen gemeinhin zur Repräsentation und Legitimation ihres (politischen) 

Handelns.813 Neben Gemälden konnten sich profane und wertvolle 

Sammlungsgegenstände und aufwendig gefertigte Intarsien-Ausstattungen in diesen 

Räumlichkeiten befinden.814 Die Herrscher schmückten ihr Studiolo vor allem mit 

Darstellungen von Idealen und Tugenden aus – wurden diese doch von den Regenten 

mitunter zu repräsentativen Zwecken genutzt, um die »Legitimation der eigenen 

Dynastie«815 und politische Aktivitäten des Amtes zu begründen und moralische 

 
809 Vgl. Liebenwein: Studiolo. S. 129 u. 134 f.; Frosien-Leinz: Das Studiolo. S. 260 f. 
810 Orest Ranum: Refugien der Intimität. In: Philippe Ariès u. Roger Chartier (Hrsg.): Geschichte des privaten 
Lebens. Bd. 3: Von der Renaissance zur Aufklärung. 3. Aufl. Frankfurt am Main: Fischer 1991. S. 213–267. S. 
231. Das in der ersten Hälfte des 15. Jahrhunderts errichtete Studiolo im Palast von Belfiore des Marchese 
von Ferrara, Lionello d’Este, kann als Vorreiter für diesen neu begründeten Typus des Rückzugsortes 
angesehen werden. Vgl. Frosien-Leinz: Das Studiolo. S. 264. Das Studiolo von Lorenzo il Magnifico ist 
geprägt durch »profane Sammlungsgegenstände […], aber vor allem die Pracht einer weltlichen und 
geistlichen Schatzkammer.« Frosien-Leinz: Das Studiolo. S. 265. Als modellhaftes italienisches Studiolo zur 
Zeit der Renaissance kann das zu Beginn des 16. Jahrhunderts entstandene Studiolo mit der zugehörigen 
Grotta der einflussreichen Fürstin Isabella d’Este genannt werden. Vgl. Frosien-Leinz: Das Studiolo. S. 271. 
Zum Studiolo der sogenannten »prima donna del mondo« siehe u.a. Stephen John Campbell: The cabinet of 
eros. Renaissance mythological painting and the »Studiolo« of Isabella d’Este. New Haven: Yale University 
Press 2006; siehe auch Liebenwein: Studiolo. S. 9, 103–127. 
811 Vgl. Frosien-Leinz: Das Studiolo. S. 260 f. 
812 Vgl. Liebenwein: Studiolo. S. 129 u. 134 f.; Frosien-Leinz: Das Studiolo. S. 260 f. 
813 Vgl. Frosien-Leinz: Das Studiolo. S. 261.  
814 Vgl. Frosien-Leinz: Das Studiolo. S. 264. Liebenwein spricht in diesem Zusammenhang von einer 
Entwicklung des Studierzimmers hin zu einem »Aufbewahrungsort für wertvolle Gegenstände und 
Kunstwerke«. (Liebenwein: Studiolo. S. 9). 
815 Liebenwein: Studiolo. S. 276. 



179 
 

Ansichten des Fürsten zu offenbaren.816 Neben dem Anspruch zum Bildungsgewinn, der 

ursprünglich alleinig mit dem Studiolo verknüpft war, kam nun auch die Funktion zur 

herrschaftlichen Repräsentation hinzu; das Studiolo avancierte zu einem Aushängeschild 

der idealisierten, humanistisch geprägten Herrschergestalt.817 

Der Zeitraum der Ausgestaltung des Studiolo Francescos I. de’ Medici ist um 1570–1572 

anzusetzen.818 Dieser vornehmlich private Rückzugsraum im ersten Stock des Palazzo 

Vecchio, den außer dem Großherzog selbst wohl nur wenige, auserwählte Personen819, 

unter anderem Familienangehörige und womöglich favorisierte Bekannte und Vertraute 

oder gar exklusive Gesandtschaften betraten, schließt durch einen kleinen Zugang direkt 

an den sehr viel größeren und prunkvoller ausgestatteten Salone dei Cinquecento an 

(Abb. 39).820  

Bei dem Studiolo des Principe Francesco I. handelte es sich um einen Raum, der 

vornehmlich einer strukturierten Sammlung von kostbaren (Natur-)Gegenständen 

gewidmet war und somit den Charakter einer Wunderkammer annahm.821 Hierin wurden 

keine Tugenden in personifizierter Form offenbart, sondern die Ergebnisse der durch 

Menschenhand bearbeiteten Produkte und umgewandelten Naturstoffe und Materialien 

aufbewahrt.  

Die tonnengewölbte Decke, deren Ausmalung zeitgleich mit der Anfertigung der Gemälde 

1570 begonnen haben soll, gliedert sich in sechs kleine und neun große rechteckige 

Bildpartien auf.822 Die beiden Entitäten, Natur und Kunst, die Oberthemen dieser 

Studiolo-Programmatik, werden in sinnbildlicher Form als Natura und Prometheus auf 

dem Mittelfeld der Decke dargestellt.823 Zu Natur und Kunst heißt es in der invenzione 

 
816 Vgl. Klaus Minges: Das Sammlungswesen der frühen Neuzeit. Kriterien der Ordnung und Spezialisierung. 
Münster: Lit 1998. S. 37. 
817 Vgl. Tönnesmann: Le palais ducal d’Urbino. S. 147. 
818 Vgl. Zehnpfennig: ›Traum‹ und ›Vision‹. S. 84. 
819 Vgl. Conticelli: ›Guardaroba di cose rare et preziose‹. S. 63; Berti: Il principe dello Studiolo. S. 66. Das 
Gegenstück zu diesem nicht für die breite Öffentlichkeit bestimmten Rückzugsort bildet ein 
Sammlungsraum öffentlich-repräsentativen Charakters, den der Principe Francesco I. um 1580 ausstatten 
ließ, womit die »Differenz zwei verschiedener Räume des Wissens« (Oy-Marra: Der Sammlungsraum als 
Wissensraum. S. 76) deutlich wird. »Während hier [= im Studiolo Francescos I., H. C.] noch eine 
Gelehrsamkeit des Geheimnisses, der Exklusivität zelebriert wurde, war die Bestimmung des vom gleichen 
Fürsten erdachten Sammlungsraums diesem Zweck insofern entgegengesetzt, als jener für eine weitaus 
größere Öffentlichkeit konzipiert wurde.« Oy-Marra: Der Sammlungsraum als Wissensraum. S. 77. 
820 Vgl. Feinberg: The Studiolo. S. 47.  
821 Vgl. Liebenwein: Studiolo. S. 157 f. 
822 Vgl. Liebenwein: Studiolo. S. 155; Vasari (2): Nachlass. S. 881. 
823 Zur Visualisierung der Natura-Figur und der ikonographischen Verschmelzung derselben auf dem 
besagten Fresko siehe Valentina Conticelli: Prometeo, Natura e il genio sulla volta dello Stanzino di 
Francesco I.: Fonti letterarie, iconografiche e alchemiche. In: Mitteilungen des Kunsthistorischen Institutes 



180 
 

Vincenzo Borghinis, die sich durch ein »stringente[s], schlüssig begründete[s] 

Ordnungsprinzip«824 auszeichnet: 

Pur per dire quel che m’è uenuto in fantasia, considerando che simil cose non sono tutte 
della natura ne tutte dell’arte, mi ha ui hanni ambedue parte, aiutandosi l’una l’altra, – 
come, per dare un esempio, la natura da il suo diamante ò carbonchio ò cristallo et simile 
altra materia rozza et informe, et l’arte gli pulisce, riquadra, intaglia etc. – però hauea 
pensato che tutta questa inuentione fusse dedicata alla natura et all’arte.825 

Beide Personifikationen auf dem von Francesco Morandini geschaffenen Deckenfresko 

können symbolisch als übergeordnete Instanzen für das Verhältnis zwischen dem 

Makrokosmos der Natur und dem Mikrokosmos des Menschen aufgefasst werden.826 In 

der Darstellung reicht Natura dem Prometheus einen unbearbeiteten, steinernen 

Gegenstand. Dieser soll – so ist die Darstellung unter der programmatischen Leitlinie Don 

Vincenzo Borghinis aufzufassen – von Menschenhand in einen kostbaren Diamanten 

transformiert werden827: 

Et però nel tondo del mezzo, che è nel cielo, sara dipinta la Natura, che hara in compagnia 
sua Prometheo, il primo inuentore delle pietre pretiose et degl’anelli, come testimonia 
Plinio, et per cio dette occasione alla fauola del’essere sato legato nel monte Caucaso. 
Mentre che ui s’affatica grandemente intorno con infinita industria per cavarne i diamanti 
et altre gioie.828 

Auf dem Deckenfresco werden Natura und Prometheus von den Personifikationen der 

vier sinnbildhaft visualisierten Elemente umgeben. Als Bindeglieder sind jeweils zwei 

Putti als primae qualitates hinzugefügt. Um das mittlere Hauptfeld mit Prometheus und 

Natura sind außer den vier Elementen die vier Personifikationen der menschlichen 

 
in Florenz 46 (2002) H. 2/3. S. 321–356. S. 327–334. Valentina Conticelli weist auf die Bedeutung des 
Prometheus in der antiken und mittelalterlichen Literatur hin, in der die Figur dem Menschen den Umgang 
mit dem Feuer nahegebracht hat und die Stellung als »Erschaffer der Künste« (»l’inventore delle arti«, 
Conticelli: Prometeo, Natura e il genio. S. 323) einnimmt. Vgl. hierzu auch Liebenwein: Studiolo. S. 157.  
Zur Untersuchung der Prometheus-Figur siehe Conticelli: Prometeo, Natura e il genio. S. 323–327. 
824 Grote: Die Medici. S. 225 u. 228. 
825 Vasari (2): Nachlass S. 887. – »in der Überlegung, daß viele Dinge weder ganz zur Natur noch ganz zur 
Kunst gehören, sondern daß beide an ihnen gleichermaßen teilhaben, wie – um ein Beispiel zu nennen – die 
Natur Diamanten, Kristalle und ähnliches roh und ungeformt liefert, die Kunst sie aber bearbeitet und formt, 
deshalb also habe ich gedacht, daß diese ganze invenzione der Natur und Kunst gewidmet sein muß«. 
(Sinngemäß übersetzt von Liebenwein: Studiolo. S. 155). 
826 Vgl. Conticelli: Prometeo, Natura e il genio. S. 321; Liebenwein: Studiolo. S. 156. Liebenwein verweist in 
diesem Kontext auf die Theologia Platonica des Marsilio Ficino, in der die »[Würde] [des] Menschen und 
seine[r] Werke […] gleichberechtigt neben […] [der] Natur« (Liebenwein: Studiolo. S. 157) stehend erachtet 
werde.  
827 Vgl. Zehnpfennig: ›Traum‹ und ›Vision‹. S. 84 f. 
828 Vasari (2): Nachlass. S. 887. »Daher soll in der Mitte der Wölbung, die dem Himmel entspricht, die Natur 
gemalt werden, und als Begleiter Prometheus, der Erfinder der kostbaren Steine und Ringe; denn, wie 
Plinius berichtet hat, hat er, als er am Kaukasus angekettet war, trotz seiner Leiden mit unendlichem Fleiß 
sich bemüht, Diamanten und andere Edelsteine zu bearbeiten.« (Sinngemäß übersetzt von Liebenwein: 
Studiolo. S. 155). 



181 
 

Temperamente829 sowie die vier Zustände Hitze, Kälte, Trockenheit und Feuchtigkeit 

angeordnet.830  

Im Einklang mit der Deckenbemalung erfolgte die Einteilung der vier Wände nach den 

vier Naturelementen:  

Et perche la natura ha per subietto nelle sue operationi et effetti principalmente i quattro 
elementi, de quali due sono come il corpo et le materie di queste cose, che è la terra et l’ 
acqua, gli altri due seruono per efficienti et per operatori, che è l’ aria et molto più il fuoco, 
essendo le facce quattro, io ne accomoderei uno per ciascuna in quel miglior modo che si 
potessi (che gia non si possono queste cotali inuentiotioni cosi schizare per l’ appunto), et 
accomodando la natura delle cose alla qualità di questi elementi il più gentilmente che si 
puo et talmente che si distinguessino le materie et si adornassi la stanza di varietà di figure 
d’ ogni età , sesso, qualita et proportione, accio che l’ arte et gl’ artefici ci habbino campo 
da poter mostrar l’ ingegno dell’inuentione et l’ industria delle mani.831 

Das Element der Erde ist, in Richtung des Salone dei Cinquecento, der Ost- und das der 

Luft der Westwand zugeordnet. Die Längsseiten sind den beiden anderen Elementen 

vorbehalten. Das Element Wasser befindet sich an der Süd- und das des Feuers an der 

Nordwand des Studiolo (Abb. 40).832 Vierunddreißig Tafelbilder wurden auf die vier 

Wände in eine untere und eine obere Wandzone aufgeteilt. In der oberen Reihe befinden 

sich die Gemälde mit rechteckigem Format und in der unteren die hochovalen Bildwerke. 

Hinter diesen sind im unteren Wandbereich Schränke eingelassen, in denen kostbare 

Sammlungsgegenstände aufbewahrt wurden. Die mythologischen und allegorischen 

Darstellungen, die sich in der unteren Reihe befinden, und jene darüber positionierten, 

mit quasi wissenschaftlichem Charakter833, beziehen sich jeweils auf das Element der 

entsprechenden Wand. In den mythologischen oder historischen Bildern werden 

Szenerien des Zutageförderns von natürlichem Rohmaterial sowie dessen handwerkliche 

Verarbeitung dargestellt.834 Zudem ist jeder Seitenwand und somit jedem Element die 

entsprechende Gottheit zugeordnet: Eine Bronzestatue der Venus ergänzt die Wand des 

 
829 Abgeleitet von der humoralpathologischen Theorie des Menschen als Choleriker, Melancholiker, 
Sanguiniker und Phlegmatiker. 
830 Vgl. Liebenwein: Studiolo. S. 156; Conticelli: Conoscere per immagini. S. 106; Berti: Il principe dello 
Studiolo. S. 64. 
831 Vasari (2): Nachlass. S. 887. – »Da die Natur allein durch die vier Elemente wirksam wird, von denen 
zwei – nämlich Wasser und Erde – als ihre Gestalt und Materie dienen, Feuer und Luft aber – die beiden 
anderen – als ihre Kräfte und Wirkungen, ordne ich jeder der vier vorhandenen Wände ein Element zu. 
Wenn so die Natur der Objekte auf die vier Elemente bezogen ist, kann man einerseits die verschiedenen 
Materialien unterscheiden und andererseits den Raum mit einer Vielfalt von Figuren jeden Alters und 
Geschlechts ausschmücken. Somit haben Kunst und Künstler Gelegenheit, ihre Erfindungsgabe und ihr 
Können zu zeigen.« (Sinngemäß übersetzt von Liebenwein: Studiolo. S. 155). 
832 Vgl. Poggi: Lo Studiolo. S. 89. 
833 Hiermit ist beispielsweise die Gewinnung eines Rohstoffes oder dessen (kunst-)handwerkliche 
Verarbeitung gemeint. Vgl hierzu auch Gandolfo: Il »Dolce Tempo«. S. 274. 
834 Vgl. Frosien-Leinz: Das Studiolo. S. 277. 



182 
 

Wassers, Zephir die der Luft, Juno die der Erde und Apollo die des Feuers.835 Diese Statuen 

wurden in Nischen an den Wänden aufgestellt. An den beiden Stirnseiten des Raumes 

befinden sich mittig Portraits der Eltern des Großherzogs. Diese von Alessandro Allori in 

Tondi gemalten Darstellungen von Cosimo I. und Eleonora di Toledo werden von 

Sternkreiszeichen umgeben, die auf den Jahresablauf hindeuten. Die edlen Objekte 

wurden – so ist der invenzione Borghinis nach zu folgern – in den Schränken hinter den 

Malereien in der unteren Wandzone aufbewahrt, weshalb sie ein entsprechend 

angepasstes Maß erhalten sollten.836 Hier offenbart sich ein wichtiger Gegensatz zu 

anderen Studioli, wie beispielsweise dem von Isabella d’Este. Dort wurden die 

Sammlungsgegenstände offen und gut sichtbar präsentiert. Im Studiolo des Palazzo 

Vecchio dagegen wiesen lediglich die Darstellungen vor den verschlossenen Schränken 

auf die darin aufbewahrten (Natur-)Gegenstände hin.837 Diese Objekte – kostbare 

Gesteine, Mineralien, Münzen und Korallen – waren die Herzstücke des Studiolo. So 

konstatiert Vincenzo Borghini gleich zu Beginn seiner invenzione:  

Lo stanzino, che di nuouo si fabrica, per quello intendo ha da seruire per una guardaroba 
di cose rare et pretiose et per ualuta e per arte, come sarebbe à dire gioie, medaglie, pietre 
inagliate, cristalli lauorati et vasi, ingegni e simil cose, non di troppa grandezza, riposte ne 
proprij armadij, ciascuna nel suo genere.838 

Das kosmologische Prinzip von Natur und Kunst, von dem Makrokosmos der Natur und 

dem Mikrokosmos des Menschen839, manifestiert sich im Studiolo, in dem die 

»Gleichwertigkeit der Schöpfung des Menschen mit der Natur«840 präsentiert wird, durch 

ein verkleinertes »Abbild der Welt«841 mittels exemplarischer Naturgegenstände. Diese 

sollen der Veranschaulichung und dem – auch wörtlichen – Begreifen dienen, um dadurch 

zu höherer Erkenntnis zu gelangen.842  

 
835 Vgl. Vasari (2): Nachlass. S. 887 f.; Liebenwein: Studiolo. S. 156.  
836 Vgl. Frosien-Leinz: Das Studiolo. S. 276 f.; Zehnpfennig: ›Traum‹ und ›Vision‹. S. 88; Liebenwein: Studiolo. 
S. 155 f. 
837 Vgl. Liebenwein: Studiolo. S. 155. 
838 Vasari (2): Nachlass. S. 886. – »Das kleine Zimmer, welches nun eingerichtet wird, dient der 
Aufbewahrung von seltenen und wertvollen Gegenständen, sei es auf Grund ihres Preises, sei es wegen ihrer 
künstlerischen Form; das sind Edelsteine, Medaillen, geschnittene Steine, geschliffenes Kristall, Gefäße, 
mechanische Erfindungen und ähnliche Dinge, die nicht allzugroß sind; das alles liegt in Schränken, ein 
jedes nach seiner Art.« (Sinngemäß übersetzt von Liebenwein: Studiolo. S. 155). Valentina Conticelli äußert 
die Vermutung, dass Francesco I. auch die Endprodukte seiner chemischen Experimente in den Studiolo-
Schränken aufbewahrt haben könnte. Vgl. Conticelli: ›Guardaroba di cose rare et preziose‹. S. 62. 
839 Vgl. Berti: Il principe dello Studiolo. S. 62 u. 83. Wie Wolfgang Liebenwein anmerkt, werden die Begriffe 
macrocosmo und microcosmo nicht verwendet, jedoch erfüllten die Begriffe maggior mondo und minore 
dasselbe Prinzip. Vgl. Liebenwein Studiolo. S. 242, Anm. 204. 
840 Liebenwein: Studiolo. S. 157.  
841 Minges. Das Sammlungswesen der frühen Neuzeit. S. 39. 
842 Vgl. Liebenwein: Studiolo. S. 39 f. 



183 
 

In dem Studiolo Francescos I. offenbarte sich nicht allein eine Wunderkammer mit 

gesammelten Preziosen verschiedenster Naturobjekte, sondern auch und vor allem ein 

strukturiertes System, welches als »enzyklopädische[…] Sammlung«843 angesehen 

werden kann. Lina Bolzoni vergleicht dieses Konzept des großherzoglichen Studiolo mit 

der Form des Gedächtnistheaters des Gelehrten Giulio Camillo. Mittels der 

Mnemotechnik, einem Verfahren, bei welchem mithilfe von mentalen Stützen bestimmte 

Informationen für lange Zeit im Gedächtnis bleiben sollen, wurde dem Betrachter in 

diesem Theater die Kenntnis über die Welt in Form von Bildern nahegebracht.844 Auch 

das Studiolo Francescos I. kann durch die den vier Elementen zugeteilte bildliche 

Ausstattung und die Verbindung dieser zu den natürlichen Gegenständen als eine Art der 

Gedächtniskunst begriffen werden.845  

Dieses Prinzip des enzyklopädischen Wissens erinnert ebenso an die Sala delle Carte 

Geografiche, die Cosimo I. 1563 im Palazzo Vecchio einrichten ließ. Landkarten verwiesen 

dort auf die Herkunft des Inhalts der dahinter verbauten Wandschränke, in denen sich 

Objekte aus verschiedensten Gegenden der Erde befanden.846  

Der Großherzog knüpfte somit an die Traditionslinie des Studiolo als Raum der 

Erkenntnis und des Wissenserwerbens an; als Hausherr dieses humanistisch geprägten 

Sammlungsraums machte der Medici-Fürst seinen Anspruch geltend, durch diesen 

›Miniatur-Kosmos‹ Weisheit zu erlangen. Die Macht-Repräsentation Francescos I. 

unterscheidet sich jedoch von der seines Vaters. Cosimo I. verstand sich als omnipotenter 

rex artifex in seinem sogenannten Tesoretto, einem Raum, der dem Typus Studiolo 

zugeordnet werden kann.847 Im Gegensatz dazu propagierte Francesco I., dessen Studiolo 

der inneren Einkehr diente, seine Herrschaftsbefähigung in maßvollerer Weise.  

 
843 Liebenwein: Studiolo. S. 157. 
844 Zur Mnemotechnik und dem Gedächtnistheater Giulio Camillos vgl. Lina Bolzoni: L’›invenzione‹ dello 
Stanzino di Francesco I. In: Candace Adelson (Hrsg.): Le Arti del Principato Mediceo. Florenz: SPES 1980. S. 
255–299. S. 257–260; Manegold: Wahrnehmung. S. 32. In ihrer Monographie über die den 
kunsttheoretischen Schriften Giovanni Paolo Lomazzos zugrundeliegende Gedächtnistheorie fasst Cornelia 
Manegold den mnemotechnischen Modus wie folgt zusammen: »Eine mnemotechnische Topik besteht in 
der Regel aus fünf oder zehn Orten (loci), an denen Bilder (imagines) aufgestellt werden, die den 
einzuprägenden Gedanken oder Gegenstand repräsentieren.« (Manegold: Wahrnehmung. S. 30).  
845 Vgl. Conticelli: Prometeo, Natura e il genio. S. 327. 
846 Vgl. Grote: Die Medici. S. 222 f. Es sei hier jedoch darauf hingewiesen, dass Francesco I. diesen Raum 
Cosimos I. als »rein geographisch-astronomische[…] Lehrveranstaltung« (Grote: Die Medici. S. 224) 
herabstufte.  
847 Vgl. Liebenwein: Studiolo. S. 151 f; Heikamp: Studien zur mediceischen Glaskunst. S. 63; Frosien-Leinz: 
Das Studiolo. S. 277; Feinberg: The Studiolo. S. 47. Im Tesoretto stellten Wissenschaft und Kunst die 
Hauptthemen dar. Der Raum diente Cosimo I. womöglich als Archiv für amtliche Unterlagen und grenzte an 
sein Schlafzimmer, das ab 1570 von Francesco I. als Studiolo genutzt wurde, an. Das Tesoretto war ein 
quadratischer, verhältnismäßig kleiner Raum und zeichnet sich durch seine manieristische 



184 
 

Einige in das Programm eingebundene Gemälde lassen einen direkten Bezug zur Person 

des Großherzogs Francesco I. erkennen. So könnte es sich bei Allegoria dei Sogni von 

Giovanni Battista Naldini um ein Werk handeln, welches aufgrund persönlichen 

Ansinnens Francescos I. geschaffen wurde.848  

III.3.4 Giovanni Battista Naldinis Allegoria dei Sogni im Studiolo Francescos I. de’ 

Medici 

Das Gemälde Allegoria dei Sogni ist eines von zwei Gemälden, das Naldini in den 1570er-

Jahren für das Studiolo Francescos I. im Palazzo Vecchio schuf. Neben Francesco 

Morandini, der das Hauptfeld der Studiolo-Decke ausmalte, erhielt der Künstler eines der 

Themen, welches am schwierigsten zu verbildlichen war.849 Das Gemälde, das vermutlich 

erst zu einem späteren Zeitpunkt den heutigen Titel Allegoria dei Sogni erhielt, wurde von 

dem Kunstkritiker Raffaelo Borghini in seinem Hauptwerk, Il Riposo, mit »il sonno co’ 

sogni attorno«850 bezeichnet. In Il Riposo heißt es in diesem Kontext zu den beiden 

Ölbildern Naldinis:  

Di sua [= Giovanni Battista Naldini, H. C.] mano sono nello Scrittoio del Gran Duca 
Francesco, fatti à concorrenza con molti altri pittori, due quadri à olio, l’vno de’ quali è di 
lastra di pietra, in cui apparisce il modo, che si tiene à far l’Ambracane, e l’altro è di legno 
rappresentante il sonno co’ sogni attorno con bellissime considerationi sì dell inuentione, 
come dell’arte.851 

Das Bild, das von dem sehr persönlichen Interesse Francescos I. an dem ungreifbaren 

Mysterium Traum zeugt, offenbart sich durch eine vielschichtige Spezifik, die 

nachstehend analysiert werden soll. 

 
Innenarchitektur und prunkvolle Stuckausstattung aus. Im Zentrum der Decke sind die vier um eine Kugel 
angeordneten Evangelistensymbole zu erkennen; mythologische und historische Szenen demonstrieren 
Künste und Wissenschaften in den rechteckigen Bildfeldern. Bildende und darstellende Künste werden 
mittels Allegorien in den Eckfeldern wiedergegeben. Vgl. Liebenwein: Studiolo. S. 150 f. u. 154; Conticelli: 
›Guardaroba di cose rare et preziose‹. S. 17–25. 
848 Vgl. Zehnpfennig: ›Traum‹ und ›Vision‹. S. 86. 
849 Vgl. Conticelli: La decorazione. S. 500.  
850 »Der von Träumen umgebene Schlaf«.  
851 Borghini: Il Riposo. S. 614. – »Von seiner [= Giovanni Battista Naldinis] Hand sind im Scrittoio des 
Großherzogs Francesco, in Konkurrenz mit vielen anderen Malern, zwei Ölgemälde entstanden, eines ist ein 
Gemälde auf Stein, auf dem dargestellt ist, wie Bernstein gemacht wird, das andere ist auf Holz gemalt und 
zeigt den Schlaf, der von Träumen umgeben ist, mit wunderschöner Betrachtung hinsichtlich der Erfindung, 
wie auch der Kunst.« (Von mir sinngemäß ins Deutsche übersetzt). 



185 
 

III.3.4.1 Beschreibung und ikonographische Analyse 

Das hochovale Ölbild Allegoria dei Sogni von Naldini zeigt im vorderen und mittleren 

Bildbereich teils unverhüllte, teils spärlich bekleidete Figuren, die lediglich Tücher oder 

leichte Gewänder tragen sowie eine Vielzahl phantastischer, fliegender Wesen. Im 

Hintergrund ist eine antikische Architektur zu erkennen. Auf den Vorder-, Mittel- und 

Hintergrund aufgeteilt werden die verschiedenen Bildelemente durch ein zyklisches 

Bewegungsmoment kompositorisch miteinander verbunden. Mittel- und Hintergrund 

sind in dunklen Farbtönen gehalten, während sich die Szene im Vordergrund durch ein 

helles Farbspektrum auszeichnet. Durch die Dreieckskomposition wird das Auge des 

Betrachters über die beiden Repoussoir-Figuren im untersten Bildrand, zwei Putti mit 

Mohnkapseln in den Händen, direkt auf die zentrale Figur gelenkt. Es ist eine junge 

weibliche Gestalt, die zusätzlich durch Helligkeits- und stärkere Farbwerte 

hervorgehoben wird. Betont wird diese Helligkeit durch die Blässe ihrer Haut und ihr 

leuchtend gelbes Gewand, das lediglich ihren unteren Körperteil bedeckt. Die blonden 

Locken sind mit Bändern zusammengebunden, wobei sich ein Teil ihrer Haare in Strähnen 

aus dem Zusammenhalt am Hinterkopf gelöst hat. Die Vorderansicht ihres Körpers ist 

vom Betrachter weggedreht, den Kopf jedoch hat sie über ihre rechte Schulter nach hinten 

gewendet, sodass ihr Blick auf die beiden nackten Putti zu ihren Füßen fällt. Ihren linken 

Fuß hat sie auf dem Boden aufgesetzt; den rechten hebt sie leicht davon ab. Die Gestalt 

hält einen verhältnismäßig großen, durchsichtigen ellipsenähnlichen Gegenstand in den 

Händen, der die hochovale Form des Gemäldes wiederaufgreift. Dieses transparente 

Gebilde, das eine angedeutete Lichtreflexion am Ovalrand und eine Wölbung im Glas 

erkennen lässt, wird von einer weiteren halbnackten weiblichen Figur anvisiert, die sich 

rechts davon befindet. Deren ebenso blondgelockter, mit einer kleinen Mondsichel 

geschmückter Kopf ist dem Glasobjekt zugewandt. Der Ausdruck auf ihrem blassen 

Gesicht könnte Neugier als auch Furcht anzeigen; ihr Körper ist weit nach vorne 

übergebeugt. Lediglich ihre Scham und der untere Teil ihres rechten Beines sind von 

einem rosafarbenen Tuch oder Gewand, das sich hinter ihrer Rückenpartie aufgebauscht 

hat, bedeckt. Ihren rechten Unterarm hat sie auf einem Dachs abgestützt. Eine Eule mit 

braunem Federkleid sitzt nah an ihrem Oberschenkel. Zwischen ihrem linken 

angewinkelten Bein und dem Putto im rechten Vordergrund ist, gegen eine niedrige Stufe 

gelehnt, eine Maske mit männlichen Zügen zu erkennen, deren Profil eine ausgeprägte 

Hakennase sowie einen Oberlippenbart zeigt. Das sichtbare leere Auge scheint auch auf 



186 
 

das gläserne Objekt gerichtet. Oberhalb dieser Szene sind am rechten Bildrand zwei 

weitere Gestalten zu erkennen. Die vordere ist eine barbusige Frau, mit Blumenschmuck 

im blondgelockten Haar, die sich mit ihrem leicht seitlich ausgestrecktem linken Arm nach 

vorne hin zum Rücken der vorherigen Frauenfigur neigt. Ihren Kopf hat sie zur linken 

Schulter gedreht und der Blick fällt auf die zweite Gestalt hinter ihr, von der nur der Kopf 

und der entblößte, knotige und dunklere rechte Schulterbereich zu erkennen sind. Es 

könnte sich hier um eine alte Frau oder aber auch um einen Mann handeln. Das Gesicht 

und der Blick sind auf die davor gebeugte weibliche Figur und auf das Geschehen in der 

Mitte des Bildes gerichtet. Auf dem Kopf im dunklen zottigen Haar sind kleine Hörner zu 

erahnen. Auf der linken Seite der zentralen Frauenfigur ist ein unbekleideter Jüngling zu 

sehen, dessen Gesicht von dem Betrachter abgewandt ist.852 Er sitzt auf einem grünen 

Tuch, dessen Farbton gleich dem des Unterkleides der vor ihm Stehenden ist. Seinen 

Oberkörper hat er wohl gegen einen älteren Mann gelehnt, von dem lediglich dessen 

bärtiges Gesicht und ein Teil seiner grauen Haarpracht oder eine Art Helm über der 

rechten Schulter des Jünglings hervorschauen. All diese Gestalten dominieren den 

Vordergrund über die gesamte untere Hälfte des ovalen Gemäldes. 

Im Mittelgrund sind zwei weibliche Figuren zu erkennen, die in dynamischen 

Bewegungen fixiert scheinen. Jene auf der linken Bildseite trägt ein rosafarbenes Gewand, 

das ihre Brust freigibt und hält in ihrer rechten Hand einen langen Stab. Die rechte, in ein 

grüngräulich-braunes Kleid ebenso spärlich gehüllte Figur streckt beide Arme, wie, um 

ihr Gleichgewicht halten zu wollen, zu beiden Seiten weit aus. Auch sie umfasst, jedoch 

mit ihrer linken Hand, einen langen sich zuspitzenden Stab.  

Hinter diesen beiden Frauengestalten sind weitere Figuren, seltsame Kreaturen und ein 

massives architektonisches Gebilde auszumachen. Die einzelnen Bestandteile dieses 

Bildhintergrundes sind wegen des insgesamt sehr dunkel gehaltenen Kolorits nur schwer 

zu deuten. Es lassen sich lediglich schemenhafte Formen menschlicher und kleiner 

geflügelter Gestalten erkennen. Es ist nicht genau zu bestimmen, ob sich das Geschehen 

in einem Interieur oder im Freien abspielt. Am rechten oberen Bildrand gibt es ein Portal, 

von dem nur eine flankierende Säule mit korinthischem Kapitell sowie ein Teil des 

Architravs und Giebels sichtbar sind, die die Portalöffnung abschließen. Das antikische 

Tor ist Teil einer mit Pfeilern toskanischer Ordnung sowie mit korinthischen Säulen 

 
852 Francesco Gandolfo vermutet bei dieser Figur einen Zustand des Wiederaufwachens: »che sembra come 
risvegliarsi.« (Gandolfo: Il »Dolce Tempo«. S. 276). 



187 
 

ausgestatteten, gewaltigen Architektur, die zur Mitte des oberen Bildovals hin im Schatten 

der dunklen Kolorierung fast verschwindet. Im Hintergrund der linken Bildhälfte sind die 

vom Betrachter noch weiter entfernten Umrisse eines zweiten Portals auszumachen, 

welches bautechnisch dem erstgenannten gleicht. Aus beiden Öffnungen scheinen kleine 

skurrile Wesen unter- und übereinander herauszuquellen und zu fliegen. Es könnte sich 

um verschiedenförmige, teils puttoartige Kreaturen handeln, von denen die im linken 

Torbogen eine schwärzlich-rote, die im rechten Portal eine blau-graue Farbgebung 

aufweisen. Im mittleren dunklen Bildhintergrund ist zwischen der linken Pforte und der 

Säulenwand rechts nur schemenhaft ein Bett zu erkennen. Dies ist mit einem schweren 

Baldachin und mit Vorhängen ausgestattet. Schwach sichtbare, hautfarbene Gliedmaßen 

lassen vermuten, dass sich etwa eine anthropomorphe Figur in dem Bett befindet. Davor 

sitzen zwei lediglich vage dargestellte, jedoch wohl menschliche Gestalten, die einander 

zugeneigt scheinen.  

Francesco Gandolfo hat als erster die Analogie zwischen der Notte Michelangelos in der 

Medici-Kapelle von S. Lorenzo und der mondsicheltragenden weiblichen Figur im Werk 

Naldinis hergestellt.853 Die Ähnlichkeit gründet auf den Attributen, die ihr zugeordnet 

werden. Es handelt sich um die Eule, die Maske854, und jene Mondsichel (Abb. 41), die wie 

ein Schmuckstück das Haupthaar der weiblichen Gestalt ziert und als Referenz auf die 

michelangeleske Notte aufgefasst werden kann. Die Skulptur Notte ist eine innovative 

Schöpfung Michelangelos für ein Sinnbild der Nacht. Einen Teil des Grabmals Giulianos 

de’ Medici bildend, gestaltet sich die Marmorfigur als bahnbrechende Renaissance-

Ikonographie der Nacht, für die Giovanni Battista Naldini auf seinem Gemälde Allegoria 

dei Sogni eine eigene Interpretation entwickelt hat. Das Erscheinungsbild von Naldinis 

Darstellung der personifizierten Nacht erinnert weniger an den muskulösen 

Frauenkörper der Notte in S. Lorenzo. Vielmehr lässt sich in den üppigen Formen der 

›weiche‹ Darstellungsstil Jacopo Pontormos, dem Lehrmeister Naldinis, erkennen. Mit 

den genannten Attributen schafft Naldini jedoch eine Referenz auf das von Michelangelo 

 
853 Vgl. Gandolfo: Il »Dolce Tempo«. S. 275 f. An dieser Stelle sei darauf hingewiesen, dass Giovanni Battista 
Naldini, wie viele weitere Künstler, zu Beginn der 1560er-Jahre während seiner Studienreise in Rom unter 
anderem Zeichnungen in den Medici-Grabkapellen in S. Lorenzo angefertigt hat. Die Inspiration durch 
Michelangelo erscheint somit evident. Vgl. Raphael Rosenberg: The reproduction and publication of 
Michelangelo’s Sacristy. Drawings and prints by Franco, Salviati, Naldini and Cort. In: Francis Ames-Lewis 
u. Paul Joannides (Hrsg.): Reactions to the Master. Michelangelo’s Effect on Art and Artists in the Sixteenth 
Century. Aldershot: Ashgate 2003. S. 114–136. S. 119–126; Beate Reifenscheid: Giovanni Battista Naldini. 
In: Ernst Gerhard Güse u. Alexander Perrig (Hrsg.): Zeichnungen aus der Toskana. Das Zeitalter 
Michelangelos. München: Prestel 1997. S. 178–185. S. 178. 
854 Zur ikonographischen Bedeutung der Maske siehe Kap. II.3 (Michelangelos Zeichnung Il Sogno (1533)). 



188 
 

kreierte Nacht-Sinnbild. Dass sich Naldini bei der Schaffung der Nacht-Personifikation der 

Bildsprache der Notte in der Medici-Kapelle in S. Lorenzo bedient, spiegelt nicht nur eine 

Kontinuität im künstlerischen Schaffen unter der florentinischen Herrschaft wider, 

sondern lässt sich auch semantisch auf den Fortbestand der Medici-Dynastie übertragen. 

Francesco Gandolfo setzt bei seiner Untersuchung das Ölbild Naldinis in den Kontext des 

sogenannten Trionfo de’ Sogni, der anlässlich der Hochzeit von Francesco I. und Johanna 

von Österreich 1566 stattfand. Diese Verbindung ist insofern plausibel, als, wie bereits 

angemerkt, Vincenzo Borghini zusammen mit Giovan Battista Cini für die Gestaltung 

dieses Triumphzuges verantwortlich war. Ein Detail der Nacht-Figuration Naldinis lässt 

eine offensichtliche Parallele zwischen der Allegoria dei Sogni und dem nächtlichen 

Hochzeitstriumphzug Trionfo de’ Sogni erkennen. Bei besagtem Triumphzug, dessen 

Gesamtkonzept von Michelangelos Il sogno inspiriert wurde855, war der am Fuße der 

Somnus-Grotte lagernden »Nacht« ein Dachs beigegeben, auf den sie ihren Kopf stützte856; 

»sotto a i piedi della quale [= la Notte, H. C.] era un tasso.«857 Auch auf dem Traum-

Gemälde Naldinis ist die personifizierte Nacht auf das nachtaktive Tier gelehnt. Mit der 

These einhergehend, es handele sich bei besagter weiblicher Figur auf dem Gemälde um 

eine Personifikation der Nacht, schreibt Gandolfo auch der zentral positionierten Gestalt 

und dem Jünglings-Akt allegorische Funktionen zu. Die den ovalen Glasgegenstand 

haltende Figur im Gemälde Naldinis wird hier als allegorisch besetzte Personifikation des 

Morgens gedeutet. Diese Darstellung Auroras lässt jedoch keine schlüssigen Referenzen 

auf die Skulptur Aurora (Abb. 42) in der Medici-Grabkapelle zu. Auch die Beschreibungen 

der Aurora in Cartaris Imagini858 und Ripas Iconologia859 unterscheiden sich in großen 

Teilen von der bildlichen Realisierung der Morgen-Personifikation durch Naldini. 

 
855 Vgl. Chiara Rabbi Bernard: Francesco I. de’ Medici, la vita e il sogno. In: Diess., Alessandro Cecchi, u. Yves 
Hersant (Hrsg.): Il Sogno nel Rinascimento. Ausst.-Kat Palazzo Pitti Galleria Palatina Florenz 2013. S. 48–
55. S. 53. 
856 Vgl. Gandolfo: Il »Dolce Tempo«. S. 276. 
857 Anonymus: Descrizione del canto de sogni. S. 21. – »unterhalb ihrer [= jene der Nacht, H.C.] Füße war ein 
Dachs.« 
858 »Immagine dell’Aurora, & del cavallo Pegaseo, che tira il suo carro, dinotante quell’ hora essere la più 
commoda, & di maggior profitto per lo studiare, & la gloria che ne risulta al dotto & virtuoso.« (Cartari: 
Imagini delli dei. S. 53). – »Bild der Morgendämmerung und des Pferdes Pegasus, der ihren Wagen zieht; 
ausdrückend, dass diese Stunde die ruhigste und die günstigste zum Studieren ist und der Ruhm, dem sie 
den Gebildeten und Tugendhaften beschert.« (Sinngemäß von mir ins Deutsche übersetzt). 
859 In Ripas Iconologia wird das Sinnbild der Aurora ähnlich wie in Cartaris Imagini dargestellt: »Una 
fanciulla alata di color incarnato con un manto giallo in dosso, haverà in mano una lucerna fatta all’anticha 
accesa, starà a sedere sopra il Pegaso cavallo alato.« (Ripa: Iconologia. S. 34). – »Ein Mädchen mit 
hautfarbenen Flügeln und mit einem gelben Mantel bekleidet, in der Hand eine antike Lampe haltend und 
sich oberhalb des geflügelten Pegasus befindend.« (Sinngemäß von mir ins Deutsche übersetzt). 



189 
 

Lediglich das gelbe, ihren Unterkörper umhüllende Gewand gibt einen Hinweis auf die 

Zuordnung auf die Personifikation des Morgens. Wie Conticelli herausstellt, ist vor allem 

anhand der gelben Farbe des Stoffes in Allegoria dei Sogni darauf zu schließen, dass es 

sich bei der zentralen Figur um den allegorischen Morgen handelt.860 Die Vermutung 

gründet auch auf der schriftlichen Überlieferung eines weiteren Triumphzuges, dem 

Mascherata degli Dei de’ Gentili, der von Vincenzo Borghini konzipiert und ebenfalls im 

Rahmen der Hochzeitsfeierlichkeiten Francescos I. und Johannas von Österreich 

präsentiert wurde.861  

Aus der Niederschrift für den Zug geht hervor, dass Aurora einen gelben Mantel getragen 

habe: »Dopo l’Anno, l’Authore [= Boccaccio, H. C.] finse l’Aurora, la quale egli figurò vna 

fanciulla di color’ incarnato con vn ma[n]to giallo indosso«.862 

Eine gewisse Ähnlichkeit der Morgenfigur in Naldinis Gemälde lässt sich bei der Aurora-

Darstellung in dem von Battista Dossi 1544 geschaffenen Gemälde Il Mattino: Aurora con 

i cavalli di Apollo, (»Der Morgen mit den Pferden Apolls«) (siehe Abb. 23) erkennen.863 

Dort ist der personifizierte Morgen in helle, leuchtend orangegelbe Kleidung gehüllt. 

Ähnlich erscheint auch die Gestaltung der Haare; bei beiden Figuren zeigt sich eine mit 

Bändern durchflochtene Lockenfrisur. 

Die Aurora Naldinis trägt weder eine Fackel oder Lampe in ihren Händen, wie es in 

besagten Handbüchern Cartaris oder Ripas geschrieben steht, noch hält sie Zügel in ihren 

Händen, wie es bei Dossis Interpretation der Morgen-Personifikation der Fall ist. Naldinis 

Aurora präsentiert eine Linse, die sie wie einen Schild864 gegen die Nacht-Personifikation 

hält, welche das Glas direkt fokussiert und offenbar gar zu fürchten scheint. Somit schafft 

der Maler von Allegoria dei Sogni eine eigene Interpretation des personifizierten Morgens. 

Der gläserne Gegenstand in ihren Händen ist in der Forschung unterschiedlich gedeutet 

worden. Scott Schaefer865 meint hierin einen Spiegel, Harvey Hamburgh eine Linse zu 

 
860 Vgl. Conticelli: Ars aemula naturae. S. 234 f. 
861 Der Inhalt des Zuges, in dem nachgestellte Allegorien auf Triumphwagen durch die Stadt zogen, basiert 
auf dem mythographischen Werk Genealogia Deorum Gentilium (um 1360) Boccaccios. Vgl. Conticelli: Ars 
aemula naturae. S. 235. 
862 Baccio Baldini: Discorso sopra la Mascherata della Geneologia degl’iddei de’Gentili. Florenz: Giunti 1565. 
S. 34. 
863 Dieses Gemälde Battista Dossis war, wie auch Allegoria della Notte, Teil des bildlich gemachten 
Tageszyklus in den sogenannten Stanze Nuove des Herzogs Ercole II. d’ Este in Ferrara. Siehe hierzu Kapitel 
III.1. 
864 »come uno scudo« (Gandolfo: Il »Dolce Tempo«. S. 276). Es ist nachvollziehbar, dass Francesco Gandolfo 
in dieser bildlichen Konstellation den Gegensatz zwischen Morgen und Nacht festmacht. Vgl. Gandolfo: Il 
»Dolce Tempo«. S. 276. 
865 Vgl. Schaefer: The Studiolo. S. 385. 



190 
 

erkennen, der er im Kontext der figurierten Morgengestalt die Bedeutung als Symbol für 

klare Morgenträume beimisst. Da das Glas transparent und keine Reflexion der Aurora zu 

erkennen ist, handelt es sich offenbar, wie Hamburgh bereits erkannt hat866, nicht um 

einen Spiegel. Valentina Conticelli widerspricht der These Hamburghs, es handele sich um 

eine Linse. Sie setzt das Objekt in Bezug zu einer Äußerung des Macrobius.867 In 

Anlehnung an die Commentarii des antiken Philosophen Porphyrios (233–305 n. Chr.) legt 

der Autor des Kommentars zu Ciceros Somnium Scipionis die Thematik der Traumpforten 

dar: 

Gemäß der angeführten Porphyiusstelle vermag selbst die im Schlaf teilweise von ihren 
körperlichen Aufgaben befreite Seele nicht unmittelbar zu sehen, sondern nur durch einen 
dazwischengeworfenen Schleier. Daß die Traumpforte, aus der die wahren Träume 
kommen, aus Horn sein soll, bedeutet nichts anderes, als daß der Schleier in diesem Fall 
weniger undurchlässig ist, weil mindestens dünnes Horn durchsichtig ist. Wenn der Blick 
hingegen zurückgeworfen wird und nicht durch den Schleier dringt, dann spricht man von 
der elfenbeinernen Pforte, denn Elfenbein ist so dicht, daß es selbst dünngeschliffen dem 
Sehsinn keinen Durchlaß gewährt.868 

Conticelli vermutet, dass das ovale Objekt eben diesen Schleier repräsentiert, von dem 

Macrobius bei seiner Auslegung der Traumpforten spricht.869 Fraglich bleibt hierbei, 

weshalb das Objekt nicht als Schleier dargestellt wurde, sondern vielmehr die Form eines 

oval gekrümmten Glases und folglich einer Linse offenbart. Auf diese übergroße Linse soll 

an anderer Stelle in diesem Kapitel genauer eingegangen werden. 

Die vermutlich gerade erwachende Jünglingsgestalt zur Linken Auroras deutet Gandolfo 

wiederum als Personifikation des Tages. Es erscheint bemerkenswert, dass Gandolfo die 

Tages-Allegorie der Figur des Jünglings zuordnet und nicht der offensichtlich älteren, 

bärtigen Figur dahinter – hat doch Michelangelos Statue des Tages am Grabmal Giulianos 

de’ Medici, Giorno, das Erscheinungsbild eines älteren und bärtigen Mannes (Abb. 43). 

Dem offensichtlich alten Mann, dessen Kopf hinter der rechten Schulter des Jünglings 

auftaucht, schreiben sowohl Gandolfo als auch Conticelli die Bedeutung des Alters zu. 

Auch die Putti, die sich am untersten Rand des Gemäldes befinden, werden als weiteres 

Element im Zusammenhang der Lebensabschnitte aufgefasst870: Die Putti stehen 

 
866 Vgl. Hamburgh: Naldini’s Allegory of Dreams. S. 692. 
867 Vgl. Conticelli: Ars aemula naturae. S. 243. 
868 Thomas Ricklin: Der Traum der Philosophie im 12. Jahrhundert. Traumtheorien zwischen Constantinus 
Africanus und Aristoteles. Leiden: Brill 1998. S. 119 f. Vgl. Macrobius: Comm. 1. 3. 17–20. 
869 Vgl. Conticelli: Ars aemula naturae. S. 243. 
870 Vgl. Conticelli: Conoscere per immagini. S. 123; Gandolfo: Il »Dolce Tempo«. S. 276.  



191 
 

demnach für die Kindheit, die Aurora-Erscheinung für das Jugend- und die ältere 

Männergestalt hinter dem sinnbildhaften Tag für das fortgeschrittene Alter.871 

Entgegen dieser Interpretation kann jedoch vermutet werden, dass die Putti hier lediglich 

als Verbindungs- oder Füllelemente dienen. Neben Satyrn, Hexen, Kreaturen der Nacht 

und Mänaden hatten Putti auch im Hochzeitstriumph 1566 die Funktion von 

Bindegliedern zwischen den Wagen des Festzuges.872 Ein weiteres Bildelement war auch 

Bestandteil des besagten Trionfo: Es handelt sich um Mohnkapseln873, die die beiden 

Knaben in Allegoria dei Sogni in den Händen halten und die sich zwischen ihnen auf dem 

Boden befinden. Auch im Trionfo de’ Sogni tragen die Putti Mohngirlanden. Bei Cartari ist 

der Schlafmohn ein Attribut der sinnbildlich gemachten Nacht, die einen Kranz dieses 

Gewächses auf dem Kopf trägt.874  

Die Darstellung der bereits erwähnten, den Trionfo de’ Sogni begleitenden Hexen 

vermutet Valentina Conticelli in den beiden nicht eindeutig definierten menschlichen 

Gestalten hinter der Nacht-Personifikation am rechten Bildrand von Allegoria dei Sogni. 

Eine weitere These Conticellis ist, dass es sich bei diesen beiden Figuren um die 

Personifizierung zweier Laster handelt.875 Conticelli macht in diesem Kontext darauf 

aufmerksam, dass die Nacht in einem Passus von Hesiods Theogonie als Mutter diverser 

Laster bezeichnet wird.876 Ferner hat Boccaccio in Anlehnung an Hesiod in seinem 

mythographischen Werk Genealogia Deorum Gentilium die Nacht als eine von weiteren 

Lastern beschrieben.877 

In diesem Zusammenhang kann, wie auch schon Conticelli angemerkt hat, die Zeichnung 

Il Sogno (siehe Abb. 1) von Michelangelo als Vergleich herangezogen werden.878 Sehr viel 

offensichtlicher als bei Naldinis Werk wird der mittig auf einem Kasten mit Masken879 

platzierte Jüngling von schemenhaft dargestellten, menschlichen Umrissen im 

 
871 Vgl. Conticelli: Ars aemula naturae. S. 244; Bernard: Francesco de’ Medici. S. 50. 
872 Vgl. Gandolfo: Il »Dolce Tempo«. S. 267. 
873 Im Zusammenhang der Traum- und Schlafthematik besteht die Möglichkeit, dass es sich hier um Kapseln 
des Schlafmohns handelt, der seit der Antike als Opiat verwendet wurde.  
874 Siehe Anm. 425.  
875 Vgl. Conticelli: Conoscere per immagini. S. 124–126; Conticelli: Ars aemula naturae. S. 245.  
876 Vgl. Conticelli: Ars aemula naturae. S. 245; Hesiod: Theogonie. 211–225. 
877 Vgl. Conticelli: Ars aemula naturae. S. 245; Giovanni Boccaccio: Della geneologia de gli dei di m. Giovanni 
Boccaccio libri qvindeci: ne' quali si tratta dell'origine, & discendenza di tutti gli dei de' gentili: con la 
spositione, & sensi allegorici delle fauole & con la dichiaratione dell'historie appartenenti a detta materia. 
Hrsg. von Giuseppe Betussi. Venedig: Lorenzini 1564. 1. 14–34. 
878 Vgl. Conticelli: Conoscere per immagini. S. 124. 
879 Wohlbemerkt ist die Maske, wie zuvor angesprochen, auch im Traumbild Naldinis Bestandteil und 
Attribut der Notte. In Anbetracht einer im 16. Jahrhundert geläufigen Bedeutungszuschreibung der Maske 
als negativ konnotierte Erscheinung scheint die Annahme gerechtfertigt, dass es sich im Gemälde Naldinis 
tatsächlich um lasterhafte Gestalten handelt. 



192 
 

Bildhintergrund umringt. Die hintere Figur in Naldinis Gemälde ordnet Conticelli 

aufgrund ihres zottigen Haars Invidia, »Neid«, zu und die jüngere, barbusige Figur 

Lussuria, »Fleischeslust«.880 Anknüpfend an diese Vermutung Conticellis sollte ein 

genauerer Blick auf die vermeintlich ältere der beiden Gestalten geworfen werden. Es 

kann nicht genau festgestellt werden, ob es sich um eine männliche oder weibliche Gestalt 

handelt; ihre markanten Gesichtszüge und der ohne weibliche Brust erkennbar gemachte 

und etwas knotige obere Körperteil lassen jedoch auch die Vermutung zu, dass es sich 

hier um eine männliche Figur handeln könnte. In diesem Fall kann weiterführend daraus 

geschlossen werden, es handele sich um die sinnbildliche Verkörperung des Lasters, Vizio, 

selbst. Vizio wird in Ripas Iconologia als schielender Zwerg mit unproportioniertem 

Körperbau beschrieben. Er hat einen bräunlichen Hautton, rote Behaarung und hält eine 

Hydra in seinen Armen.881 Auf Naldinis Gemälde sind zwar weder eine Hydra noch die 

rote Behaarung ausmachen, dennoch könnte es sich, da lediglich der obere Teil der Gestalt 

sichtbar ist, um besagten Zwerg handeln. Es ist allerdings ebenso möglich, dass es ein 

Satyr sein könnte, der der Personifikation der »Fleischeslust« beigegeben wurde. Es war 

ein Satyr, der als Symbol für die Rätselhaftigkeit des Traumes den letzten Teil des Trionfo 

de’ Sogni begleitete. Wie bei dem Nacht-Sinnbild in Naldinis Gemälde richtet sich der Blick 

der Gestalt mit den vermeintlichen Hörnern auf das hochovale Glas in der Bildmitte von 

Allegoria dei Sogni.  

Sehr viel rätselhafter erscheint die Zuordnung der verschiedenen Elemente im 

Hintergrund des Bildes von Naldini. Dies ist zum einen den ikonographisch nicht 

eindeutig zuordenbaren Bestandteilen, zum anderen den formalen Gegebenheiten des 

Bildes, dem dunkel gehaltenen Hintergrund und der nahezu sfumatohaften Gestaltung, 

geschuldet.  

An dieser Stelle ist der Beitrag Valentina Conticellis besonders aufschlussreich, deren 

Analyse auf einer weiteren invenzione Vincenzo Borghinis beruht, welche wiederum mit 

großer Wahrscheinlichkeit für ein Fresko in einem anderen Raum bestimmt war. Aus dem 

von Conticelli aufgefundenen Text wird nicht deutlich, ob es sich um ein anderes Zimmer 

 
880 Vgl. Conticelli: Conoscere per immagini. S. 124.  
881 »Sceleratezza [= Frevelhaftigkeit, H. C.], o Vitio: Un nano sproportionato, guercio, di carnaggione bruna, 
di pelo rosso, & che abbracci vn’ Hidra.« (Ripa: Iconologia. S. 443, Abb. S. 515). 



193 
 

innerhalb des Palazzo Vecchio gehandelt haben mag; ebenso ist nicht klar, ob die 

Bilderfindung jemals realisiert wurde.882 

Die invenzione ist in vier Szenen eingeteilt, wobei die erste die Figur des Schlafes 

beschreibt und die zweite das den Schlaf begleitende Sinnbild der Vergessenheit.883 So 

heißt es zur Darstellung des Sonno: 

addormentato sotto un padigl[i]one nero, et finto tutto di notte, et in aria pipistrelli et gufi 
et simili altri; in terra, intorno al letto, ghiri et tassi, con certi vasi pieni di papaveri o ver 
in cornucopia co’ medesimi papaveri.884  

Der Schlafgott befindet sich vermutlich in dem baldachinbekrönten Bett in der Dunkelheit 

zwischen den antikisierenden Toren. In Ovids Metamorphosen heißt es, die Behausung 

des Somnus sei eine neblige Höhle, vor der Mohn wächst und plätschernde Geräusche des 

Lethe-Flusses zu vernehmen sind.885 Zwar ist nicht direkt eine Grotte zu erkennen, jedoch 

legt die dunkle Kolorierung des Bildhintergrundes eine derartige Atmosphäre nahe. Die 

Mohnkapseln, die hier dem »untätigen Schlafgott«886, oder lediglich dem personifizierten 

Schlaf als Attribut beigegeben sind, dienen den Putti im Vordergrund offenschlich als 

Spielzeug. 

Die beiden weiblichen Figuren im Mittelgrund bezeichnet Gandolfo als Bacchantinnen887; 

auch sie sollen bei dem hochzeitlichen Triumphzug der Träume als Verbindungsglieder 

zwischen den Wagen fungiert haben. Valentina Conticelli wagt den Versuch, auf der 

Grundlage der Überlieferung des Trionfo de’ Sogni die beiden nicht näher zuordenbaren 

Gestalten genauer zu deuten. Sie vermutet, dass es sich bei diesen Figuren um die Ore, die 

»Stunden«, handelt, die den Sonnenwagen im Trionfo de’ Sogni begleitet haben. In der 

Beschreibung des Triumphzuges werden die Ore als zwei junge Frauen beschrieben, 

wobei die eine rosafarben und die andere braun gekleidet ist. Auch in Naldinis Ovalbild 

 
882 Das entsprechende Schreiben entdeckte Conticelli in der Biblioteca Nazionale di Firenze, II. X. 114, cc. 
85v-86r [im Folgenden als BNCF II. X. 114, cc. 85v-86r. kenntlich gemacht]. Siehe Conticelli: Conoscere per 
immagini. S. 112.  
883 Vgl. Conticelli: Conoscere per immagini. S. 113 f.  
884 Siehe Conticelli: Conoscere per immagini. S. 113 – »eingeschlafen unter einer schwarzen Halle, und [es 
hat den] Anschein von Nacht, und in der Luft [sind] Fledermäuse und Eulen und ähnliche andere [Tiere]; 
auf dem Boden, ringsherum um das Bett, [sind] Siebenschläfer und Dachse, mit gewissen Gefäßen[,] gefüllt 
mit Mohn oder in Füllhörnern mit demselben Mohn.« (Von mir sinngemäß ins Deutsche übersetzt). 
885 »Tief eine Höhle, das Haus und Gemach des untätigen / Schlafgotts. / […] Still ist alles und stumm; nur 
tief am Grunde des Felsens / Quillt das Bächlein ›Vergessen‹, und murmelnd gleiten der / Lethe / Wellen: 
sie plätschern am Kieselgrunde und laden zum Schlafe. / Vorn blüht Mohn, der an Samen so reiche, am 
Eingang zur / Grotte« (Ovid: Met. XI. 593 u. 602–605. Nach der deutschen Übersetzung von Hermann 
Breitenbach, in: Ovid: Metamorphosen. S. 369 f). 
886 Ovid: Met. XI. 593. Nach der deutschen Übersetzung von Hermann Breitenbach, in: Ovid: 
Metamorphosen. S. 369. 
887 Vgl. Gandolfo: Il »Dolce Tempo«. S. 277.  



194 
 

sind die Gewänder der beiden Figuren im Mittelgrund ähnlich koloriert, was Conticellis 

These stützt. In Anbetracht der Versinnbildlichung der zwei Tageszeiten und des Alters 

im Bildvordergrund, ist die Zuordnung der beiden zuvor von Gandolfo benannten 

baccanti als Ore eher schlüssig. Bekräftigung findet diese Vermutung in der antiken 

Mythologie.888 In Homers Ilias werden die Stunden als Wächterinnen der Himmelstore 

beschrieben:  

Dröhnend ging auf von selber des Himmels Tor, das die Horen / Hüteten, denen der 
Himmel ward anvertraut und der / Olympos, / Bald die dichte Wolke zu öffnen, bald sie 
zu schließen.889 

Zwar sind es offensichtlich nicht die Himmelstore, die die mutmaßlichen Wächterinnen 

hier beaufsichtigen, sondern, wie Francesco Gandolfo festgestellt hat, die Traumtore, von 

denen in der Odyssee Homers890 und später in Vergils Aeneis891 die Rede ist. Der Erzählung 

dieser Epen folgend kommen aus dem horngefertigten Tor die Wahrheits- und aus dem 

elfenbeinernen die Trugträume.892 Die Vermutung liegt nahe, dass die von Naldini 

gemalten Kreaturen, die aus den Toren herausdrängen, den Wesen dieser zwei 

Traumtypen entsprechen sollen. Es ist nicht eindeutig ersichtlich, welche Wesen die 

trügerischen Träume und welche jene mit Wahrheitscharakter darstellen sollen. 

Valentina Conticelli weist in diesem Zusammenhang auf den bereits erwähnten 

sujetnahen invenzione-Text Borghinis hin, in welchem die letzte der vier Szenen, die 

Giorgio Vasari in Form von Zeichnungen visualisiert hat893, den personifizierten Traum 

beschreibt. Dort wird die Figur als eine schlafende, mit zwei Flügeln ausgestattete Gestalt 

geschildert, neben der die personifizierte Imagination sitzt. Den Traum umgeben 

verschiedenartige Geschöpfe, umherschwirrende und schöne »Engelchen« mit 

Schmetterlingsflügeln und Spiegeln894 in den Händen. In der Luft tummeln sich bizarre 

Chimären895: 

[il sogno] farei pure adormentato sopra un prato di fiori con 2 alette alle sue tempie con 
una damigella accanto [a lato: la imaginativa], piena di occhi, che gli aprissi come fussi una 
scarsella di granchio la parte di dietro del capo, detta nuca. Et in aria certi angeletti vaghi 
et belli, ma con ale di farfalle, che tenessin in mano specchi et gli volgessino verso il capo 

 
888 Vgl. Conticelli: Conoscere per immagini. S. 117 f. 
889 Homer: Ilias. V. 749-751. Nach der deutschen Übersetzung von Roland Hampe, in: Homer: Ilias. S. 104. 
890 Siehe hierzu Kap. III.2.  
891 Vergil: Aeneis. VI. 893–896. 
892 Siehe hierzu Kap. III.2. 
893 Vgl. hierzu Conticelli: Conoscere per immagini. S. 138; vgl. Bernard: Francesco I. de’ Medici. S. 51. 
894 Zur Erläuterung der Spiegel siehe Conticelli: Conoscere per immagini. S. 120. 
895 Vgl. Conticelli: Conoscere per immagini. S. 115.  



195 
 

di colui. Et fra nugoli in aria, o in cambio di nugoli, come forme bizarre di castelli chimere 
ecc. che sieno come bozza et non appien.896 

Die besagte Beschreibung der Engelchen und seltsamen, umherschwirrenden Wesen 

weist eine bemerkenswerte Ähnlichkeit mit den aus den Toren fliegenden Kreaturen in 

Allegoria dei Sogni auf. 

Die kleinen geflügelten Gestalten lassen, neben der bereits erwähnten offensichtlichen 

Anlehnung an die mythologische Grundlage der Traumpforten aus dem 19. Gesang der 

Odyssee Homers, noch andere Interpretationen zur Bedeutsamkeit für das Traumbild zu. 

Abgesehen von den besagten traumbezogenen Textstellen in Homers und Vergils Werken 

können in Bezug auf die verschiedenartigen Wesen noch weitere Passagen antiker 

Autoren genannt werden. So erscheint der vorher bereits thematisierte Abschnitt aus 

Lukian von Samosatas Werk Verae Historiae besonders interessant, in welchem der Autor 

über eine Insel der Träume schreibt, auf der sich diese bizarren Formen in 

verschiedensten Erscheinungsweisen zeigen.897  

Marianne Zehnpfennig deutet die geflügelten Geschöpfe im Traumbild Naldinis als 

Manifestationen der »Fähigkeiten der Söhne des Schlafgottes«898, Morpheus, Phobetor-

Icelus und Phantasos, die sich in andere Lebewesen und Formen verwandeln können.899 

Die Figürchen in Naldinis »Allegorie der Träume« zeigen allerdings keinerlei 

Ähnlichkeiten mit den drei in den Metamorphosen Ovids beschriebenen Traumgöttern. 

Für eine genauere Betrachtung der kleinen Wesen können als Vergleich die bereits 

erwähnte Zeichnung Michelangelos, Il Sogno, und das von Taddeo Zuccari 1562 

geschaffene Fresko, Casa del Sonno in der Camera dell’Aurora der Villa Farnese in 

Caprarola, hinzugezogen werden. Zwar sind es bei der von Michelangelo gefertigten 

Zeichnung keine geflügelten Kreaturen, wie sie bei Allegoria dei Sogni zu erkennen sind, 

die sich in der Darstellung von 1533 sichelförmig um den Genius und den sitzenden 

Jüngling scharen. Dennoch wohnt den Hintergrundgestalten in Michelangelos Arbeit, wie 

bereits herausgestellt, eine negative Bedeutung inne, was ebenso bei einem Teil der 

fliegenden Kreaturen in Naldinis Traumbild zutreffen könnte. Die von Panofsky als 

Todsünden identifizierten schemenhaften Körper900 in Michelangelos Zeichnung stehen 

 
896 BNCF II. X. 114, cc. 85v–86r, zitiert nach Conticelli: Ars aemula naturae. S. 238. 
897 Vgl. Lukian: Verae Historiae. II. 34. Siehe hierzu auch Kap. III.1. 
898 Zehnpfennig: ›Traum‹ und ›Vision‹. S. 87. 
899 Vgl. Ovid: Metamorphosen. XI. 638–643. Siehe hierzu auch Kap. III.1. 
900 Vgl. Panofsky: Studien zur Ikonologie. S. 286. Siehe hierzu auch Kap. II.3. (Michelangelos Zeichnung Il 
Sogno (1533)). 



196 
 

sozusagen in Analogie zu den falschen, sündhaften Träumen, die laut klassisch-antiker 

Überlieferung aus einem elfenbeinernen Tor fliegen und hier auf Allegoria dei Sogni aus 

einem der beiden Tore herausschwirren. 

Ebenso bemerkenswert ist der Vergleich mit den ›sogni-figurette‹, die Annibale Caro in 

seiner Bilderfindung für das Schlafgemach Kardinal Alessandro Farneses beschreibt.901 

Sowohl deren Darstellungsempfehlung in der invenzione Annibale Caros für Casa del 

Sonno und jener Vincenzo Borghinis für das wohl heute nicht mehr existente, falls 

überhaupt jemals realisierte Fresko als auch die bildkünstlerische Umsetzung der kleinen 

Flügel-Gestalten auf Zuccaris Rundfresko in der Camera dell’Aurora und dieser auf 

Allegoria dei Sogni lassen auf eine direkte Bezugnahme untereinander schließen. Dieser 

Umstand ist nicht verwunderlich, wenn man bedenkt, dass Giorgio Vasari, der ja die 

anleitende Person für die bildliche Ausstattung des florentinischen Studiolo Francescos I. 

war, in regem Austausch mit Annibale Caro wie auch mit Vincenzo Borghini stand. Die 

Bilderfindung des humanistischen Beraters für das Schlafgemach von Alessandro 

Farnese, Camera dell’Aurora, war Giorgio Vasari durchaus bekannt – hat der 

Künstlerbiograph doch in seiner Lebensbeschreibung über Taddeo Zuccari die 

Darstellungsempfehlungen Caros an die Maler eingebunden. 

Wie auch das Fresko in Caprarola, Casa del Sonno, zeigt das Gemälde Naldinis im 

großherzoglichen Studiolo kleine Wesen mit teils engelhaftem Aussehen, die mit ihren 

Flügeln in Zuccaris Fresko um den Schläfer, in Naldinis Ovalgemälde aus den 

antikisierenden Toren herausschwirren. Ebenso zeigen beide Werke Kreaturen, die ein 

teils puttoähnliches Aussehen haben. Sie weisen ein dunkles bis ins Rote und Schwarze 

gehende Kolorit auf und evozieren durch ihr Durcheinanderschwirren einen unruhigen 

Eindruck. Die teils dunklen Gestalten erinnern zudem an die Beschreibung des Nacht-

Sinnbildes in Vicenzo Cartaris Imagini, wo er der nach antikem Vorbild dargestellten 

Nacht »negri sogni«, »schwarze Träume«, an die Seite stellt.902  

Im letzten Teil der schriftlich überlieferten invenzione Annibale Caros zur 

Darstellungsempfehlung für die »Sogni« eröffnet sich ein weiterer Aspekt der 

Interpretation. Hier spricht Caro in Bezug auf die kleinen Geschöpfe von »trasformazioni 

[delle figurette, H. C.] in cose possibili ed impossibili«. Dieser Punkt der »Verwandlungen 

[der Figürchen, H. C.] in mögliche und unmögliche Dinge« erinnert an die Grotesken, über 

 
901 Siehe hierzu Kap. III.2.  
902 Siehe hierzu Kap. III.1. 



197 
 

deren Darstellungswürdigkeit sowohl in der Antike als auch wieder in der Renaissance 

ein reger Disput ausgetragen wurde – stellten sie doch das konträre Bild zum in der 

Malerei hochgeschätzten Mimesis-Grundsatz dar. Von Befürwortern und Gegnern dieser 

Formen und Geschöpfe, die nicht das Abbild der Realität, sondern phantastische 

Kopfgeburten der Maler zeigten, wurden die Grotesken, sowohl in negativer als auch 

positiver Hinsicht mit dem Traum in Verbindung gebracht.903 Möglicherweise könnten 

demnach die aus den Toren fliegenden Wesen auf Allegoria dei Sogni zusätzlich als 

›Marker‹ einer Traumwelt fungieren, in der Kreaturen erscheinen, die nicht Teil der 

Wachwirklichkeit sind.904 

Valentina Conticelli äußert die Vermutung, dass es sich bei den Wesen ebenso um die 

sogenannten phantasmae handeln könnte905, die nach der Kategorisierung des Macrobius 

Trugbilder bezeichnen, die zwischen dem Schlaf- und dem Wachzustand entstehen 

können.906 Daran anknüpfen könnte auch der Text Ficinos aus der Theologia Platonica, 

der das Freisein der menschlichen Seele während des Schlafes im Zustand der vacatio 

animae thematisiert. Marsilio Ficino spricht davon, dass der Mensch, der ein sündhaftes 

Leben führe, Gefahr laufe, sinnlose Träume in Form von grässlichen Bildern zu 

empfangen. Folglich kann in Bezug auf die geflügelten Geschöpfe im Bildhintergrund von 

Allegoria dei Sogni vermutet werden, dass diese Gestalten im Kontext und gleichzeitig im 

Kontrast zur im Vordergrund zentral positionierten Linse stehen. Die Phantasiewesen 

könnten demnach die wirren und unklaren Bilder im Traum eines im Exzess lebenden 

Menschen symbolisieren. Dagegen ist die Linse, neben ihrer Symbolträchtigkeit für den 

ungetrübten Morgentraum, ein Zeichen für die klaren, nicht angsteinflößenden 

Traumbilder desjenigen Menschen, der ein sittsames Leben führt. 

Auf Allegoria dei Sogni werden die Bedingungen und das Verhältnis von ›guten‹ und 

›schlechten‹ Träumen kompositorisch durch das Bewegungsmoment im Bildaufbau 

veranschaulicht: Aus beiden Toren, vor denen die Wächterinnen positioniert sind, quellen 

die die Träume symbolisierenden Gestalten hervor. Diese vom Schläfer ausgehenden 

Träume auf der rechten Bildhälfte bewegen sich in Richtung der lasterhaften Gestalten 

und der versinnbildlichten Nacht; es handelt sich hier demnach offenbar um negativ 

 
903 Siehe hierzu den Exkurs zu den Grotesken in Kap. II. 
904 In diesem Kontext sei auf eine Äußerung Dorothea Scholls hingewiesen, die in den geflügelten 
Geschöpfen in Casa del Sonno von Taddeo Zuccari den »Bezug zwischen Traum und Groteske« (Scholl: 
»Grottesken«. S. 171) vermutet.  
905 Vgl. Conticelli: Conoscere per immagini. S. 116. 
906 Vgl. Manuwald: Traum und Traumdeutung. S. 25 f.  



198 
 

konnotierte Träume. Diese Annahme könnte aus dem beunruhigen Gesichtsausdruck der 

Nacht-Figur, des Satyrs beziehungsweise der versinnbildlichten Frevelhaftigkeit und der 

Fleischeslust gefolgert werden. Die besorgte Aufmerksamkeit dieser Gruppe ist wie die 

Maske am rechten Rand darunter auf die zentral positionierte Linse der Aurora gerichtet. 

Diese hält das gekrümmte Glas wie einen abwehrenden Schild gegen die die trügerischen 

Bilder der Nacht und die lasterhaften Versuchungen, die schauderhafte Erscheinungen im 

Traume verursachen. Es entsteht der Eindruck, als fürchteten die frevelhaften Gestalten, 

ihr trügerisches Wesen könne von der Morgengestalt durch die Linse abgewehrt oder 

entlarvt werden. Es scheint, als setze Aurora gerade dazu an, mit der Linse eine 

Rotationsbewegung nach links zu machen, um auf diese Weise die vor dem Sichtglas 

erscheinenden Objekte erfassen zu können und somit deutlich erkennbar werden zu 

lassen. 

Die Traumwesen, die sich auf der linken Seite des Bildhintergrundes befinden, könnten 

folglich als die klaren Träume gedeutet werden, die sich, nach ungehindertem Passieren 

an der Linse, in ihrer Untadeligkeit offenbaren können. Die Protagonistin des Bildes, 

Aurora, veranschaulicht damit die eigentliche Bedeutung des Dargestellten, nämlich den 

Zeitpunkt der Erzeugung von guten und schlechten Träumen, wobei sie als 

Morgenpersonifikation den Übergang und die Grenze zwischen Schlaf und Wachen, den 

Wendepunkt zwischen Nacht und Tag verkörpert. 

III.3.4.2 Die Linse als ›Knotenpunkt‹ von Allegoria dei Sogni 

Die große Linse, die in Allegoria dei Sogni von der Personifikation des Morgens in den 

Händen gehalten wird, nimmt nicht nur kompositorisch eine zentrale Rolle ein. Auch stellt 

sie wohl gleich in mehrfacher Hinsicht eine innerbildliche, geistesgeschichtliche 

Signifikanz für den Großherzog dar, die mit ihm in Bezug gesetzt werden kann. Das ovale 

Glas wird hier als ›Knotenpunkt‹ bezeichnet, da hierin unterschiedliche Facetten 

zusammenkommen, die, in ihrer Gesamtheit betrachtet, wiederum eine stimmige Einheit 

bilden. Da seinerzeit die ungetrübten Bilder des Morgentraumes gemeinhin mit 

Wahrheitsträumen in Verbindung gebracht wurden, erscheint, wie auch Harvey 

Hamburgh ausgeführt aus, die zentrale Positionierung der Aurora907 und die folglich mit 

 
907 Aurora, die sich bei dem Trionfo de’ Sogni (1566) am letzten Teil des Zuges an der Somnus-Grotte befand, 
spielte wohl bereits bei dieser Inszenierung eine besondere Rolle. Vgl. Conticelli: Conoscere per immagini. 
S. 111. 



199 
 

dieser Positionierung begründete Bedeutsamkeit in Allegoria dei Sogni überzeugend. Am 

Morgen werde, so die vorherrschende Auffassung, der Körper lediglich in geringem Maße 

von den Körpersäften beeinflusst, weshalb sich der Traumgehalt in besonders deutlicher 

Form dem träumenden Menschen offenbart. An dieser Stelle ist jedoch anzumerken, dass 

Marsilio Ficino in seiner Theologia Platonica bei der Ausführung über den Zustand der 

Seele während des Schlafes den mutmaßlichen Wahrheitscharakter der Morgenträume 

lediglich als weitverbreiteten Volksglauben herabmindert. Seiner Ansicht nach lasse sich 

der vermeintliche Wahrheitsgehalt dieser Träume dadurch erklären, dass der Mensch zur 

Morgenstunde gelassener und die Sinne des Menschen geschärfter seien.908  

Wenn auch über den Wahrheitscharakter der Morgenträume disputiert wurde, so 

herrschte doch Einigkeit darüber, dass die ›innere Sicht‹ auf die im Kopf produzierten 

Bilder im Schlaf am Morgen als geschärft angesehen werde – selbst, wenn diese lediglich 

physiologisch bedingt waren. In Giovanni Battista Naldinis Traumbild im florentinischen 

Studiolo wird mittels der übergroßen klaren Linse geschickt auf jene Schärfe besagter 

Bilder verwiesen. 

Wie Harvey Hamburgh in seiner Publikation bemerkt, erhält die Linse, ein Objekt, das 

dem wissenschaftlichen Sektor zuzuteilen ist, in Allegoria dei Sogni eine besondere 

Stellung. Als allegorisches Mittel wird sie überdies vermutlich wohl das erste Mal als 

positiver Bedeutungsträger in das Zentrum einer Traumdarstellung gesetzt.909 Außerhalb 

des wissenschaftlichen Bereichs wurde lange Zeit angenommen, dass eine Linse eine 

verzerrte Sicht erzeuge. Dies änderte sich vermutlich mit der Veröffentlichung von 

Girolamo della Portas Magia Naturalis 1558/59, in dem er im 17. Buch dem konvex oder 

konkav gekrümmten Glas die Eigenschaft zuschreibt, Gesehenes deutlicher erkennbar 

werden zu lassen.910  

Die Linse, die dem Auge als Sehhilfe dient, könnte im Kontext des Traumes auf dem Ölbild 

auch als Instrument für das ›innere Auge‹ angesehen werden, vor dem die Bilder des 

Geistes entstehen.911 Das ›Sehen‹ in Bezug auf den Traum spielt aus philologischer Sicht 

 
908 Vgl. Gandolfo: Il »Dolce Tempo«. S. 57 u. 289; vgl. Ficino: Platonic theology. S. 158 u. 160 f. Vgl. hierzu 
auch Kap. II.1. 
909 Vgl. Hamburgh: Naldini’s Allegory of Dreams. S. 692 u. 695. 
910 Vgl. Della Porta: Della magia naturale. S. 490–492; Hamburgh: Naldini’s Allegory of Dreams. S. 695; Nicole 
Gronemeyer: Optische Magie. Zur Geschichte der visuellen Medien in der Frühen Neuzeit. Bielefeld: 
transcript 2004. S. 100. 
911 Harvey Hamburgh macht in diesem Zusammenhang auf eine Äußerung Platos aufmerksam, in der der 
antike Philosoph vom Sehen als Tugend und höherer Erkenntnis spricht. Vgl. Hamburgh: Naldini’s Allegory 
of Dreams. S. 692. Vgl. hierzu auch Ernst Hans Gombrich: Symbolic Images. London: Phaidon 1972. S. 147.  



200 
 

bereits in Traumtheorien der Antike eine Rolle – sprach man da doch meist von einem 

Traum, den man ›sehe‹ und nicht ›habe‹.912  

Der Aspekt der Sehergabe in Bezug auf den Traum sowie das Vermögen, Gut und Übel 

unterscheiden zu können, wird ferner in Platos Timaios thematisiert: 

Daß nämlich ein Gott dem menschlichen Unverstand die Seherkraft verlieh, dafür gibt es 
einen ausreichenden Beleg; denn niemand erlangt gottbegeisterte und wahrhafte 
Seherkraft, wenn er im Besitz seines Verstandes ist, sondern entweder wenn er im Schlaf 
in der Kraft seiner Vernunft behindert ist oder auf Grund einer Krankheit oder einer 
göttlichen Besessenheit von Sinnen ist. Vielmehr kommt es dem Verständigen zu, die 
Aussagen, welche die Sehergabe und die göttliche Besessenheit im Schlafe oder im 
Wachen gemacht hat, sich in das Gedächtnis zurückzurufen und zu deuten und alle 
Erscheinungen, die gesehen wurden, durch nüchterne Überlegung zu unterscheiden, in 
welcher Weise und wem sie etwas bevorstehendes oder vergangenes oder gegenwärtiges 
Gutes oder Übles anzeigen.913 

»Die Deutung solcher Wahrträume«, so Peter-André Alt, »obliegt den Weisen, die über die 

notwenige Einsicht in die Existenz höherer Mächte verfügen.«914 In seiner vorgeblich 

tugendhaften Lebensweise meinte Francesco I. jene Seherkraft und jene ›klare‹ Sicht auf 

die Träume (zur Morgenstunde) symbolisch für sich beanspruchen zu können.  

Vor dem Hintergrund der Regentschaft Francescos I. erscheint ein Aspekt, zu dem sich 

Platon in seinem politphilosophischen Werk Politeia im Kontext des geschärften Sehens 

äußert, besonders erwähnenswert. In einem Passus aus dem zweiten Buch der Politeia 

vertritt der Philosoph die Annahme, dass Recht und Unrecht wie durch ein 

Vergrößerungsglas zu betrachten und zu erkennen sei: 

Glaukon nun und die Anderen baten mich [= Sokrates, H. C.] auf alle Weise ihr [= der 
Gerechtigkeit, H. C.] zu helfen und die Rede nicht loszulassen, sondern auszuforschen, was 
jedes von beiden [=Gerechtigkeit und Ungerechtigkeit, H. C.] sei und wie es sich mit ihrem 
Nutzen nach der Wahrheit verhalte. Ich sagte also, wie ich dachte, daß die Untersuchung, 
die wir unternehmen, nichts geringes [sic] wäre, sondern ein sehr scharfsichtiger [sic] 
dazu gehöre, wie mir scheint. Da wir nun dazu nicht tüchtig genug sind, dünkt es mich gut, 
sprach ich, die Untersuchung darüber so anzustellen, wie wenn uns jemand befohlen hätte 
sehr kleine Buchstaben von weitem zu lesen, da wir nicht eben sehr scharf sehen, und 
dann einer gewahr würde, daß dieselben Buchstaben auch andernwärts größer und an 
größerem [sic] zu schauen wären, es uns offenbar, denke ich, ein großer Fund sein würde, 
nachdem wir diese zuerst gelesen, dann erst die kleineren zu betrachten, ob sie wirklich 
dieselben sind.915 

 
912 Vgl. Manuwald: Traum und Traumdeutung. S. 16. 
913 Platon: Timaios. 71e–72a. In: Platon: Werke in acht Bdn. Griechisch und Deutsch. Hrsg. von Gunther 
Eigler. Bd. 7: Timaios – Kritias – Philebos. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1972. S. 151. 
914 Alt: Der Schlaf der Vernunft. S. 35. 
915 Platon: Politeia. II. 368 c–d. In: Platon: Sämtliche Werke in zehn Bdn. Griechisch und Deutsch. Nach der 
Übersetzung Friedrich Schleiermachers, ergänzt durch Übersetzungen von Franz Susemihl u. a. Hrsg. von 
Karlheinz Hülser. Bd. 5: Politeia. Frankfurt am Main: Insel 1991. S. 135. 



201 
 

In analoger Übertragung obliegt es dem Principe als humanistischer Herrscher, mit einer 

gewissen Scharfsichtigkeit den Unterschied zwischen Recht und Unrechtmäßigkeit zu 

erfassen. 

Über die genannten Aspekte hinaus kann angenommen werden, dass die Linse in dem 

Gemälde außerdem einen merkantilistischen Gesichtspunkt aufgreift. So ist es möglich, 

dass dieser ›Knotenpunkt‹ des Bildes ein Hinweis auf das Glasgewerbe der Medici-

Dynastie seit Cosimo I. de’ Medici ist, wie Harvey Hamburgh bereits erwähnt hat.916 

Cosimo I. führte seit 1569 die Mediceische Glasproduktion in Florenz ein. Nachdem er den 

florentinischen Botschafter Cosimo Bartoli aufgefordert hatte, angesehene Glasbläser aus 

Venedig anzuheuern, bestellte dieser Bartolo alli Tre Monti917, einen Glasbläser aus 

Murano, nach Florenz ein.918 In den neu entstandenen, florentinischen Glashütten wurde 

vor allem Kunstglas hergestellt. Diese Tradition des ursprünglich der Stadt Venedig 

vorbehaltenen Glasgewerbes wurde von den Söhnen des Medici-Fürsten, Francesco I. und 

später Ferdinando II., weitergeführt.919 Francescos Hingabe für die kunsthandwerklichen 

Gewerbe sowie seine Leidenschaft am Experimentieren, insbesondere in der 

Glasherstellung, manifestiert sich in seinem Studiolo im Palazzo Vecchio. In Jacopo 

Stradanos Gli alchimisti, »Die Alchimisten«, besser bekannt als »Die Alchimistenküche«, 

einem Gemälde, das sich in der oberen Wandzone des Studiolo befindet, ist der 

Großherzog selbst zu erkennen. Er wird als ein experimentierender Mann mit 

hochgekrempelten Ärmeln und Schürze zwischen Glasgefäßen an einem Ofen sitzend 

gezeigt, wobei er wohl Ratschläge von der älteren, neben ihm stehenden männlichen 

Person erhält.920 Trotz der für einen Fürsten bescheidenen Präsentation zeigt die 

Darstellung, die verschiedene Gerätschaften in der Hütte detailliert wiedergibt, neben der 

 
916 Vgl. Hamburgh: Naldini’s Allegory of Dreams. S. 696–703. 
917 Bartolo alli Tre Monti trug wohl maßgeblich zur Entwicklung des sogenannten »vetro cristallino« bei. 
vgl. Heikamp: Studien zur mediceischen Glaskunst. S. 56. Zum »vetro cristallino« vgl. Heikamp: Studien zur 
mediceischen Glaskunst. S. 13–46. 
918 Vgl. Heikamp: Studien zur mediceischen Glaskunst. S. 17, 47 u. 54. Heikamp spricht sogar von einer 
regelrechten »Besessenheit« (Heikamp: Studien zur mediceischen Glaskunst. S. 47) Cosimos I., die 
Glasproduktion in Florenz einzuführen.  
919 Vgl. Heikamp: Studien zur mediceischen Glaskunst. S. 17, 63 u. 70. Es ist anzunehmen, dass das 
Kunstglasgewerbe von Antonio de’ Medici, dem Sohn Francescos I. und dessen Favoritin und zweiten 
Ehefrau, Bianca Capello, weiterhin gefördert wurde. Antonio Neri widmete ihm 1612 sein Werk L’arte 
vetreria, »Die Glaskunst«. Vgl. Musacchio: Antonio de’ Medici. S. 488. 
920 An diesem Gemälde lässt sich einerseits erkennen, welches Interesse der Medici-Fürst für das 
Experimentieren bei der Produktion und Umwandlung von Stoffen gehegt haben muss. Zum anderen 
offenbart sich hier hinsichtlich der Repräsentation erneut der Bruch zwischen Vater Cosimo und Sohn 
Francesco. Stradanos Gemälde präsentiert den Fürsten Francesco I. in einer solch moderaten Manier, wie 
sie von Cosimo I., der den standesgemäßen Portraitaufbau vorzog, für eine Gemälderealisierung 
mutmaßlich abgelehnt worden wäre. Vgl. Heikamp: Studien zur mediceischen Glaskunst. S. 63. 



202 
 

persönlichen Experimentierfreudigkeit Francescos eine »Idealvorstellung vom Fürsten in 

der Spätrenaissance«.921 Schon sein Vater Cosimo I. betrachtete diese Hochachtung für 

sein Amt als unentbehrlich – wurde doch der nach humanistischen Grundsätzen 

strebende Herrscher zu dieser Zeit als Persönlichkeit angesehen, die neben »den 

Regierungsgeschäften in allen Wissenschaften und Handwerken zu Hause ist [und] doch 

stets neue Verfahren […] erprob[t], um das Wirtschaftsleben des Staates zu heben«.922 

Eine seinerzeit geläufigere Fürsten-Repräsentation wird in einem anderen Gemälde des 

Studiolo gezeigt. Es handelt sich um die »Glasfabrik«, La Vetreria, von Giovanni Maria 

Butteri. Darauf ist Francesco I. als eine schlicht gekleidete Person zu erkennen, die 

mutmaßlich gerade die Qualität eines Glasgefäßes prüft, das er in seiner Hand hält. Der 

toskanische Fürst wird hierin in einer Position gezeigt, die für die Medici vor allem seit 

der Amtszeit Cosimos I. von Bedeutung war – als großherzoglicher Kenner und Förderer 

des kunsthandwerklichen Gewerbes.923 Ähnlich wie in Stradanos Werk offenbart sich bei 

Butteri eine detaillierte Sicht auf die Arbeiter in den Werkstätten sowie eine 

realitätsgetreue Abbildung924 der Gerätschaften, die für dieses Handwerk verwendet 

wurden. Entsprechend wirklichkeitsnah werden auch andere Handwerkssparten im 

Studiolo des Fürsten in Gemälden präsentiert, zu sehen beispielsweise bei Francesco 

Morandis, genannt il Poppi, L’invenzione della polvere pirica, »Die Erfindung des 

Schießpulvers«, bei Mirabello Cavaloris Il Lanificio, »Die Wollspinnerei«925 (Abb. 44) und 

Alessandro Feis La bottega dell’orefice, »Die Goldschmiedewerkstatt«. 

Den Studierraum des toskanischen Großherzogs zeichnet eben jene bemerkenswerte 

Tatsache aus, dass die genannten Gewerbe in einem realitätsgetreuen Detailreichtum den 

Darstellungen wissenschaftlicher Traktate sehr nahe kommen und somit als bildwürdige 

Sujets einen ästhetischen Stellenwert erhalten haben.926  

Nicht nur die kunsthandwerkliche Herstellung von Glas, wie sie dem Betrachter in dem 

strukturierten Sammlungsraum des Medici-Großherzogs von Butteri vor Augen geführt 

 
921 Heikamp: Studien zur mediceischen Glaskunst. S. 58. 
922 Heikamp: Studien zur mediceischen Glaskunst. S. 63. 
923 Vgl. Heikamp: Studien zur mediceischen Glaskunst. S. 63; Grote: Die Medici. S. 222. 
924 Detlef Heikamp äußert die Vermutung, dass die von Cosimo I. seit 1569 in Betrieb genommene Glashütte 
Bartolo alli Tre Montis als Anschauungsbeispiel für den Maler fungiert haben könnte. Vgl. Heikamp: Studien 
zur mediceischen Glaskunst. S. 63. 
925 Andreas Grote weist darauf hin, dass die Produktion von Wolle im Quattro- und Cinquecento wesentlich 
für die Vermögenssteigerung der Medici-Dynastie war. Vgl. Grote: Die Medici. S. 228. Somit kann dies, wie 
beispielsweise auch das Bildnis der Glasherstellung, als ein Werk der Zurschaustellung der merkantilistisch 
angelegten Gewerbeförderung durch die Medici angesehen werden. 
926 Vgl. Heikamp: Studien zur mediceischen Glaskunst. S. 63. 



203 
 

wird, nahm eine tragende Rolle hinsichtlich des merkantilistischen Aspekts in der Familie 

der Medici ein. Neben dem ausschließlich in Florenz hergestellten »vetro cristallino«, 

Vasen und anderen Objekten vornehmlich ästhetischer Funktion, war es eben diese 

Familiendynastie, die eine maßgebliche Position bei der Fabrikation von optischem Glas 

einnahm.  

Bereits im Quattrocento wurde in Florenz optisches Glas hergestellt, das der 

Verbesserung des menschlichen Sehvermögens dienen sollte und für wissenschaftliche 

Gerätschaften, wie Teleskope, bestimmt war. Für die gewerbsmäßige Förderung der 

Produktion von konvex und konkav gekrümmtem Glas, das eine große Nachfrage 

auslöste, waren zunächst Piero di Cosimo de’ Medici sowie Lorenzo de’ Medici 

verantwortlich. Im 16. Jahrhundert wurde die Produktion von optischem Glas weiterhin 

von Cosimo I. und seinen Söhnen gefördert.927  

An dieser Stelle können einige Punkte zur Linse im Traumbild Naldinis festgehalten 

werden. Das Glas, das als Linse eine offensichtlich der Optik dienende Funktion einnimmt, 

kann, wie Harvey Hamburgh dies bereits ausgeführt hat, als Symbolträger für den weit 

verbreiteten Glauben an die Klarheit des morgendlichen Traumes interpretiert werden, 

dessen Wahrheitsgehalt sich dem Betrachter durch die übergroße allegorische Linse928 

offenbart. Zudem steht das gekrümmte Glas, das vormals den Ruf hatte, eine lediglich 

verzerrte Sicht zu erzeugen, als ein nun optisches Hilfsmittel für den Fortschritt. 

Gleichwohl ist das gläserne Oval als Metapher für die durch das Glasgewerbe 

vorangetriebene Wirtschaftsmacht der Medici zu bewerten. 

Auf diese Weise ist in der von Naldini geschaffenen, vielschichtigen Darstellung des 

Traumsujets eine geschickte Verknüpfung verschiedenster Gesichtspunkte gelungen: 

Hierin wird das neuplatonische Gedankengut über den Traum, das durch Marsilio Ficino 

in den humanistischen Diskurs gebracht wurde, mit dem Morgentraum verbunden, der 

für die Klarheit der Träume charakteristisch ist. Verknüpft wird diese Thematik mit der 

persönlichen Neigung des toskanischen Großherzogs für das Traumsujet sowie mit seiner 

charakteristischen Experimentierfreudigkeit. Darüber hinaus deutet das Gemälde auf die 

 
927 Vgl. hierzu Vincent Ilardi: Florence’s Leadership in the Development of Eyeglasses in the Fifteenth 
Century. In: Arte lombarda. Rivista quadrimestrale di storia dell’arte 105/107 (1993). S. 159–162; Vincent 
Ilardi: Eyeglasses and concave lenses in fifteenth-century Florence and Milan. In: Renaissance quarterly 29 
(1976). S. 341–360. 
928 Vgl. Hamburgh: Naldini’s Allegory of Dreams. S. 692. In Anbetracht des offenbar allegorischen Gehaltes 
der Linse und ihres dementsprechend übergroßen Formates auf dem Ölbild Naldinis erscheint eine 
Äußerung Valentina Conticelli hinfällig, in der die Autorin die Möglichkeit der Produktion einer derartig 
großen Linse infrage stellt. Vgl. hierzu Conticelli: Conoscere per immagini. S. 120, Anm. 64. 



204 
 

Signifikanz des florentinischen Kunsthandwerks hin, vor allem jenes des Glasgewerbes, 

das maßgebend für die Wirtschaftskraft der Medici war.929  

Die philosophische, neuplatonische und persönliche Gesinnung des toskanischen 

Großherzogs, wie auch die Anspielung auf die wirtschaftliche Signifikanz des Glasbetriebs 

für das Großherzogtum der Medici wird in Allegoria dei Sogni auf virtuose Weise 

zusammengebracht. Angesichts der Bündelung dieser Aspekte im ›Traum-Gemälde‹ 

Naldinis, das sich wiederum passend in das Hauptkonzept des Studiolo einfügt, kann hier 

von einer höchst angemessenen Repräsentation Francescos I. gesprochen werden, die in 

gleich mehrfachem Sinne durch die angeführten Faktoren zustande kommt.  

Über die genannten Punkte hinaus, die einen Zusammenhang zwischen der Linse und im 

weiteren Sinne der Optik und des Traumes zulassen, kann das gekrümmte Glas vor dem 

Hintergrund des raumkonzeptionellen Aspekts auch als Symbol für die Relation von Optik 

und magischer Wirkung interpretiert werden. Der These des arabischen Gelehrten al-

Kindi (9. Jh.), der einen grundlegenden Beitrag zur Beschäftigung mit der Schwarzen 

Kunst zur Zeit der Renaissance leistete, folgend, besitzen Sehstrahlen das Vermögen, 

äußere Vorgänge zu beeinflussen – »die Gesetze der Optik werden hier zu einer 

fundamentalen Disziplin der magischen Wissenschaften«.930 

III.3.4.3 Zur räumlichen Positionierung von Allegoria dei Sogni im 

großherzoglichen Studiolo  

Stützt man sich auf Poggis 1910 entwickelte Rekonstruktion des Studiolo sowie jene 

Version, die Michael Rinehart, der zusätzlich eine Entwurfsskizze Don Vincenzo Borghinis 

zu Hilfe nahm, 1981 erarbeitete, wäre Allegoria dei Sogni auf der südlichen Längswand 

positioniert gewesen, welche dem Element des Wassers zugeordnet war. Richtet man sich 

nach dem 1981 entstandenen Rekonstruktionsschema, so hätte sich das ebenfalls von 

Naldini geschaffene hochrechteckige La raccolta dell’ambracane, »Die Ernte des 

Bernsteins«, oberhalb von Allegoria dei Sogni befunden. Das Gemälde Naldinis zum 

Traumsujet dem Element des Wassers zuzuordnen, ist allerdings in der Forschung als 

problematisch angesehen worden. So stellen Scott Schaefer und Harvey Hamburgh die 

Behauptung auf, das Gemälde müsse in unmittelbarer Nähe zu Giovanni Maria Butteris La 

scoperta del vetro, »Die Entdeckung des Glases« und La vetreria, »Die Glasfabrik« (Abb. 

45) desselben Künstlers sowie nahe Jacopo Stradanos »Alchimistenküche« dem Element 

 
929 Vgl. Heikamp: Studien zur mediceischen Glaskunst. S. 70. 
930 Kodera: Die gelehrte Magie der Renaissance. S. 355.  



205 
 

des Feuers an der nördlichen Längswand zugeordnet werden.931 Schaefer begründet dies 

plausibel damit, dass die Linse als gläsernes Produkt aus einem chemischen Vorgang 

hervorgeht, der mithilfe des Feuers in Gang gesetzt wird.932 

Valentina Conticelli vertritt eine weitere These zur Hängung des Werkes Allegoria dei 

Sogni. Ausgehend von Schriften des Universalgelehrten Heinrich Cornelius Agrippa von 

Nettesheim (1486–1535) hätte dieses Gemälde auch an der dem Element der Luft 

gewidmeten Westwand hängen können. Im Kontext der Traumthematik schreibt Agrippa 

im ersten Buch seines Werkes De occulta philosophia über dieses Element, dass es von 

vielen Philosophen als Quelle für Träume angesehen wird.933 Unterstützung findet die 

These, Naldinis Traum-Allegorie hätte sich ursprünglich an der westlichen Wand 

befunden, darin, dass sich zum einen hinter dieser das Schlafzimmer934 des Granduca 

befunden haben müsse935, womit sowohl eine räumliche als auch semantische 

Verbindung zum Träumen bestünde.936 Zum anderen befanden sich wohl zwei Gemälde, 

La miniera di diamanti und La caduta di Icaro von Maso da San Friano an dieser Seite des 

Studiolo, die ebenso mit der Traum- und Schlafthematik in Zusammenhang stehen 

könnten – wird doch deren Bildthema von der Darstellung eines Diamanten dominiert. 

Dieser nämlich wurde laut Girolamo Cardanos Werk Somniorum Synesiorum als ein 

Kristall angesehen, der einen merklich positiven Einfluss auf Träume habe. Womöglich 

befand sich auch in dem hinter dem Gemälde eingelassenen Wandschrank ein Kristall.937  

Darüber hinaus findet der Diamant in Cardanos ›Handbuch der Träume‹ nicht allein als 

zauberkräftiges Hilfsmittel zum Evozieren bestimmter Träume Erwähnung. Der Edelstein 

wird ferner als Objekt thematisiert, das, wenn es vor dem träumenden inneren Auge 

erscheine, als Sieg zu deuten sei: »Adamas [significat], ob duritiem, victoriam«.938 

 
931 Vgl. Hamburgh: Naldini’s Allegory of Dreams. S. 703; Schaefer: The Studiolo. S. 270. 
932 Vgl. Schaefer: The Studiolo. S. 270. 
933 Vgl. Conticelli: Conoscere per immagini. S. 128 f.; Agrippa von Nettesheim: Die Magischen Werke. Bd. 1. 
Berlin: Schikowski 1995. S. 23 f. 
934 Ursprünglich Camera di Cosimo, Camera verso la dogana oder Camerino del granduca genannt. Vgl. 
Rinehart: A Document. S. 278. 
935 Vgl. Rinehart: A Document. S. 278. 
936 Vgl. Conticelli: Conoscere per immagini. S. 128. 
937 Vgl. Conticelli: Conoscere per immagini. S. 126 f; Gandolfo: Il »Dolce Tempo«. S. 284 f. 
938 Girolamo Cardano: Opera omnia [Lyon 1663]. Bd. 3. Stuttgart: Frommann 1966. S. 622. – »Der Diamant 
bedeutet aufgrund seiner Härte Sieg«. Hier und im Folgenden von mir auf Grundlage der altdeutschen 
Version von Cardanos Somniorum Synesiorum ins Hochdeutsche übersetzt: Girolamo Cardano: Traumbuch 
Cardani. Warhafftige, gewüsse vnd vnbetrügliche vnderweisung, wie allerhandt Träum, Erscheinungen 
vnnd Nächtliche gesicht ... eingebildet vnd fürbracht werden, wie solche natürlich vnnd recht erklärt vnnd 
außgelegt werden sollend ... ; Auch von den Kleinsten vnd Nächsten dingen. Vnd vom aller Besten vnd 
Säligsten läben / Durch den Hochgelerten Hieronymum Cardanum, Doctorn der Artzney ... warhafftig vnd 



206 
 

Der Kristall unterliegt zudem einer besonderen Deutung, die mit dem Themenbereich der 

Erkenntnis verknüpft ist. So heißt es an entsprechender Stelle im 29. Kapitel des ersten 

Buches von Somniorum Synesiorum: 

Crystallus autem ob precium vile, libros raros & pulchros. Aureæ, inuidiam cum honore 
[…] vrides, spem, amicos, vxorem probam. Cæruleæ, studium, sapientiam, dignitas. […] 
Gemmæ significant rara & insperata bona.939 

In diesem Kontext benennt Cardano auch andere Edelsteine, die, wenn sie als 

Traumgesichte in Erscheinung träten, unter anderem mit Weisheit in Bezug zu setzen 

seien: 

Gemmæ autem magni pretj, sgnificant libros de rebus secrets, aut raros, aut non 
significant: & gemmæ referunt sermones diuinos: Margaritæ verò etiam præter relgonem, 
significant sapientam.940 

Der Aspekt, dass laut Cardano manche Gesteine symbolisch auf besondere Bücher 

hindeuten, verweist dementsprechend auf den Raum des Studiolo, in dem exklusives (und 

dem Hausherrn vorbehaltendes) Wissen aufbewahrt wurde. 

In der deutschen Übersetzung des Traumbuches von Cardano, Traumbuch Cardani941, 

wird ferner auf die etymologische Verbindung zwischen dem ›Edlen‹ und dem 

»Edelmann« und »edlen Fürsten« verwiesen.942 Wenngleich es hierfür keine im 

Lateinischen oder Italienischen adäquate Entsprechung gibt943, so lässt sich doch eine 

weitere Besonderheit in Bezug auf die Doppeldeutigkeit des italienischen Wortes 

»cristallino« als Abwandlung von »cristallo«, »Kristall«, herstellen. »Cristallino« bedeutet 

sowohl »kristallin« als auch »Linse«. Obschon sich die zuletzt genannte Wortbedeutung 

auf das lichtbrechende anatomische Gebilde im (menschlichen) Auge bezieht und nicht 

auf die künstlich hergestellte Sehhilfe, definieren sich beide Objekte dennoch durch die 

Sehkraft und die Optik. Auf diese Weise wird wiederum ein Bogen zu dem in Naldinis 

Allegoria dei Sogni in Übergröße sichtbar gemachten und prominent positionierten 

 
gewüß erfunden, vnnd neüwlich in Latin außgangen vnd beschriben. Jetzunder ... gantz fleissig vnd auff das 
treüwlichst verteütscht. Übers. von Johann Jacob Huggelin. o. O.: o. V. 1563. S. 144. 
939 Cardano: Opera omnia. S. 622. – »Der Kristall aber […] bedeutet seltsame und schöne Bücher. Die 
goldenen bedeuten Vernunft […] Die grünen Hoffnung, Freund[e] und fromme Frauen. Die himmelblauen 
bedeuten Fleiß, Ernst, Weisheit und Würde [Hervorh. H. C.]. […] Das Edelgestein bedeutet auch ein 
unverhofftes Glück.« (Cardano: Traumbuch Cardani. S. 143). 
940 Cardano: Opera omnia. S. 622. – »Die restlichen edlen Gesteine bedeuten Bücher von heimlichen Sachen 
oder seltsame Bücher, die man nirgends findet [Hervorh. H. C.] und die edlen Gesteine bedeuten göttliches 
Reden. Die Perlen aber bedeuten auch außerhalb der Religion die Weisheit [Hervorh. H. C.].« (Cardano: 
Traumbuch Cardani. S. 144). 
941 Siehe Anm. 938. 
942 Vgl. Cardano: Traumbuch Cardani. S. 144. 
943 So wird »Edelmann« beziehungsweise »Ehrenmann« im Italienischen mit »gentiluomo« und im 
Lateinischen mit »vir honestus« übersetzt. 



207 
 

gewölbten Glaskörper geschlagen. Auch entspricht »cristallino« dem deutschen Adjektiv 

»kristallklar«; abermals wird hier also eine Parallele zur gemalten Traumallegorie 

Naldinis gezogen, in der der Klarheit (der Morgenträume) eine vorrangige Relevanz 

eingeräumt wird. 

Die Zuordnung des Traumbildes auf die Längswand des Elementes Wasser könnte 

insofern ebenso überzeugen, als man glaubte, dass Dämpfe, »die aus dem nassen, 

empfindsamen Herzen in das trockene und kalte Hirn aufsteigen«944, Auslöser für die im 

Schlaf entstehenden Traumbilder waren. Zum anderen kann das nasse Element mit Lethe, 

dem Fluss der Unterwelt aus der griechischen Mythologie, in Verbindung gebracht 

werden. Lethe findet in antiken Epen wie Ovids Metamorphosen im Kontext der Schlaf- 

und Traumthematik Erwähnung.945 Der Fluss der Vergessen- und Verborgenheit946 kann 

auf einer Metaebene im Zusammenhang mit dem Phänomen des Traumes947 insofern als 

relevant angesehen werden, als dem Träumenden im Zustand des Schlafes Dinge aus der 

Wachwirklichkeit in Vergessenheit geraten können. Die natürliche Eigenschaft des 

Wassers, das normale Erscheinungsbild von Dingen durch Brechung auf der 

Wasseroberfläche zu modifizieren oder gar zu entfremden948, kann als analoges 

Kuriosum zu den Bildern des inneren Auges während des Schlafes bezeichnet werden. 

Möglicherweise war es dieser Aspekt, der Künstler wie Marcantonio Raimondi und 

Giorgio Ghisi in ihren inhaltlich komplexen und kryptischen Stichen, die beide mit Il Sogno 

di Raffaelo betitelt sind, dazu bewegte, das Gewässer besonders hervorzuheben.949 

Obgleich die zuvor hier angesprochenen Thesen zur Hängung der Bilder in dem Studiolo 

ihre Berechtigung haben, so ist die ursprünglich rekonstruierte und heute noch gültige 

Positionierung nach Lensi und Poggi durchaus schlüssig, selbst wenn das Element des 

Wassers hier nicht direkt zutage tritt, sondern durch den Betrachter metaphorisch 

erschlossen werden muss. 

 
944 Bredekamp: Traumbilder. S. 63. 
945 Siehe hierzu Anm. 470. 
946 Vgl. Ingeborg Kader: Und es lösten die Glieder. S. 16. 
947 Anzumerken sei an dieser Stelle, dass in der von Valentina Conticelli entdeckten invenzione Vincenzo 
Borghinis, deren Realisierung zu einem Fresko oder Ölbild nicht nachgewiesen wurde, in der zweiten Szene 
das Sinnbild der Lethe dargestellt werden sollte. Vgl. Conticelli: Conoscere per immagini. S. 113 f.  
948 Bemerkenswert erscheint hier eine bereits angesprochene Passage zur Traumthematik in Lukian von 
Samosatas Verae Historiae, in dem der Autor das Träumen mit ›Verschwommenem‹ in Analogie setzt: »Nach 
kurzer Zeit zeigte sich die Insel der Träume; sie erschien undeutlich und verschwommen und hatte etwas 
den Träumen sehr Ähnliches an sich: Denn als wir näher kamen, wich sie zurück, entfloh und enteilte in 
größere Ferne.« (Lukian: Verae Historiae. II. 32. Nach der deutschen Übersetzung von Manuel Baumbach, 
in: Lukian: Wahre Geschichten. S. 60). 
949 Siehe hierzu Kap. II.3. 



208 
 

III.3.5 Zur Bildwürdigkeit des Traumes im Studiolo Francescos I. 

Nach dem Versuch einer Ausdeutung des Bildes und der ikonographischen Analyse seiner 

verschiedenen Bestandteile ist an dieser Stelle zu bemerken, dass es sich bei Allegoria dei 

Sogni nicht um die Darstellung eines durch einen Traum vorangekündigten Ereignisses 

handelt und der Traum auch nicht als Mittel einer dem Fürsten voraussagenden Entität, 

das heißt als Weissagetraum aufzufassen ist. Es wurde ebenso nicht der Versuch 

unternommen, ein Traumgesicht oder Traumerlebnis, das heißt Bilder, die im Schlafe vor 

dem inneren Auge entstehen, durch die Malerei in visualisierter Form sichtbar werden zu 

lassen. Die direkte Verbindung des Fürsten zum Göttlichen während des Traumes, die in 

Mittelalter und Frührenaissance nach fest tradierten Darstellungsformen verbildlicht 

wurde, ist auf Allegoria dei Sogni in besagter Form von Träumer und Traumgesicht nicht 

vorhanden. 

Dennoch spielt der göttliche Aspekt offensichtlich auch in diesem Traumbild der 

Hochrenaissance eine wichtige Rolle, bedenkt man die Äußerung Ficinos in seiner 

Theologia Platonica, dass die Seele des Tugendhaften im Traume eine Verbindung mit 

dem Göttlichen eingehen könne. Vor dem Hintergrund des Neuplatonismus kann in 

diesem Kontext jedoch vielmehr von einer ›philosophischen Göttlichkeit‹ anstelle einer 

christlich-frommen gesprochen werden. Die Form der Darstellung, die meist den Schläfer 

beziehungsweise den Träumer sowie die von der göttlichen Entität gegebene Vision 

zeigte, wird hier von einer neuen, nicht geläufigen Form der Verbildlichung des 

Traumsujets ersetzt. Es handelt sich bei Allegoria dei Sogni um ein Gemälde, das die 

Traumthematik in einer durch die Einbindung der allegorischen Linse beispiellosen und 

innovativen Weise veranschaulicht. Bei Naldinis Werk kann von einem ›Traum-

Konstrukt‹ gesprochen werden, das als eine Zusammenfügung verschiedener, 

angedeuteter Wissens- und Diskurselemente zum Traum zu verstehen ist, wobei 

schriftliche Grundlagen bildlich umgesetzt werden. Hierbei nehmen zum einen die 

Referenz auf die antike Mythologie, zum anderen der Renaissance-Diskurs in Philosophie 

und Malerei einen wichtigen Stellenwert ein, indem antikes und rinascimentales Wissen 

über den Traum im Bild miteinander verwoben werden. Für dieses Phänomen werden 

keine eindeutig zugeordneten Symbole verwendet, da in den mythographischen Schriften 

lediglich von indirekten Komponenten des Traumes gesprochen wird. So erhalten der 

Schlaf und die Nacht eigene Sinnbilder. Wie zuvor erwähnt, tauchen Träume hingegen 



209 
 

lediglich, wie es bei Cartaris »negri sogni«950 der Fall ist, als beigefügte Kuriositäten auf. 

In Naldinis Werk sind es die kleinen geflügelten Wesen, die als Traumkreaturen aufgefasst 

werden können. Als Sujet, das vom Betrachter metaphorisch erschlossen werden muss, 

nimmt hier der Traum jedoch das gesamte Bild ein. 

Obgleich aufgrund einer fehlenden verbindlichen ikonographischen Basis keine 

einheitliche Traumpersonifikation als Sinnbild existierte, lassen die verschiedenen 

Bildelemente in Naldinis Gemälde eine Assoziation zur Traumthematik zu: Der des 

humanistischen Diskurses kundige Betrachter war imstande, eine Verbindung zu diesem 

ungreifbaren Kuriosum herzustellen. Dieses Phänomen manifestiert sich in Allegoria dei 

Sogni in Form des Traumes als Gegenstand des antiken und rinascimentalen Diskurses. 

Weiter kann konstatiert werden, dass hier mit der synkretistisch komponierten Allegorie 

eine kunstvolle Lösung gefunden wurde, das Sujet des Traumes, der sich ja durch seinen 

amimetischen Charakter auszeichnet, in einer ästhetischen Form ›fassbar‹ werden zu 

lassen. Die Allegorie ermöglicht es auch hier, das »Unfaßbare in die Welt des 

Sinnlichen«951 zu bringen. In Naldinis Traumbild kommt es zu einer Synthese 

unterschiedlicher Referenzen auf rinascimentale und philosophische Wissensdiskurse 

sowie auf schriftlich überlieferte antike Mythologien über den Traum und den Schlaf. 

Diese Traumallegorie ist eine Art Collage mannigfaltiger Bestandteile aus antiker 

Traumvorstellung und den darüber philosophischen Auffassungen der Zeitgenossen des 

endenden fünfzehnten und fortgeschrittenen sechzehnten Jahrhunderts; das Gemälde ist 

ein verbildlichtes ›Wissens-Konglomerat‹ über den Traum-Gegenstand. 

Im Gegensatz zu den anderen Bildern im Studiolo zeigt das Traum-Gemälde Naldinis nicht 

nur eine historische oder mythologische Erzählung.952 Ebenso wurde keine dem 

geläufigen ikonographischen Muster folgende, formal unmittelbar erkennbare und 

primär christlich konnotierte Visionsdarstellung geschaffen. Dennoch war der Traum für 

den Fürsten offensichtlich eine hinreichende Thematik, um als Bild in Auftrag gegeben zu 

werden – sind doch hierin vielfach geartete Hinweise auf Francesco I. enthalten. 

Besonders frappant ist vor diesem Hintergrund die in den Händen Auroras befindliche 

optische Linse, die als greifbares, naturwissenschaftliches Instrument zwischen den 

sinnbildlichen Darstellungen gar hybrid erscheint und als signifikanter Bedeutungsträger 

 
950 Siehe hierzu Kap. III.1. 
951 Wolfgang Haubrichs: Offenbarung und Allegorese. Formen und Funktionen von Vision und Traum in 
frühen Legenden. In: Walter Haug (Hrsg.): Formen und Funktionen der Allegorie. Stuttgart: Metzler 1979. 
S. 243–264. S. 252. 
952 Vgl. Conticelli: Ars aemula naturae. S. 246. 



210 
 

hervorsticht. Zum einen wird durch das optische Glas auf die klaren, morgendlichen 

Träume angespielt, zum anderen ist die Linse als wissenschaftliches Werkzeug 

einzustufen, das es erlaubt, einen ›klaren Blick‹ auf das Phänomen des Traumes zu 

ermöglichen. Die optische Linse dient folglich als ein Instrument, mittels dessen sowohl 

im wörtlichen Sinne Dinge klarer erkennbar werden und dem Betrachtenden so auch in 

gleichnishafter Übertragung eine besondere Sehergabe gewährt wird. Diese ermöglicht 

einen Wissenszugewinn und gleichwohl das Vermögen, Obskures und Deutliches, Übel 

und Tadellosigkeit voneinander zu unterscheiden. 

Zudem lässt sich das Glas, wie bereits ausgeführt, als Hinweis auf das Glashandwerk und 

das florierende Gewerbe der Medici mit der Produktion des für Florenz eigenen »vetro 

cristallino« als auch der Herstellung gläserner Sehinstrumente verstehen. 

Wie auch die anderen Bildthemen im Studiolo ist der Traum ein wissenschaftlicher 

Gegenstandsbereich und laut Cardano ein Produkt der Natur953, der durch den Menschen 

zu ›verarbeiten‹ ist. Im Raum der Erkenntnis, dem Studiolo, obliegt es dem Fürsten, den 

Trauminhalt zu erkennen, zu enträtseln und zu verstehen. Der Fürst wird somit zum 

Erforscher des Traumes und die Linse zum Sinnbild der Wissensanreicherung und 

Erkenntnis. Das ›Wissensbild‹ Allegoria dei Sogni fügt sich also als ›Wissens-Baustein‹ 

passend in einen Raum ein, in dem konzentriert der Wissensschatz über die Welt in Form 

eines Mikrokosmos gesammelt und bewahrt wird. 

Bemerkenswert erscheint eine Anmerkung Harvey Hamburghs, in der der Autor eine 

persönliche Verbindung der Morgenfigur mit dem Auftraggeber des Ölbildes von Naldini 

herstellt. Hamburgh macht auf einige Gedichte aufmerksam, die vermeintlich aus der 

Hand Francescos I. stammen, in denen der toskanische Fürst seiner Favoritin und 

späteren zweiten Ehefrau, Bianca Cappello, den Beinamen »l’Alba« gibt oder sogar von 

»Bianca aurora« spricht.954 Seine Bianca mit dem hellen Morgen zu vergleichen, ergab sich 

für den Großherzog bereits aufgrund ihres Namens als weibliche Form des Adjektivs 

»weiß« und ebenso wegen ihres äußeren Erscheinungsbildes – ihres blonden Haares: 

»Non veggio all’Alba mai quella sua bionda / Chioma ch’ombra ogni stella, / Ch’io non dice 

più bella«.955  

 
953 Vgl. Gandolfo: Il »Dolce Tempo«. S. 279 f. 
954 Vgl. Hamburgh: Naldini’s Allegory of Dreams. S. 695. Hamburgh bezieht sich hier auf Francesco I. de’ 
Medici: Poesie di don Francesco dei Medici a mad. Bianca Cappello. Tratte da un codice della Torre al gallo 
dal conte Paolo Galletti. Florenz: o. V. 1894. S. 17 u. Appendix A. Vgl. auch Francesco I. de’ Medici: Poesie.  
S. 51 u. 62. 
955 Medici: Poesie S. 51. 



211 
 

Wie zuvor erwähnt, unterhielt Francesco I. noch während seiner Ehe mit Johanna von 

Österreich ein Liebesverhältnis mit Bianca Capello, die er nach dem Tod seiner ersten 

Gattin zu seiner zweiten Frau nahm. Bianca Capello spielte eine große Rolle im Leben des 

Granduca, dessen Bewunderung zu ihr er etwa in Form zuvor genannter Verszeilen 

Ausdruck verlieh. Es ist also durchaus wahrscheinlich, dass, wie Harvey Hamburgh meint, 

Aurora in Naldinis Traum-Gemälde in Bezug zur Capello gesetzt werden kann. 

Die Venezianerin wird bereits an anderer Stelle in den Kontext des Traumgegenstandes 

gestellt. Auf der rückwärtigen Seite ihres Portraits ließ der Principe zwischen 1570 und 

1571 eine Reproduktion von Michelangelos Traum-Zeichnung durch Alessandro Allori 

fertigen, Il sogno della vita umana.956 Zwischen dem michelangelesken Bildthema des 

Traumes und der Darstellung Bianca Capellos besteht insofern eine Parallele, als beide 

Werke im Kontext eines Liebesverhältnisses stehen. Darüber hinaus sei mit diesem Werk, 

so Marianne Zehnpfennig,  

deutlich die neuplatonische Auffassung von der Ekstase des Menschen durch den Anblick 
der Schönheit, die die Liebe entfacht, gemeint; die Entstehung der Tugend durch die Liebe 
zur wahren Schönheit.957  

Bei dem mit Licht und Klarheit konnotierten Aurora-Sinnbild in Naldinis Gemälde ist eine 

Anspielung auf Bianca Capello zu vermuten.958 Hieran knüpft ferner der Aspekt, dass das 

ikonographielose Traumsujet eine Einbindung der Tageszeiten in das Bild ermöglicht und 

deshalb diese Assoziation nahelegt. Der Gesichtspunkt der zur Tugend und Erkenntis 

führenden Liebe zur körperlichen Schönheit ist in entsprechender Weise in der im 

Studiolo befindlichen Allegoria dei Sogni veranschaulicht. Die Personifikation der Aurora 

ist ein geeignetes Sinnbild, um gemäß der besagten neuplatonischen Anschauung, durch 

das Erkennen von physischer Schönheit zur moralischen Reinheit zu gelangen. Dies wird 

hier mittels der visualisierten Traumthematik sichtbar zum Ausdruck gebracht. Der 

körperliche Liebreiz der Bianca wird folglich für Francesco I. in Form der Licht und 

 
956 Zum Verhältnis der Wechselwirkung zwischen dem Werk und seinen Rezipienten vgl. Sigrid Ruby: 
Porträtkultur und Aufführungsanalyse: Alessandro Alloris Bildnis der Bianca Cappello. In: Diess. u. Eva-
Bettina Krems (Hrsg.): Das Porträt als kulturelle Praxis. Berlin: Deutscher Kunstverlag 2016. S. 211–231. 
957 Zehnpfennig: ›Traum‹ und ›Vision‹. S. 89. Zehnpfennig bezieht sich hierbei auf Alessandro Marabottini: 
Il »sogno« di Michelangelo in una copia sconosciuta. In: Scritti di storia dell’arte in onore di Lionello Venturi 
1 (1956). S. 349–358. S. 352 f. Zum Begriff der Schönheit in der platonischen und neuplatonischen 
Philosophie siehe Marsilio Ficino: Über die Liebe oder Platons Gastmahl [lat.: De amore (1484)]. Hrsg. von 
Paul Richard Blum. Hamburg: Felix Meiner 2014 (= Philosophische Bibliothek 642); Jens Halfwassen: Die 
Idee der Schönheit im Platonismus. In: Méthexis 16 (2003). S. 83–96; Maria-Christine Leitgeb: Concordia 
mundi. Platons Symposion und Marsilio Ficinos Philosophie der Liebe. 3. Aufl. Wien: Holzhausen 2012. 
958 Mit dem Licht wird Bianca Capello wiederum in den Liebesversen des Medici-Fürsten in Verbindung 
gebracht: »O di Bianca luce / Nuova Alba hoggi tra noi splende et s’asside!«. (Medici: Poesie S. 55). 



212 
 

Klarheit generierenden Aurora dargestellt, über die er die mentale, göttlich-

transzendente Schönheit wahrnimmt und schließlich zu höherer Erkenntnis gelangt.  

Durch die Figuration Auroras offenbart sich darüber hinaus eine weitere Facette. Wie in 

Kapitel III.2 bereits herausgestellt, stand die Morgenpersonifikation im Bereich der 

Alchemie als Symbol für das edelste Endprodukt bei der Umwandlung der Stoffe, dem 

Gold, wie auch für die erhabenste Form des Wissens. Durch die auf Allegoria dei Sogni 

dargestellte Aurora wird folglich metaphorisch die Absicht zum Ausdruck gebracht, die 

als Zielpunkt im Studiolo Francescos I., das unter dem Zeichen der (okkulten) 

Wissenschaften steht, gilt: das Erlangen der »sapienza filosofica«, der »philosophischen 

Weisheit«. 

Durch die Örtlichkeit und Funktion des Studiolo wird ein weiterer Gesichtspunkt deutlich, 

der durch das vermeintlich melancholische Gemüt des Großherzogs begünstigt, wenn 

nicht sogar bedingt wird: Die Einsamkeit und Versunkenheit. Wie im vorherigen Kapitel 

geäußert, wurde die Abgeschiedenheit als Prämisse für die innere Sammlung und 

Melancholie – und folglich einer der von Marsilio Ficino genannten sieben Formen der 

vacatio animae, der »Befreiung der Seele« von dem grobstofflichen Körper – erachtet. 

Im Studiolo des Principe treffen die beiden vacatio-animae-Zustände Schlaf 

beziehungsweise Traum und mentale Versunkenheit durch Allegoria dei Sogni 

aufeinander. Diese Verknüpfung wäre ferner noch dadurch bestärkt worden, falls 

Naldinis »Allegorie der Träume«, wie in der von Valentina Conticelli vorgeschlagenen 

möglichen Version der Gemäldehängung, ursprünglich an der Westwand seinen Platz 

gehabt hätte – befand sich doch hinter dieser das Schlafgemach des Medici-Fürsten. 

Die von Naldini virtuos ästhetisch sichtbar gemachte Traumthematik lässt folglich 

einerseits, wie bereits ausgeführt, vielschichte Bezüge zum Auftraggeber zu. Andererseits 

fügt sich die bildgemachte Allegorie, die Erkenntnisse über das Faszinosum Traum 

veranschaulicht, stimmig in den Gesamtkontext des Raumes der (alchemistischen) 

Wissenschaften ein.  

In adäquater Weise schließt sich dem Studiolo als Stätte des Wissens und der 

Besinnlichkeit ein weiterer kleiner Raum an, in dem Giorgio Vasari vermutlich die 

biblische Figur Salomo im Schlummerzustand gemalt hatte. Die Darstellung ist nicht mehr 

erhalten, doch gibt ein 1571 von Vincenzo Borghini verfasster Brief959 Auskunft über das 

 
959 Vgl. Vasari (2): Nachlass. S. 560–562. Brief DCCLXXVI. 



213 
 

Bild, das möglicherweise in dem heute als Tesoretto benanntem Zimmer seinen Platz 

fand960: 

Vi haueuo a dire, un pezzo fa, che il Principe, quando hebbe la lastra di Sandro, ne hebbe 
gran piacere et poj grande et se l ha messa nella camerina, doue voj facesti Salamone che 
dorme [Hervorh. H. C.] et doue ha glj altri quadrettj che sapete, talche io mi pensai che e 
[è] uorebbe quanto prima anche gli altri.961 

Die Malerei habe wohl die erste Vision Salomos dargestellt. Laut biblischer Erzählung962 

erschien dem König hiernach eine Gottheit, von der er sich die Weisheit erbat, sein »Volk 

[…] regieren und das Gute vom Bösen […] unterscheiden«963 zu können. Es wird deutlich, 

dass das Thema des Traumes auch in diesem Raum als Mittel zur herrschaftlichen 

Legitimation gedient haben könnte und den Grundsatz des Principe als tugendhafter 

Regent widerspiegeln sollte: Dem salomonischen Idealbild einer redlichen Herrscherfigur 

entsprechend stellte sich der Großherzog Francesco I. als regierender Fürst der Toscana 

in sinnbildlicher Übertragung an die Stelle des israelischen Königs.964 Der Aspekt der im 

Traum des Salomo herbeigesehnten Weisheit schlägt wiederum einen Bogen zur 

Erforschung der Natur und somit zum fürstlichen Wissensraum Studiolo. Diesbezüglich 

stellt Marianne Zehnpfennig fest:  

[D]ie vom Principe bevorzugte ›sapienza‹ [beschränkt sich] nicht auf die ethisch-politische 
Seite, sondern [er, H. C.] […] [versucht] die Geheimnisse der Natur zu erforschen.965  

Im Alten Testament heißt es hierzu an entsprechender Stelle:  

Gott gab Salomo Weisheit und Einsicht in hohem Maß und Weite des Herzens – wie Sand 
am Strand des Meeres. Die Weisheit Salomos war größer als die Weisheit aller Söhne des 
Ostens und alle Weisheit Ägyptens. Er war weiser als alle Menschen, weiser als Etan, der 
Esrachiter, als Heman, Kalkol und Darda, die Söhne Mahols. Sein Name war bekannt bei 
allen Völkern ringsum. Er verfasste dreitausend Sprichwörter und die Zahl seiner Lieder 
betrug tausendundfünf. Er redete über die Bäume, von der Zeder auf dem Libanon bis zum 
Ysop, der an der Mauer wächst. Er redete über das Vieh, die Vögel, das Gewürm und die 
Fische. Von allen Völkern kamen Leute, um die Weisheit Salomos zu hören, Abgesandte 
von allen Königen der Erde, die von seiner Weisheit vernommen hatten.966 

Die in der göttlichen Vision des Salomo erbetene Fähigkeit zur Unterscheidung zwischen 

Gut und Böse knüpft auch insofern an Naldinis »Allegorie der Träume« an, als hier die 

 
960 Vgl. Zehnpfennig: ›Traum‹ und ›Vision‹. S. 88. 
961 Vasari (2): Nachlass S. 561. 
962 Vgl. 1 Kön 3, 5–15. 
963 1 Kön 3, 9. Nach der Einheitsübersetzung der Deutschen Bibelgesellschaft: https://www.die-
bibel.de/bibeln/online-
bibeln/einheitsuebersetzung/bibeltext/bibel/text/lesen/stelle/11/30001/39999/ (Zugriff: 27.07.2018). 
964 Vgl. Battisti: L’antirinascimento. S. 69; Zehnpfennig: ›Traum‹ und ›Vision‹. S. 89; Hamburgh: Naldini’s 
Allegory of Dreams. S. 704. 
965 Zehnpfennig: ›Traum‹ und ›Vision‹. S. 89. 
966 1. Kön 5, 9–13. Bibel: Einheitsübersetzung. 

https://www.die-bibel.de/bibeln/online-bibeln/einheitsuebersetzung/bibeltext/bibel/text/lesen/stelle/11/30001/39999/
https://www.die-bibel.de/bibeln/online-bibeln/einheitsuebersetzung/bibeltext/bibel/text/lesen/stelle/11/30001/39999/
https://www.die-bibel.de/bibeln/online-bibeln/einheitsuebersetzung/bibeltext/bibel/text/lesen/stelle/11/30001/39999/


214 
 

wahren und die frevelhaften Träume aus den beiden unterschiedlichen Traumtoren 

herausschwirren. Daraus ergibt sich eine weitere Parallele zwischen der biblischen 

Königsfigur und Francesco I.: Wie auch Salomo durch erlangte Weisheit zwischen Gut und 

Böse zu unterscheiden bemüht war, so soll in der gleichen Weise der toskanische 

Großherzog befähigt sein, Tugendhaftes von Schändlichem zu erkennen und abgrenzen 

zu können.  

III.3.6 Zwischenfazit 

Mit Naldinis Allegoria dei Sogni wurde eine innovative Form der Traumdarstellung 

geschaffen, in der Wissen über den Traum visualisiert wird und die zugleich in 

mehrfachem Sinne eine Verbindung zum Auftraggeber Francesco I. zulässt. Ferner wird 

das Dargestellte mit der Funktion des Studiolo verknüpft.  

Im großherzoglichen Studiolo wird das Thema der Umwandlung von einem Stoff in einen 

anderen im Bereich der Alchemie und der Naturwissenschaften in vielfältigen Facetten 

präsentiert. Die Einflechtung des Traumsujets erscheint in diesem Kontext insofern 

besonders, als die Umwandlung bei diesem Phänomen zunächst nicht unmittelbar 

greifbar wird. Die ›Verarbeitung‹ des Traumes als ein Produkt der Natur erfolgt auf 

metaphorischer Ebene, weshalb Naldinis Allegoria dei Sogni eine außergewöhnliche 

Stellung in diesem Raum einnimmt. Der Gegenstandsbereich des Traumes, der zusammen 

mit den Themen der Alchemie und der Wissenschaft zu den persönlichen 

Interessensgebieten des Principe zählte, wird durch Naldinis »Allegorie der Träume« eine 

in dieser Art einzigartige Ausdrucksform verliehen. Durch die ellipsenförmige Linse, die 

das ovale Format des Bildes aufgreift, erhält dieses nicht allein eine besondere Form von 

allegorischer Aufladung, sondern auch einen ausdrücklichen Appellcharakter.  

Der Fokus in Naldinis Traumbild liegt auf der Morgengestalt in der Bildmitte und dem 

transparenten Objekt in ihren Händen, das, wie Harvey Hamburgh herausgestellt hat, 

allem Anschein nach eine Linse darstellt. Hamburgh betont den Symbolgehalt des ovalen 

Glases, das er als Zeichen für die ungetrübten, wahren Träume zur Morgenstunde deutet. 

Zugleich kann die Sehhilfe als Sinnbild für das unbeeinträchtigte Erkennen aufgefasst 

werden, mittels dessen der Fürst das im Traum Gesehene zu identifizieren und zu 

bewerten fähig ist. Im weiteren Sinne wird hier womöglich auf das 

Unterscheidungsvermögen Francescos I. zwischen Gut und Übel angespielt. 

Der Vergleich von Allegoria dei Sogni mit der performativen Darbietung des 

»Triumphzuges der Träume« von 1566 hat frappante Parallelen zum Vorschein gebracht. 



215 
 

Dennoch ist ein Unterschied deutlich herauszustellen: Während im Trionfo die Falschheit 

der irdischen Versuchungen pointiert wird, steht diese Perspektive in dem behandelten 

Gemälde nicht im Vordergrund.967 Vielmehr manifestiert sich darin ein ›Traumwissens-

Konglomerat‹, das auf enigmatische Weise – wie durch einen ›Traumfilter‹ – in Bezug zu 

dem toskanischen Großherzog gesetzt werden kann: Angedeutet werden das Mediceische 

Glasgewerbe, persönliche Neigungen Francescos I. – seine Experimentierfreudigkeit und 

seine Vorliebe für die Alchemie – sowie nicht zuletzt sein Interesse an der Traumthematik. 

Darüber hinaus ließe sich die Morgengestalt, die im Zentrum des Bildes steht, als Allusion 

für Bianca Capello, der Favoritin und späteren Ehefrau des Medici-Fürsten, deuten. Die 

Figur der Aurora wird hier zu einem Symbol für die höchste Form der Erkenntnis.  

Zwischen dem Traumbild, das im Zeichen des humanistisch-neuplatonischen Weltbildes 

steht, und dem Studiolo ist eine Analogie festzustellen: Sind dies doch Formen für die 

Speicherung von Wissen. Im Falle von Allegoria dei sogni handelt sich um ein Wissens-

Konglomerat über den Traum und der Raum definiert sich als ein Aufbewahrungsort für 

enzyklopädisches Wissen.  

  

 
967 Vgl. Bernard: Francesco I. de' Medici. S. 54. 



216 
 

IV. Fazit  

Als flüchtiges und ambivalentes Phänomen, das lediglich vor dem inneren Auge Gestalt 

annimmt, stellt der Traum eine besondere Herausforderung für den Künstler dar. Im 

selben Zuge bietet dieses Faszinosum eine Fülle an Darstellungsmöglichkeiten, die, wie in 

der vorliegenden Arbeit gezeigt wurde, auch im herrschaftlich repräsentativen Kontext 

zum Ausdruck kommen. 

Die visuellen ›Traum-Konstrukte‹ profanen Charakters manifestieren sich in den hier 

angeführten Bildwerken mit einer Vielzahl von Komponenten, die für sich stehend dem 

Traum zwar affin sind, jedoch erst in ihrer Kombination als Traumdarstellungen 

betrachtet werden können. 

Anhand ausgewählter Beispiele wurde im Hauptkapitel (Kap. III) veranschaulicht, dass 

das für die fürstliche Auftragskunst besondere Bildsujet von einigen italienischen 

Renaissance-Herrschern als Teil von Programmmalereien in weitestgehend privaten 

Räumlichkeiten als eine Art politischer Ikonographie genutzt wurde. Die Traumbilder von 

Battista Dossi, Taddeo Zuccari und Giovanni Battista Naldini wurden allem Anschein nach 

individualisiert, das heißt auf den Herrscher bezogen entworfen.   

Es ist deutlich geworden, dass der Traum in Form eines bildkünstlerischen 

Wissenskonstrukts über dieses Faszinosum eine außerordentliche Bandbreite für die 

Repräsentation herrschaftsbezogener Aspekte wie auch für die Demonstration der 

Kunstfertigkeit der jeweiligen Maler bietet.  

Seit dem frühen Cinquecento haben Künstler vereinzelt versucht, sich in vielfältiger Weise 

diesem ›ikonographielosen Waisenkind‹ Traum als profanem Kuriosum anzunähern und 

dieses geheimnisvolle Phänomen zu visualisieren. In den hier thematisierten 

Traumbildern erfolgt weder eine Psychologisierung des Traumes, noch werden 

analeptische oder proleptische Visionen dargestellt. Vielmehr werden die Bilder durch 

Einbeziehung respektive Darlegung von Traumwissen in allegorisch-enigmatischer Form 

charakterisiert.  

Untersuchung der Bildmittel  

Mit Ausnahme des Ölbildes Il sogno del cavaliere von Raffael, das in seinem Formschema 

weitestgehend an das althergebrachte Scheideweg-Motiv angelehnt ist, versuchen die 

Kunstschaffenden zunächst durch kleinformatige und volatile Medien wie Druckgraphik 

und Zeichnung das Thema Traum darzustellen. Im weiteren Verlauf des 16. Jahrhunderts 



217 
 

findet dieses Sujet dann seinen Weg in die Malerei. Hierbei scheinen Michelangelos 

Zeichnung Il sogno und Marcantonio Raimondis Kupferstich Il sogno di Raffaello als 

paradigmatisch für die nachfolgenden bildkünstlerischen Traumdarstellungen profanen 

Charakters zu stehen. Im ersten Beispiel herrscht der symbolisch-allegorische und im 

zweiten der atmosphärisch-assoziative Aspekt vor. 

Die Maler von Traumbildschöpfungen der Folgezeit orientieren sich an bereits bekannten, 

mit dem Onirischen konnotierten Darstellungsformen – wie zum Beispiel Michelangelos 

Nacht-Attribute oder Raimondis hybride Phantasiegestalten.  

Es lassen sich gewisse Charakteristika herausstellen, welche, sowohl unmittelbar, das 

bedeutet, ohne spezielles Vorwissen, rein durch gestalterisch-formale Bildmittel als auch 

mittelbar, auf wissensbasierter Ebene zur Erschließung des Bildthemas führen. 

Eine vornehmlich moralisch-allegorisierende Umsetzung des Traumthemas erreicht 

Raffael mit seinem Werk Il sogno del cavaliere. In Anlehnung an die altüberlieferte 

Erzählung des Herakles am Scheideweg muss hier der Protagonist im Zustand des 

Schlafes die wichtige Entscheidung zwischen dem unbeschwerten, aber sündhaften und 

dem mühsamen, aber sittenstrengen Weg treffen. 

Michelangelos in der Forschungsliteratur bereits umfassend analysierte Zeichnung Il 

Sogno ist als allegorisch stark aufgeladenes Traumbild anzusehen. Der hier gezeigte 

Jüngling, umgeben von den irdischen menschlichen Lastern, steht, so die These Panofskys, 

als Sinnbild für den tugendhaften Menschen, der im Zustand des Traumes den sündhaften 

Versuchungen zu entsagen und eine Annäherung an das Göttliche zu erlangen vermag. In 

der vielfach rezipierten und adaptierten Zeichnung Michelangelos wird der Träumer 

zwecks Symbolisierung des Traumes durch eine wache Jünglingsgestalt dargestellt.  

Marcantonio Raimondis Stich Il sogno di Raffaello fällt auf als eine Darstellung, die sich 

durch ihren hauptsächlich kryptisch-phantastischen Charakter auszeichnet und dem 

Betrachter bereits durch amimetische Bildelemente den Eindruck einer Traumsphäre 

suggeriert. Auf inhaltlicher Ebene wurde, so ist anzunehmen, Rekurs auf unterschiedliche 

Schlaf- und Traum-Passagen der antiken Literatur genommen. Deutlich offenbart sich 

dies in dem in der Nachfolge Raimondis stehenden Sogno-Gemälde von Battista Dossi wie 

auch in Giorgio Ghisis Interpretation des Sogno di Raffaello.  

Taddeo Zuccari mit Casa del sonno und Giovanni Battista Naldini mit Allegoria dei sogni 

hingegen haben sich weniger an der ›phantastisch-boschschen Tradition‹ Raimondis 

orientiert, als vielmehr an Michelangelos Zeichnung Il sogno, die unter dem Gesichtspunkt 



218 
 

des Neuplatonismus geschaffen wurde. Die kompositorische Analogie des »Schema[s] der 

Rundform«968 wurde offensichtlich in dem Fresko von Zuccari in der Camera dell’Aurora 

und ebenso in Naldinis Ovalgemälde, das sich im Studiolo Francescos I. in Florenz 

befindet, adaptiert. Jedoch werden in den genannten Werken keine anthropomorphen 

Symbolgestalten der menschlichen Laster, die den Träumer, Schläfer oder Schlafgott 

umringen, sondern geflügelte, die wahre und falsche Natur der Träume symbolisierende 

Phantasiewesen dargestellt. Diese kuriose Szenerie ist in Allegoria dei sogni von Naldini 

zugunsten der Betonung auf die Tageszeiten, genauer, der Morgenpersonifikation – als 

Zeichen der höchsten Form des Wissens – im wahrsten Sinne in den Hintergrund gerückt 

worden. Die im Kontext und durch Auftrag herrschaftlicher Persönlichkeiten 

entstandenen Traumdarstellungen, die Teile programmatischer Bildzyklen sind, stehen 

stets im Zusammenhang mit den Tageszeiten. Hierbei wird dem Morgen eine besondere 

Signifikanz beigemessen: Dieser steht vornehmlich als positiv besetztes Pendant der 

Nacht gegenüber. Er ›vertreibt‹ diese Zeit und mit ihr die unterschiedlichen und oft 

trügerischen Träume. Die Tageszeiten in ihrer atmosphärischen und / oder 

sinnbildhaften Veranschaulichung können folglich als ein Anhaltspunkt zur Erschließung 

des Bildthemas dienen.  

Eine sichtbare Trennung von Träumer beziehungsweise Schläfer und dem (vermeintlich) 

Geträumten erfolgt in den hier angeführten Beispielen lediglich in Michelangelos Il sogno, 

Vasaris Allegoria di un sogno und in Battista Dossis Un sogno. Im ersten Beispiel erfolgt 

die ›Abhebung‹ des (allegorischen) Traumgeschehens durch die nahezu sfumatohafte 

Darstellung der Traumgestalten. Vasari bedient sich, ähnlich wie in einem Comic, einer 

Art ›Traum-Denkblase‹, in der die Symbole der Lasterhaftigkeit präsentiert werden. Die 

Unterscheidung von Sein und Schein, Wachwirklichkeit und Traumsphäre zeigt sich in 

Battista Dossis Un sogno durch subtile Farbabstufungen. 

In den traumaffinen Darstellungen mit phantastisch-kryptischem Inhalt, wie im Falle von 

Il sogno di Raffaello von Raimondi oder von Giorgio Ghisi sowie auch in Battista Dossis Un 

sogno, kommt es zu einer Erschütterung der Sehgewohnheiten, die durch sonderbare und 

polymorphe Bildelemente ausgelöst wird. Die Hybridität in diesen Bildern ist sowohl der 

formalen als auch der inhaltlichen Ebene inhärent. Die gestalterische Dimension ist auf 

jene aberwitzigen, teils angsteinflößenden Wesen bezogen, die – ähnlich den Grotesken – 

 
968 Zehnpfennig: ›Traum‹ und ›Vision‹. S. 49. 



219 
 

aus heterogenen Teilen zu kuriosen Geschöpfen geformt wurden.969 Somit fungieren sie 

als Marker einer der Wachwirklichkeit gegenüberstehenden Sphäre des Onirischen: 

[S]ie [= diese Monster und Chimären] müssen nicht jemals im Traume so erschienen sein, 
sondern sie symbolisieren nur das Medium des Traumes. […] Solche kompositen 
Fabelwesen werden die Attribute des Traumes.970  

Diese bildlich gemachte Daseinsebene des ›Traumhaften‹ erscheint nicht als ein 

idyllischer Glücksort – im Gegenteil lösen Ver- und Entfremdung von Gewohntem 

Unbehagen bei dem Betrachter aus.  

Inhaltlich ergibt sich in einigen der hier untersuchten Traumbilder ein synkretistisches 

Kompositum, in dem interepochal und -medial voneinander unabhängig existierende 

Wissensstränge miteinander verflochten werden. Die den Themenfeldern Traum, Nacht 

und Schlaf nahestehenden Personifikationen und Attribute wie Mohnkapseln, Masken 

und Eulen werden ebenso in einen neuen Kontext eingebunden.  

In einem Teil der hier analysierten Auswahlbilder (Kap II.3 und III) ist eine Bezugnahme 

zur antiken Mythologie zu vermuten beziehungsweise, wie im Falle von Taddeo Zuccaris 

Casa del sonno, nachweislich intendiert. In diesen Traumdarstellungen handelt es sich 

allerdings nicht um eine konventionell gebräuchliche Antikenreferenz, indem etwa nur 

ein mythologisches Thema im Sinne eines Historienbildes wiedergegeben wird. Vielmehr 

geht es um eine Verknüpfung bildkünstlerisch umgesetzter mythologischer Erzählungen, 

in denen der Traum thematisiert wird und die in ihrer ursprünglichen Form unabhängig 

voneinander in den antiken Schriften zu finden sind. Dies kann als eine Art der 

Wertschätzung der Antike im Sinne der humanistischen Bewegung aufgefasst werden. 

Der collageartige Gesamtaufbau ist hier als ›Traumwissens-Konglomerat‹ zu verstehen. 

Dieses wird durch eine De- und Neukontextualisierung des Traumsujets in sowohl Form 

als auch Inhalt erreicht. 

In ihrer strukturellen Daseinsform weist die Traumdarstellung, in der Wissen über den 

Traum visualisiert und zu einem Neuem verschmolzen wird, eine semantische Analogie 

zu den häufig ebenso eigenwillig zusammengefügten Träumen auf.  

Abgesehen von der inhaltlich-strukturellen Traumanalogie durch Hybridität und De- 

respektive Neukontextualisierung erfolgt sowohl in der Bildkunst als auch in der 

Literatur – zum Beispiel durch die Einbindung von Mischwesen – eine unmittelbare 

Assoziation zu Träumen. Man denke hier im Bereich der bildenden Kunst wiederum an 

 
969 Vgl. auch Yves Hersant: Dipingere il sogno. In: Ders., Chiara Rabbi Bernard u. Alessandro Cecchi (Hrsg.): 
Il Sogno nel Rinascimento. Ausst.-Kat Palazzo Pitti Galleria Palatina Florenz 2013. S. 13–18. S. 14 f. 
970 Warnke: Traumbilder. S. 124. 



220 
 

die Äußerung Marcantonio Michels, der über ein Gemälde Boschs mit phantastischem 

Bildinhalt von einer »tela delli sogni« sprach. Die direkte Gedankenverknüpfung, wie auch 

die indirekte, wissensbasierte Assoziation zu Träumen vollzieht sich im Genre der 

Literatur in analoger Weise. In der Erzählung »Somnium« des Leon Battista Alberti oder 

in Francesco Colonnas Hypnerotomachia Poliphili lassen Misch- und Fabelwesen, wie auch 

grotesk-aberwitzige Szenerien den Leser in eine fremdartige Daseinswelt eintauchen. 

Letzteres Werk weist, wie bereits Dorothea Scholl betont hat, in seinem vielschichtig 

heterogenen Aufbau selbst eine Strukturanalogie mit dem Traum auf. 

Sowohl in der Bildkunst als auch in der Literatur eignet sich der Traum als ein ›Mittel zum 

Zweck‹, das mannigfaltig eingesetzt werden kann, um Dinge zum Ausdruck zu bringen, 

die sich in der ›realen Wachwelt‹ kaum veranschaulichen lassen. In der traumbezogenen 

Renaissance-Literatur wird dieses nicht greifbare Kuriosum mal als »Grenzzone«971, mal 

als Möglichkeit, Zugang zu vergangenen oder künftigen Zeitaltern zu erhalten, eingesetzt. 

Ferner kann sich durch das (Stil-)Mittel des Traumes eine fiktive Kommunikation 

zwischen Lebenden und Toten wie auch eine Form von Eskapismus in »andere 

Vorstellungswelten«972 eröffnen. Auch bietet das Traumsujet die Möglichkeit, als 

Metapher für das Trügerische des irdischen Lebens zu stehen, wie in Petrarcas Canzoniere 

RVF 1 oder Colonnas Hypnerotomachia Poliphili deutlich wird. 

Untersuchung des Bezugs der Traumdarstellung zum Auftraggeber 

Das Sujet Traum fungiert in den in der Fokusanalyse untersuchten Traumdarstellungen, 

die im Kontext und im Auftrag fürstlicher Persönlichkeiten geschaffen wurden, als ein 

vielfältig einsetzbares Mittel. Der Traum bietet gerade aufgrund seiner Ungreifbarkeit 

und dem Mangel an verbindlichen Vorgaben mannigfaltige Darstellungsmöglichkeiten. 

Trotz des identischen Themas wurde die Verbildlichung individuell auf den jeweiligen 

fürstlichen Amtsträger ›zugeschnitten‹ und allegorisch auf diesen angewandt. 

Persönliche Interessen, Motti und machtpolitische Gesinnungen des jeweiligen 

Auftraggebers sind hierbei auf vielfältige Weise ästhetisch konstruiert und an die 

Funktion der vornehmlich privaten Räumlichkeiten angepasst worden.  

Die Würdenträger selbst wurden als Person nicht in die Traum-Szenerie einbezogen, wie 

es bei den hauptsächlich religiös motivierten Traumvisions-Darstellungen meist der Fall 

 
971 Scholler: Traumgrenze. S. 227. 
972 Weber: Der Traum. S. 46. 



221 
 

war. Eine solche eindeutig dargestellte göttliche Herrschaftslegitimation wurde nun 

durch eine vom Neuplatonismus geprägte ›Verkopfung‹ des Bildinhalts ersetzt. Im Zuge 

der neuplatonischen Bewegung, die sich weitestgehend an einer weltlichen Denkweise 

orientierte, gestalten sich die betreffenden Bilder als Versuch einer profanen 

Ausdrucksform für den Traum, dessen ›christlicher Kern‹ erst mittelbar erkennbar wird. 

Bei Battista Dossis Un sogno bleibt ungeklärt, ob sich das Gemälde ursprünglich in einem 

privaten oder öffentlichen Umfeld befunden hat. Der Zyklus, der aufgrund seines 

Charakters der Wiederkehr einen zeitlichen Aspekt enthält, lässt sich in semantischer 

Übertragung auf das Beständigkeitsvermögen Ercoles II. und den angestrebten 

Fortbestand der Este-Dynastie auffassen. Ferner wird hiermit eine Gedankenverbindung 

zu dem Motto des Herzogs, »pazienza«, geknüpft – zeichnet sich doch auch die Geduld in 

ihrer Eigenschaft des besonnenen (Ab-)Wartens als eine ›Zeit-Tugend‹ aus. Die 

Versinnbildlichung der Geduld, Leitspruch und Anspruch des Este-Fürsten, lässt sich 

anhand verschiedener Indizien im Bild entdecken. Es ist nicht alleine die Schildkröte, die 

auf die »pazienza« des Auftraggebers hinweist, sondern auch die michelangeleske 

weibliche Figur in ihrer gleichzeitigen Funktion als Figuration der Nacht, die durch ihren 

offensichtlich ungestörten Schlaf Ruhe und Beständigkeit verkörpert. Ebenso könnte das 

allem Anschein nach geduldige Verharren des Hahns am rechten Bildrand, der, auf den 

Morgen wartend, noch nicht kräht, auf diese Tugend hindeuten. Inmitten der Parade der 

den Traum kennzeichnenden Mischwesen wird die aufwartende, fast unterwürfige 

Stellung des Este-Fürsten gegenüber dem Pontifex durch die Darstellung des auf der 

Schildkröte reitenden Hummers – ein mögliches Symbol für das klerikale Oberhaupt – 

deutlich. Diese Szenerie im Zentrum des Bildes mit der beinahe spielerisch wirkenden 

Interaktion zwischen Schalentier, Reptil und den sie umgebenden Mischgestalten 

markiert den Kern der bildhaft übersetzten machtpolitischen Gesinnung des Fürsten. Hier 

offenbart das fürstlich-klerikale Duo, das den anscheinend gegnerischen Hybridgestalten 

mit einer papstflaggenbestückten Lanze drohend entgegensteht, auf gleichnishafte Weise 

das Bestreben des Fürsten, gemeinsam gegen die dem Papst feindlich gesinnten Truppen 

anzugehen, die einem Wiederaufbau des christlichen Imperiums nach dem Sacco di Roma 

im Wege stehen könnten. Ein Symbol für das ›Wiedererwachen‹ ist möglicherweise der 

bereits genannte und hier übergroß dargestellte Hahn. 

Die vielfältigen, auf den Auftraggeber hinweisenden Bezüge werden in dem nächtlichen 

Traumbild von Battista Dossi ähnlich einem ›Traumfilter‹ in symbolischer Form 



222 
 

dargestellt und unter Einbeziehung metaphorischer Zitate auf traumaffine Passagen aus 

der antiken und rinascimentalen Literatur zu einem Gefüge verwoben. In der Este-

Residenz bleibt diese kryptisch-phantastische Visualisierung des Traumes eine 

Besonderheit: Etwa dreißig Jahre nach Schaffung des Tageszeitenzyklus in den Stanze 

Nuove ist für die Darstellung der Nacht in der Sala dell’Aurora im Castello Estense wieder 

auf die tradierte mythologische Darstellung von Diana und Endymion zurückgegriffen 

worden.  

Das Rundfresko Casa del sonno von Taddeo Zuccari ist als Bestandteil des räumlichen 

Gesamtprogrammes der Camera dell’Aurora, dem Schlafgemach Kardinal Alessandro 

Farneses, im engen Kontext mit den anderen in diesem Raum geschaffenen Fresken zu 

betrachten. Der Bezug zum Auftraggeber offenbart sich sowohl in dem Fresko selbst als 

auch in der gesamten Ausmalung des Raumes. Die Darstellung fügt sich – »convenienti al 

luogo«973 – in der Camera dell’Aurora, in der geschlafen und geträumt wird, passend ein. 

In Casa del sonno und den weiteren Fresken ist für die Darstellung des Traumthemas und 

die mit diesen verknüpften Entitäten nicht etwa, wie es für einen Mann der Kirche zu 

vermuten wäre, auf gängige religiöse Motive zurückgegriffen worden, sondern auf 

Traum-Topoi der klassischen Mythologie. Die Verwendung von antiken Motiven spiegelt 

wohl die persönliche Neigung des Farnesischen Kardinalnepoten wider als auch seine 

weltliche Funktion innerhalb des klerikalen Amtes. Diese aus streng christlicher 

Perspektive heidnische Auslegung des Traumthemas findet im Schutze des privaten 

Umfeldes seine Umsetzung. Wie bereits von Gandolfo und Gasbarri herausgestellt, liegt 

der gesamtprogrammatischen Ausmalung die Vereinbarkeit von Antagonismen 

zugrunde. An die genannten Gesichtspunkte anknüpfend, ließe sich der Aspekt der 

Versöhnung auf das Wesen des Kardinals selbst übertragen, der, im Sinne des 

rinascimentalen Neuplatonismus, die weltlichen Werte mit jenen der christlichen 

Frömmigkeit in seiner Person zusammenzuführen bemüht war. Hier zeigt sich auch vor 

dem Hintergrund politischer Divergenzen sein Wille zur Verständigung sowie sein 

Bestreben einer relativen Neutralität gegenüber den rivalisierenden Mächten Frankreich 

und Spanien. In dem Fresko Casa del sonno, das sich genau oberhalb des Bettes Alessandro 

Farneses befand, wird durch den ruhenden Schlafgott der profane Zustand des Schlafens 

veranschaulicht. Es könnte ebenso eine symbolhafte Verbildlichung des Kardinalsfürsten 

selbst sein, dem es obliegt, zwischen wahren und falschen Träumen, den »sogni falsi« und 

 
973 Vasari (3): Le vite. S. 576. 



223 
 

»veri«974, zu unterscheiden. Der sorgenvolle Gesichtsausdruck der Gestalt im Bild weist 

womöglich auf die inneren Konflikte hin, mit denen Alessandro Farnese während seiner 

Amtszeit als Kardinal konfrontiert war. Auch ließe sich die bekümmert wirkende Miene 

des Schlafgottes als Melancholie deuten, die, wie auch der Schlaf, laut Marsilio Ficino zu 

den sieben Formen der vacatio animae gezählt wird. Beide Zustände können hiernach zu 

höherer, transzendenter Erkenntnis führen. 

Etwa zehn Jahre später wird für die Visualisierung des Traumsujets in der Stanza dei 

Sogni in derselben Residenz auf das seit alters tradierte biblische Motiv der Jakobschen 

Himmelsleiter und weitere mit Traum und Vision in Verbindung stehende biblische 

Szenen zurückgegriffen. Dies ist eine (Rück-)Entwicklung, die sich nicht zuletzt auf die im 

letzten Drittel des 16. Jahrhunderts gemeinhin erstarkende gegenreformatorische 

Bewegung zurückführen lässt. 

Das Bild Allegoria dei Sogni im Studiolo Francescos I. hebt sich durch seine rätselhafte 

Motivik deutlich von den anderen Darstellungen in diesem Raum ab, die mit den Themen 

Alchemie und Wissenschaft in Zusammenhang stehen. 

Dennoch kann von einer sinnvollen Eingliederung in den Raum, der den Themen Natur 

und Kunst gewidmet ist, gesprochen werden – stellt doch auch der Traum einen Bereich 

der Natur dar, der vom Menschen erlebt wird und zu ›verarbeiten‹ ist. Das von Giovanni 

Battista Naldini geschaffene Ovalgemälde offenbart auch hier vielschichtige Bezüge zum 

großherzoglichen Auftraggeber, der neben der Alchemie ein ausgeprägtes Interesse für 

die Thematik des Traumes hegte. Von besonderer Bedeutung sind die zentral 

positionierte Morgengestalt sowie das in ihren Händen befindliche übergroße Objekt, das 

als Vergrößerungsglas gedeutet werden kann. Unter anderem könnte, wie bereits Harvey 

Hamburgh hervorgehoben hat, dieses als ein Symbol für die Klarheit und vermutete 

Wahrheit der Träume, die zu dieser Zeit des Tages vor dem inneren Auge erscheinen, 

aufgefasst werden. Gleichzeitig fungiert das gekrümmte Glas als Zeichen für das 

ungetrübte Sehen; das hiermit implizierte klare Erkennen kann auf die Fähigkeit der 

Unterscheidung zwischen den wahren von den falschen Träumen bezogen werden. Dies 

soll wohl das gute Urteilsvermögen Francescos I. verdeutlichen, sittsames von 

frevelhaftem Handeln unterscheiden zu können. Der Fürst beanspruchte in seiner 

Position als tugendhafter Mensch eine geschärfte Sicht auf die Dinge. Ihm oblag es, den 

Trauminhalt zu erkennen und zu verstehen, womit er zum Erforscher des Traumes und 

 
974 Vasari (3): Le vite. S. 583. 



224 
 

die Linse zum Sinnbild der Erkenntnis und des Wissensgewinns werden. Das gläserne 

ovale Objekt kann auch als Allusion auf das mediceische Glasgewerbe aufgefasst werden, 

womit diesem Gegenstand, der inmitten aller Sinnbilder beinahe hybrid wirkt, ebenso ein 

merkantilistischer Aspekt inhärent ist. Gleichfalls wird auf die Experimentierfreudigkeit 

des Principe hingewiesen, der mit Hingabe chemische Versuche durchführte. Darüber 

hinaus mag das Glasobjekt als »kristallklarer« – »cristallino« – Gegenstand mit der 

mehrfachen Wortbedeutung des italienischen Begriffs, der auch für die anatomische Linse 

steht und somit eine gedankliche Brücke zu dem gläsernen Sichtobjekt bildet, als Verweis 

auf die Kristalle verstanden werden, die sich womöglich in dem eingelassenen Schrank 

hinter dem Gemälde befanden und zum Evozieren klarer und wahrheitsbehafteter 

Träume dienen sollten.  

Die Personifikation des Morgens, als Bindeglied zwischen Nacht und Tag sowie Schlafen 

und Wachen, könnte gleichermaßen als Allusion für Bianca Capello aufzufassen sein, 

welche zunächst die Favoritin und schließlich die zweite Ehefrau Francescos I. war. 

Bianca-Aurora wird zum Sinnbild für die höchste Form der Erkenntnis, zu der der Fürst 

durch die Betrachtung der irdischen Schönheit – seiner Geliebten – gelangt. In ähnlicher 

Weise wie in der Camera dell’Aurora in Caprarola finden innere Versenkung und Schlaf 

beziehungsweise Traum – falls das Gemälde in seiner ursprünglichen Hängung an das 

großherzogliche Schlafzimmer angegrenzt haben sollte – in einem Raum, welcher der 

breiten Öffentlichkeit verwehrt war, zusammen. 

Wie in Kapitel III dargelegt, sind in jedem der mit dem Traum in Verbindung stehenden 

Darstellungen Bezüge zu dem jeweiligen Auftraggeber auszumachen. Die 

›individualisierte Nutzbarmachung‹ für die herrschaftliche Repräsentation wird durch 

subtile Weise in den Gemälden von Battista Dossi und Giovanni Battista Naldini – etwa 

durch das Einfügen der Schildkröte als Zeichen der »pazienza« für Ercole II. oder der Linse 

in Bezug auf Francesco I. – deutlicher erkennbar als in dem Fresko Casa del sonno von 

Taddeo Zuccari. 

Das ›Traumwissens-Konstrukt‹ im fürstlichen Gemach 

In den fürstlichen Traumdarstellungen lässt sich der Wissensbegriff auf unterschiedliche 

Weise definieren. Es kommt, wie auch schon in den Auswahl-Werken aus Kap. II.3 gezeigt, 

zu einer Darlegung verschiedener Wissensdiskurse über den Traum. Zudem wird durch 

die Kompositionen neues Wissen generiert, indem etwa Phantastik und Hybridität zu 



225 
 

Paradigmen des Onirischen und Mischwesen zu Erkennungszeichen des Traumes 

avancieren. Mannigfaltig bizarre und geflügelte Wesen kennzeichnen die zwiespältige 

Natur der Träume. Auf einer Metaebene wird das Traumbild-Konstrukt im Sinne eines 

Mediums der Erleuchtung insofern zu einem Wissensbild, als der Traum selbst als Weg 

zur Erkenntnis erscheint. Die jeweiligen Fürsten als Auftraggeber und Besitzer der Bilder 

werden zu Empfängern dieser metaphysisch-transzendenten Kenntnis. Wissen und 

Macht sind eng miteinander verkettet, denn, so Julian Kliemann, die »Demonstration von 

Wissen […] [ist] zugleich eine Demonstration von Macht.«975 

Lediglich die humanistisch gelehrte Betrachterschaft verfügte über das erforderliche 

Vorwissen über den Traum. Der Bildinhalt und Sinn der besagten Traumdarstellungen 

erschloss sich folglich nur für eine exklusive Personengruppe. 

Einen besonderen Stellenwert in Bezug auf das Wissen und Erkennen nimmt Naldinis 

Allegoria dei sogni ein. Dieses im zweifachen Sinne als Wissensbild beschriebene Gemälde 

befindet sich im Studiolo Francescos I., einem Raum der Wissenschaft und der Erkenntnis 

und stellt somit einen Baustein des dort verwahrten Mikrokosmos der Welt dar, welcher 

lediglich dem Großherzog und einem auserlesenen Besucherkreis vorbehalten war. Eine 

vergleichbare ›räumliche Exklusivität‹ besteht auch im Falle der Camera dell’Aurora: Der 

Aufstieg zur Erkenntnis während des Traumes ist nur dem in seinem Gemach schlafenden 

Fürsten gewährt.  

Als ebenso exklusiv ist der Emporstieg zum Göttlichen zu bezeichnen, der durch den 

Traum ermöglichte Weg zur Erleuchtung, der nach neuplatonischer Auffassung alleine 

dem tugendhaft Lebenden vorbehalten war. Den Leitgedanken der Loslösung vom 

Körper, vacatio animae, und der Annäherung an das Göttliche mögen sich die Fürsten 

aufgrund ihrer vorgeblichen Tugendhaftigkeit und ihrer privilegierten Stellung als 

Herrscher selbst zuerkannt haben. Das durch das Darstellungsgefüge in den fürstlichen 

Traumbildern chiffrierte Wissen, die metaphorisch und intellektuell zu erschließende 

Verbindung zum göttlich Transzendenten und das Empfangen (göttlicher) Erkenntnis 

sind in der Exklusivität der privaten Räume nur dem Fürsten und seinem ausgewähltem 

Kreis zugänglich. Die Entschlüsselung der ›Traumwissens-Konstrukte‹ erfordert ein vom 

Intellekt bestimmtes Denkvermögen. Gerade hierdurch wird die dem Humanismus und 

Neuplatonismus eigene Geisteshaltung hervorgehoben. 

 
975 Kliemann: Caprarola. S. 436. Die Äußerung bezieht sich bei Kliemann auf die Sala del Mappamondo im 
Palazzo Farnese, Caprarola; der Inhalt lässt sich jedoch auf die exklusiven Traum-Wissensbilder übertragen. 



226 
 

Die Traumbilder fungieren als eine innovative Form von politischer Ikonographie, die 

jedoch wegen ihrer geheimnisvollen Motivik vornehmlich in Räumlichkeiten, die für die 

breite Öffentlichkeit unzugänglich waren, untergebracht wurden. Die politische 

Dimension des Privaten gründet folglich auf der Exklusivität des intellektuell 

anspruchsvollen Sujets mit enigmatischem Charakter. 

Durch die Ungreifbarkeit dieses Faszinosums gestaltet sich der Gegenstand des Traumes 

als besondere Herausforderung und freies Experimentierfeld für den Künstler. Dieser 

kann mit dem »Übertreten der künstlerischen Grenzen«976 seine Vorstellungskraft und 

Kunstfertigkeit unter Beweis stellen und diesem Phänomen einen bildlichen Ausdruck 

verleihen. Das Traumthema bot den Auftraggebern die Möglichkeit, ihre politischen 

Gesinnungen, Motti und persönlichen Neigungen außerhalb der herkömmlichen (und 

begrenzten) Themen auf innovative Weise inszenieren zu lassen. Darüber hinaus war die 

Repräsentation des Könnens und der Ingeniösität der hofeigenen Künstler ein wichtiger 

Aspekt für das Ansehen des auftraggebenden Fürsten. 

Trotz gemeinsamer Charakteristika wird weiterhin keine verbindliche Ikonographie des 

Traumes entwickelt und die bildkünstlerischen Traum-Konstrukte setzen sich in dieser 

Form in der Bildkunst nicht fort. Dass sich das Traumsujet in der Manier der hier 

angeführten Werke innerhalb fürstlicher Programmmalereien nicht durchgesetzt hat, ist 

wohl nicht zuletzt auf sein grundsätzlich ungreifbares und disparates Naturell 

zurückzuführen. Zudem waren wandfeste Bilder schwieriger reproduzierbar als etwa 

Schriften und Druckgraphiken. Der profane Traum verweigert sich weiterhin einer 

verbindlichen ikonographischen Festlegung und hat innerhalb fürstlicher 

Bildprogramme keinen Fortbestand. Nach dieser Phase ›onirischer Phantastik‹ in der 

Malerei der italienischen Renaissance-Bildkunst kehrte man im Rahmen herrschaftlicher 

Programmmalereien etwa ab dem letzten Drittel des 16. Jahrhunderts wieder zu 

konventionelleren – biblischen oder eindeutig mythologischen – ikonographischen 

Darstellungen zurück. 

  

 
976 »trasgressione delle frontiere artistiche«; Hersant: Dipingere il sogno. S. 14.  



227 
 

Bibliographie 
 

 

Archivmaterial 

Archivio di Stato di Modena [ASMO]: CCCXXXI. Conto gen. della Munzione.  

Camera Ducale, Munizioni. 

 

ASMO: CCCXXXIII. Conto gen. della Munizione.  

 

ASMO: CLX. Camera ducale. Amministrazione della casa. Guardaroba. 

 

ASMO: Fabbriche. 9/8. 

 

 
Primärliteratur 

Alberti: Intercenales. 

Alberti, Leon Battista: Intercenales [1440]. Hrsg. von Franco Bacchelli u. Luca D’Ascia. 

Bologna: Pendragon 2003. 

 

Alciat: Toutes les emblems. 

Alciat, André: Toutes les emblèmes (Edit 1558 et 1564). Paris: Amateurs de Livres 1989. 

 

Anonymus: Descrizione del canto de sogni. 

Anonymus: Descrizione del canto de sogni. Mandato dall’Illustrissimo et Eccelentissimo 

Signor Principe di Fiorenza et di Siena, & il secondo gorno di Febbraio 1565 in Fiorenza. 

Florenz: Giunti 1566.  

 

Baldini: Discorso sopra la Mascherata. 

Baldini, Baccio: Discorso sopra la Mascherata della Geneologia degl’iddei de’Gentili. 

Florenz: Giunti 1565. 

 

Boccaccio: Genealogia. 

Boccaccio, Giovanni: Della geneologia de gli dei di m. Giovanni Boccaccio libri qvindeci: 

ne' quali si tratta dell'origine, & discendenza di tutti gli dei de' gentili: con la spositione, & 

sensi allegorici delle fauole & con la dichiaratione dell'historie appartenenti a detta 

materia. Hrsg. von Giuseppe Betussi. Venedig: Lorenzini 1564. 

 

Borghini: Il Riposo. 

Borghini, Raffaelo: Il Riposo. Reprogr. Nachdr. der Ausg. Florenz 1584. Hildesheim: Olms 

1969. 
  



228 
 

Cardano: Traumbuch Cardani. 

Cardano, Girolamo: Traumbuch Cardani. Warhafftige, gewüsse vnd vnbetrügliche 

vnderweisung, wie allerhandt Träum, Erscheinungen vnnd Nächtliche gesicht ... 

eingebildet vnd fürbracht werden, wie solche natürlich vnnd recht erklärt vnnd außgelegt 

werden sollend ... ; Auch von den Kleinsten vnd Nächsten dingen. Vnd vom aller Besten 

vnd Säligsten läben / Durch den Hochgelerten Hieronymum Cardanum, Doctorn der 

Artzney ... warhafftig vnd gewüß erfunden, vnnd neüwlich in Latin außgangen vnd 

beschriben. Jetzunder ... gantz fleissig vnd auff das treüwlichst verteütscht. Übers. von 

Johann Jacob Huggelin. o. O.: o. V. 1563. 

 

Cardano: Opera Omnia. 

Cardano, Girolamo: Opera omnia [Lyon 1663]. Bd. 3. Stuttgart: Frommann 1966. 

 

Cardano: Lebensbeschreibung. 

Cardano, Girolamo: Des Girolamo Cardano von Mailand eigene Lebensbeschreibung [De 

propria vita liber (Paris 1643)]. Aus dem Lateinischen übersetzt von Hermann Hefele. 

München: Kösel 1969. 

 

Cartari: Imagini. 

Cartari, Vicenzo: Imagini delli dei de gl'antichi. Nachdr. der Ausg. Venedig 1647. Vermehrt 

durch ein Inhaltsverz. u. neue Register. Hrsg. v. Walter Koschatzky. Graz: Akad. Druck- u. 

Verl.-Anst. 1963. 

 

Cini: Descrizione dell’apparato. 

Cini, Giovanni Battista: Descrizione dell’apparato fatto in Firenze per le nozze 

dell’illustrissimo ed eccelentissimo don Francesco de’Medici Principe di Firenze e di Siena 

e della Serenissima Regina Giovanna d’Austria. In: Gaetano Milanesi (Hrsg.): Le Opere de 

Giorgio Vasari. Bd. 8. Florenz: Sansoni 1973. 

 

Colonna (1): Hypnerotomachia Poliphili. 

Colonna, Francesco: Hypnerotomachia Poliphili. The strife of love in a dream 

[Hypnerotomachia Poliphili, ubi humana omnia non nisi somnium esse docet. Atque 

obiter plurima scitu sane quam digna commemorate (Venedig 1499)]. Übers. u. mit einer 

Einleitung von Joscelyn Godwin. London: Thames & Hudson 2005. 

 

Colonna (2): Hypnerotomachia Poliphili. 

Colonna, Francesco: Hypnerotomachia Poliphili. Übers. u. komm. von Thomas Reiser. 1. 

Aufl. d. Interlinearkommentarfassung. Breitenbrunn: Reiser 2014 (=Theon Lykos. Quellen 

zu Architektur und Geist der Antike und Renaissance 1a).  

Da Vinci: Traktat von der Malerei. 

Da Vinci, Leonardo: Traktat von der Malerei [ital.: Trattato della pittura (um 1540)]. Nach 

der Übersetzung von Heinrich Ludwig. Hrsg. u. eingel. v. Marie Herzfeld. Jena: Diederichs 

1925. 

  



229 
 

Della Porta: Della magia naturale. 

Della Porta, Giovan Battista: Della Magia naturale del Signor Gio: Battista della Porta 

Napolitano. Libri XX. Neapel: Bulifon 1677. 

 

Ficino: Platonic theology. 

Ficino, Marsilio: Platonic theology [lat.: Theologia platonica de immortalitate animorum 

(1482)]. Hrsg. von James Hankins. Übers. von Michael Allen. Bücher XII–XIV. Cambridge: 

Harvard University Press 2004. 

 

Ficino: Über die Liebe. 

Ficino, Marsilio: Über die Liebe oder Platons Gastmahl [lat.: De amore (1484)]. Hrsg. von 

Paul Richard Blum. Hamburg: Felix Meiner 2014 (= Philosophische Bibliothek 642). 

 

Gilio: Dialogo. 

Gilio, Andrea: Dialogo di M. Giovanni Andrea Gilio da Fabriano degli Errori de' Pittori circa 

l'historie [Camerino 1564]. In: Paola Barocchi (Hrsg.): Trattati d’arte del Cinquecento fra 

maniersmo e controriforma. Bd. II. Bari: Laterza 1961. 

 

Giraldi: De deis gentium. 

Gregorio, Giraldi Lilio: De deis gentium [Basel 1548]. New York: Garland 1976. 

 

Heraklit: Fragmente. 

Heraklit: Fragmente. 6., unveränd. Aufl. Griechisch und Deutsch. Hrsg. von Bruno Snell. 

München: Heimeran 1976. 

 

Homer: Ilias / Odyssee. 

Homer: Ilias / Odyssee. In der Übertragung von Johann Heinrich Voß. 5. Aufl. München: 

Winkler 2010. 

 

Homer: Ilias. 

Homer: Ilias. Übers., Nachw. u. Register von Roland Hampe. Ditzingen: Reclam 2015. 

 

Horaz: De Arte poetica liber. 

Horatius Flaccus, Quintus: De Arte poetica liber. Die Dichtkunst. Lateinisch und deutsch. 

Einführung, Übersetzung und Erläuterung von Horst Rüdiger. Zürich: Artemis 1961. 

 

Lomazzo: Scritti sulle arti.  

Lomazzo, Gian Paolo: Scritti sulle arti. Hrsg. von Roberto Paolo Ciardi. Bd. 1. Florenz: 

Marchi & Bertolli 1973. 

 

Lukian: Wahre Geschichten. 

Samosata, Lukian von: Wahre Geschichten. Übers. von Manuel Baumbach. Zürich: 

Manesse 2000. 
  



230 
 

Macrobius: Somnium Scipionis. 

Macrobius, Ambrosius Theodosius: Commentarii in somnium Scipionis / Commentary on 

the dream of Scipio. Hrsg. u. übers. von William Harris Stahl. New York: Columbia Univ. 

Press 1966.  

 

Macrobius: Commentary. 

Macrobius: Commentary on the dream of Scipio. Hrsg. u. übers. von William Harris Stahl. 

New York: Columbia Univ. Press [1952] 1990.  

 

Medici, Francesco I. de’. 

Medici, Francesco I. de’: Poesie di don Francesco dei Medici a mad. Bianca Cappello. Tratte 

da un codice della Torre al gallo dal conte Paolo Galletti. Florenz: o. V. 1894. 

 

Michiel: Notizia d’opere. 

Michiel, Marcantonio: Notizia d’opere di disegno nella prima metà del secolo XVI esistenti 

in Padova Cremona Milano Pavia Bergamo Crema e Venezia scritta da un anonimo di quel 

tempo. Hrsg. u. ill. von D. Iacopo Morelli. Venedig: Bassano 1800. 

 

Nazari: Tramutazione. 

Nazari, Giovanni Battista: Della tramutatione metallica sogni tre [1572]. Hrsg. von Pietro 

Maria Marchetti. Brescia: o. V. 1599. 

 

Nettesheim: Die Magischen Werke.  

Nettesheim, Agrippa von: Die Magischen Werke. Bd. 1. Berlin: Schikowski 1995. 

 

Ovid: Heroides. 

Publius Ovidius Naso: Heroides / Briefe der Heroinen. Lateinisch / Deutsch. Hrsg. u. übers. 

von Detlev Hoffmann. Stuttgart: Reclam 2000. 

 

Ovid: Metamorphosen. 

Publius Ovidius Naso: Metamorphosen. Epos in 15 Büchern. Hrsg. u. übers. von Hermann 

Breitenbach. Mit einer Einleitung von L.P. Wilkinson [Zürich 1958]. Stuttgart: Reclam 

2008. 

 

Petrarca (1): Canzoniere. 

Petrarca, Francesco: Das lyrische Werk. Italienisch und Deutsch. Canzoniere. Triumphe. 

Gedichte. Aus dem Italienischen von Karl Förster und Hans Grote. Hrsg. u. mit einem 

Nachw. vers. v. Hans Grote. Düsseldorf: Artemis und Winkler 2002. 

 

Petrarca (2): Canzoniere. 

Petrarca, Francesco: Canzoniere [Rerum vulgarium fragmenta (Venedig 1501)]. Hrsg. u. 

komm. von Marco Santagata. 3. Aufl. Mailand: Mondadori 2008. 

 

Philostratos: Die Bilder. 

Philostratos: Die Bilder. Hrsg., übers. u. erl. von Otto Schönberger. 2. Aufl. München: 

Heimeran 1968. 



231 
 

Platon: Werke.  

Platon: Werke in acht Bdn. Griechisch und Deutsch. Hrsg. von Gunther Eigler. Bd. 7: 

Timaios – Kritias – Philebos. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1972. 

 

Platon: Sämtliche Werke. 

Platon: Sämtliche Werke in zehn Bdn. Griechisch und Deutsch. Nach der Übersetzung 

Friedrich Schleiermachers, ergänzt durch Übersetzungen von Franz Susemihl u. a. Hrsg. 

von Karlheinz Hülser. Bd. 5: Politeia. Frankfurt am Main: Insel 1991. 

 

Pontormo: Diaro. 

Pontormo, Jacopo: Diario (1554–56) [1556]. Hrsg. von Emilio Cecchi. Florenz 1956. 

 

Ripa: Iconologia. 

Ripa, Cesare: Iconologia overo descrittione di diverse imagini cavate dall'antichità, e di 

propria invention. Reprograf. Nachdr. d. Ausg. Rom: Faeij 1603. Hildesheim: Olms 1970. 

 

Ruscelli: Le imprese illustri. 

Ruscelli, Girolamo: Le imprese illustri del S. Ieronimo Ruscelli. Aggiuntovi nuovam il 

quarto libro da Vincenzo Ruscelli da Viterbo. Al serenissimo principe Gugliemo Gonzaga 

duca di Mantova et Monferrato. Venedig: o. V. 1584.  

 

Statius: Der Kampf um Theben. 

Statius, Publius Paphinius: Der Kampf um Theben. Einleit., Übers. u. Anm. von Otto 

Schönberger. Würzburg: Königshausen und Neumann 1998. 

 

Vasari (1): Nachlass. 

Vasari, Giorgio: Der literarische Nachlass. Hrsg. u. mit krit. App. versehen von Karl Frey. 

Bd. 1. München: Müller 1923. 

 

Vasari (2): Nachlass. 

Vasari, Giorgio: Der literarische Nachlass. Hrsg. u. mit krit. App. versehen von Karl Frey. 

Bd. 2. München: Müller 1930. 

 

Vasari: Le vite.  

Vasari, Giorgio: Le vite de’ più eccellenti pittori sculptori e archtettori nelle redazioni del 

1550 e 1568. Bd. 3 Hrsg. v. Rosanna Bettarini. Florenz: Sansoni 1997. 

 

Vasari: Das Leben. 

Vasari, Giorgio: Das Leben des Daniele da Volterra und des Taddeo Zuccaro [Le vite de' 

più eccellenti pittori, scultori e architettori, Quinta parte (1550)]. Neu übers. von Victoria 

Lorini. Hrsg., komm. u. eingel. von Christina Irlenbusch. Berlin: Wagenbach 2009. 

 

Vasari: Das Leben des Michelangelo. 

Vasari, Giorgio: Das Leben des Michelangelo [Le vite de' più eccellenti pittori, scultori e 

architettori, Sesta parte (1550)]. Neu übers. von Victoria Lorini. Hrsg., eingel. u. komm. 

von Caroline Gabbert. Berlin: Wagenbach 2009. 



232 
 

Vergil: Aeneis. 

Vergil: Aeneis. Prosaübert., Nachw. u. Namensverz. von Volker Ebersbach. Stuttgart: 

Reclam [1982] 2007. 

 

Vitruvio: I dieci libri dell’architettura. 

Vitruvio: I dieci libri dell’architettura [1567]. Übers. u. komm. von Daniele Barbaro. 

Mailand: Ed. il Polifilo 1987 (= Libri rari 8). 

 

Zuccari: L’ Idea de’ pittori. 

Zuccari, Federico: L’ Idea de’ pittori, scultori ed architetti [Turin 1607]. In: Detlef Heikamp 

(Hrsg.): Scritti d’arte. Florenz: Olschki 1961 (= Fonti per lo studio della storia dell’arte 1). 

S. 133–311. 

 

 
Sekundärliteratur 

Aikema u. Browne: Il Rinascimento a Venezia. 

Aikema, Bernard u. Brown, Beverly Louise (Hrsg.): Il Rinascimento a Venezia. Ausst.-Kat 

Mailand 1999. 

 

Aikema: Giorgione. 

Aikema, Bernard: Giorgione und seine Verbindung zum Norden. Neue Interpretationen 

zur Vecchia und zur Tempesta. In: Sylvia Ferino-Pagden u. Giovanna Nepi Scirè (Hrsg.): 

Giorgione. Mythos und Enigma. Ausst.-Kat. Kunsthistorisches Museum Wien 2004. S. 85–

104. 

 

Allegri u. Cecchi: Palazzo Vecchio. 

Allegri, Ettore u. Cecchi, Alessandro: Palazzo Vecchio e i Medici. Guida storica. Florenz: 

Studio per ed. scelte 1980. 

 

Alt: Der Schlaf der Vernunft. 

Alt, Peter-André: Der Schlaf der Vernunft. Literatur und Traum in der Kulturgeschichte 

der Neuzeit. München: Beck 2002. 

 

Azzi Visentini: Die italienische Villa. 

Azzi Visentini, Margherita: Die italienische Villa. Bauten des 15. und 16. Jahrhunderts. 

Stuttgart: Deutsche Verlagsanstalt 1997. 

 

Barash: The Mask. 

Barash, Moshe: The Mask in European Art: Meanings and Functions. In: Ders. (Hrsg.): Art, 

the ape of nature. New York: Abrams 1981. S. 253–264. 

 

Bartsch: Le peintre graveur. 

Bartsch, Adam von: Le peintre graveur. Bd. 14. Venedig: Degen 1813. 

  



233 
 

Battisti: L’antirinascimento. 

Battisti, Eugenio: L’antirinascimento. Mailand: Feltrinelli 1962. 

 

Beer: L'ozio onorato. 

Beer, Marina: L'ozio onorato. Saggio sulla cultura letteraria del Rinascimento. Rom: 

Bulzoni 1996.  

 

Bellini: Delle monete. 

Bellini, Vincenzo: Delle monete di Ferrara. Ferrara: 1761. 

 

Belting: Hieronymus Bosch.  

Belting, Hans: Hieronymus Bosch. Garten der Lüste. München: Prestel 2002. 

 

Bentini: Bastianino e la pittura a Ferrara. 

Bentini, Jadranka: Bastianino e la pittura a Ferrara nel secondo cinquecento. Bologna: 

Nuova Alfa Ed. 1985. 

 

Bentini u. Curti: Arredi.  

Bentini, Jadranka u. Curti, Patriza. Arredi, supplementi »pitture famose« degli Estensi. 

Inventari 1663. In: Materiali per la storia di Modena Medievale e Moderna XI. Modena: 

Panini 1993. 

 

Berenson: North Italian painters. 

Berenson, Bernhard: North Italian painters of the Renaissance. New York; London: G. P. 

Putnam’s Sons 1907. 

 

Bernard: Francesco I. de’ Medici. 

Bernard, Chiara Rabbi: Francesco I. de’ Medici, la vita e il sogno. In: Diess., Alessandro 

Cecchi u. Yves Hersant (Hrsg.): Il Sogno nel Rinascimento. Ausst.-Kat Palazzo Pitti Galleria 

Palatina Florenz 2013. S. 48–55. 

 

Berti: Il principe. 

Berti, Luciano: Il principe dello Studiolo. Francesco I. dei Medici e la fine del Rinascimento 

fiorentino. Florenz: Ed. Edam 1967. 

 

Boenke: Der Traum des Libripeta. 

Boenke, Michaela: Der Traum des Libripeta. Ein Dialog von Leon Battista Alberti. In: Paul 

Richard Blum (Hrsg.): Sapientiam amemus. Humanismus und Aristotelismus in der 

Renaissance. München: Fink 1999, S. 63–70. 

 

Bolzoni: L’›invenzione‹ dello Stanzino. 

Bolzoni, Lina: L’›invenzione‹ dello Stanzino di Francesco I. In: Candace Adelson (Hrsg.): 

Le Arti del Principato Mediceo. Florenz: SPES 1980. S. 255–299. 
  



234 
 

Bono: Piraten und Korsaren. 

Bono, Salvatore: Piraten und Korsaren im Mittelmeer. Seekrieg, Handel und Sklaverei vom 

16.–19. Jahrhundert. Stuttgart: Klett-Cotta 2009. 

 

Boorsch u. Lewis: The Engravings of Giorgio Ghisi. 

Boorsch, Susanne u. Lewis, Michael (Hrsg.): The Engravings of Giorgio Ghisi. Ausst.-Kat. 

The Saint Louis Art Museum New York 1985. 

 

Borchhardt-Birbaumer: Imago Noctis. 

Borchhardt-Birbaumer, Brigitte: Imago Noctis. Die Nacht in der Kunst des Abendlandes. 

Vom Alten Orient bis ins Zeitalter des Barock. Wien: Böhlau 2003. 

 

Borella: Der Palazzo di Corte. 

Borella, Marco: Der Palazzo di Corte der Herzöge d’Este in Ferrara. In: Gregor J. M. Weber 

(Hrsg.): Der Triumph des Bacchus. Meisterwerke Ferrareser Malerei in Dresden 1480–

1620. Ausst.-Kat. Castello Estense Ferrara 2002/2003 / Staatliche Kunstsammlungen 

Dresden, Residenzschloss 2003. S. 17–26. 

 

Brandt: Das Sammeln als Erkenntnis. 

Brandt, Reinhard: Das Sammeln als Erkenntnis. In: Andreas Grote (Hrsg.): Macrocosmos 

in microcosmo: Die Welt in der Stube. Zur Geschichte des Sammelns 1450 bis 1800. 

Opladen: Leske + Budrich 1994. S. 21–34. 

 

Bredekamp: Der ›Traum vom Liebeskampf‹. 

Bredekamp, Horst: Der ›Traum vom Liebeskampf‹ als Tor zur Antike. In: Herbert Beck u. 

Peter Bol (Hrsg.): Natur und Antike in der Renaissance. Ausst.-Kat. Ausstellung im 

Liebighaus Frankfurt am Main 1985. S. 139–153. 

 

Bredekamp: Traumbilder.  

Bredekamp, Horst: Traumbilder von Marcantonio Raimondi bis Giorgio Ghisi. In: Werner 

Hofmann (Hrsg.): Zauber der Medusa. Ausst.-Kat. Wiener Festwochen Wien 1987. S. 62–

71. 

 

Brink: Fortuna. 

Brink, Claudia: Fortuna. In: Uwe Fleckner, Martin Warnke u. Hendrik Ziegler: Handbuch 

der politischen Ikonographie. Bd. 1. Abdankung bis Huldigung. München: Beck 2011. S. 

353–359.  

 

Brown: From Hell to Paradise. 

Brown, Beverly Louise: From Hell to Paradise: Landscape and Figure in Early Sixteenth 

Century Venice. In: Bernard Aikema (Hrsg.): Renaissance Venice and the North. 

Crosscurrents in the time of Dürer, Bellini and Titian. London: Thames & Hudson 1999. S. 

424–498. 
  



235 
 

Brown: Die Bildniskunst. 

Brown, Beverly Louise: Die Bildniskunst an den Höfen Italiens. In: Keith Christiansen u. 

Stefan Weppelmann (Hrsg.): Gesichter der Renaissance. Ausst.-Kat. Bode-Museum Berlin. 

Staatliche Museen zu Berlin – Stiftung Preußischer Kulturbesitz. München: Hirmer 2011. 

S. 26–47. 

 

Browne: Girolamo Cardano’s Somniorum. 

Browne, Alice: Girolamo Cardano’s Somniorum Synesiorum Libri IIII. In: Bibliothèque 

d'Humanisme et Renaissance 41 (1979) H. 1. S. 123–135. 

 

Bundy: The Theory of Imagination. 

Bundy, Murray: The Theory of Imagination in Classical and Mediaeval Thought. Illinois: 

Univ. of Illinois Press 1927. 

 

Burckhardt: Die Kultur der Renaissance. 

Burckhardt, Jacob: Die Kultur der Renaissance in Italien. Ein Versuch. Neudruck der 

Urausgabe. Durchges. von Walter Goetz. Stuttgart: Kröner 1952. 

 

Burrichter: Erzählte Labyrinthe. 

Burrichter, Brigitte: Erzählte Labyrinthe und labyrinthisches Erzählen. Romanische 

Literatur des Mittelalters und der Renaissance. Köln: Böhlau 2003 (= Pictura et Poesis. 

Interdisziplinäre Studien zum Verhältnis von Literatur und Kunst 18). 

 

Calvesi: »La Morte di Bacio«. 

Calvesi, Maurizio: »La Morte di Bacio«. Saggio sull’ermetismo di Giorgione. In: Storia 

dell’arte 7 / 8 (1970). S. 179–233. 

 

Campbell: The cabinet of eros. 

Campbell, Stephen John: The cabinet of eros. Renaissance mythological painting and the 

»Studiolo« of Isabella d’Este. New Haven: Yale University Press 2006. 

 

Campori: Gli artisti italiani. 

Campori, Giuseppe: Gli artisti italiani e stranieri negli stati estensi. Catalogo storico. 

Modena: o. V. 1855. 

 

Carrara: Su alcuni disegni. 

Carrara, Eliana: Su alcuni disegni di Naldini presenti in un manoscritto di Vincenzio 

Borghini. In: Fontes. Rivista di filologia, iconografia e storia della tradizione classica 6 

(2006). S. 135–155. 

 

Carrara: Giovanni Antonio Dosio. 

Carrara, Eliana: Giovanni Antonio Dosio e Giovanni Battista Naldini: pratica del disegno e 

studio dell’antico nella Roma del settimo decennio del Cinquecento. In: Saggi di 

letteratura architettonica 1 (2009). S. 151–159. 

  



236 
 

Cavicchi: Nuove acquisizoni. 

Cavicchi, Costanza: Nuove acquisizoni documentarie sulla trasformazione del Castello 

Estense di Ferrara ad opera di Girolamo da Carpi. In: Schifanoia (1992) H. 13–14. S. 41–

45. 

 

Cecchi: Battista Dossi. 

Cecchi, Alessandro: Battista Dossi. Allegoria della Notte. Katalog: La Notte. In: Ders., 

Chiara Rabbi Bernard u. Yves Hersant (Hrsg.): Il Sogno nel Rinascimento. Ausst.-Kat. 

Palazzo Pitti Galleria Palatina Florenz 2013. S. 68 f. 

 

Cecchi: Giorgio Vasari. 

Cecchi, Alessandro: Giorgio Vasari (Arezzo 1511–Firenze 1574). Allegoria di un sogno. In: 

Ders., Chiara Rabbi Bernard u. Yves Hersant (Hrsg.): Il Sogno nel Rinascimento. Ausst.-Kat 

Palazzo Pitti Galleria Palatina Florenz 2013. S. 184 f.  

 

Cecchi: Raffaelo Stanzino. 

Cecchi, Alessandro: Raffaelo Stanzino (Urbino 1483–Roma 1520). Il sogno del cavaliere. 

In: Ders., Chiara Rabbi Bernard u. Yves Hersant (Hrsg.): Il Sogno nel Rinascimento. Ausst.-

Kat Palazzo Pitti Galleria Palatina Florenz 2013. S. 92 f. 

 

Chambers u. Martineau: Splendours of the Gonzaga. 

Chambers, David u. Martineau, Jane (Hrsg.): Splendours of the Gonzaga. Ausst.-Kat. 

London Victoria and Albert Museum 1981. 

 

Chastel: Die Groteske. 

Chastel, André: Die Groteske. Streifzug durch eine zügellose Malerei [frz.: Grotesque 

(1980)]. Hrsg. u. übers. v. Horst Günther. Berlin: Wagenbach 1997. 

 

Cherry: Fabeltiere. 

Cherry, John (Hrsg.): Fabeltiere. Von Drachen, Einhörnern und anderen mythischen 

Wesen. Stuttgart: Reclam 1997. 

 

Chiappini: Gli Estensi. 

Chiappini, Luciano: Gli Estensi. Seconda Edizione. Mailand: Dall’Oglio 1967. 

 

Coffin: Pirro Ligorio. 

Coffin, David R.: Pirro Ligorio and decoration of the late sixteenth century at Ferrara. In: 

The art bulletin. 37 (1955). 167–185. 

 

Coffin: The Villa. 

Coffin, David R.: The Villa in the Life of Renaissance Rome. Princeton: Princeton Univ. 

Press 1979. 

  



237 
 

Conticelli: Prometeo, Natura e il genio. 

Conticelli, Valentina: Prometeo, Natura e il genio sulla volta dello Stanzino di Francesco I.: 

Fonti letterarie, iconografiche e alchemiche. In: Mitteilungen des Kunsthistorischen 

Institutes in Florenz 46 (2002) H. 2/3. S. 321–356. 

 

Conticelli: Ars aemula naturae. 

Conticelli, Valentina: Ars aemula naturae. L’eredità della tradizione classica e medievale 

nella decorazione dello Studiolo di Francesco I. de’ Medici in Palazzo Vecchio. Diss. 

Università degli studi di Siena: 2004. 

 

Conticelli: Conoscere per immagini. 

Conticelli, Valentina: Conoscere per immagini: L’invenzione di Vincenzio Borghini per 

l’Allegoria dei sogni nello Stanzino di Francesco I. de’ Medici. In: La transmission des 

savoirs au Moyen Âge et à la Renaissance. Bd. 2. Au XVIe siècle. Besançon: La transmission 

des savoirs au Moyen Âge et à la Renaissance 2005. S. 105–147. 

 

Conticelli: Lo Studiolo. 

Conticelli, Valentina: Lo Studiolo di Francesco I e l’alchemia: nuovi contribute storici e 

iconologici, con un carteggio in appendice (1563–1581). In: Philippe Morel (Hrsg.): L’art 

de la Renaissance entre science et magie. Paris: Somogy, Ed. d’Art 2006. S. 207–268. 

 

Conticelli: ›Guardaroba di cose rare et preziose‹. 

Conticelli, Valentina: ›Guardaroba di cose rare et preziose‹. Lo Studiolo di Francesco I. de’ 

Medici. Arte, storia e significati. Lugano: Agorà 2007. 

 

Conticelli: La decorazione. 

Conticelli, Valentina: La decorazione dello studiolo di Francesco I. (1569). In: Tomo 1 

(2015). S. 499–503. 

 

Corwin: The fire landscape. 

Corwin, Nancy: The fire landscape: Its sources and its development from Bosch through 

Jan Brueghel I, with special emphasis on the mid-sixteenth century Bosch »Revival«. Diss. 

University of Washington: 1976. 

 

D’Ascia: Humanstic Culture. 

D’Ascia, Luca: Humanstic Culture and Literary Invention in Ferrara and the Time of the 

Dossi. In: Dosso’s fate. In: Luisa Chiammitti, Steven F. Ostrow u. Salvatore Settis (Hrsg.): 

Dosso’s fate: Painting and Court Culture in Renaissance Italy. Los Angeles: Calif 1998 

(=The Getty Research Institute for the History of Art and the Humanites 5). S. 309–331. 

 

Dacos: La Découverte de la Domus aurea. 

Dacos, Nicole: La Découverte de la Domus aurea e la formation des grotesques à la 

Renaissance. London: Warburg Institute 1969. 
  



238 
 

Del Torre Scheuch: Katalog.  

Del Torre Scheuch, Francesca: Katalog. In: Sylvia Ferino-Pagden u. Giovanna Nepi Scirè 

(Hrsg.): Giorgione. Mythos und Enigma. Ausst.-Kat. Kunsthistorisches Museum Wien 

2004. S. 166-254.  

 

Dempsey: Lorenzo’s »ombra«.  

Dempsey, Charles: Lorenzo’s »ombra«. In: Gian Carlo Garfagnini (Hrsg.): Lorenzo il 

Magnifico e il suo mondo. Convegno internazionale di studi (Firenze, 9–13 giugno 1992). 

Florenz: Olschki 1994. S. 341–335. 

 

Dickhaut: Positives Menschenbild. 

Dickhaut, Kirsten: Positives Menschenbild und venezianità. Kythera als Modell einer 

geselligen Utopie in Literatur und Kunst von der italienischen Renaissance bis zur 

französischen Aufklärung. Wiesbaden: Harrassowitz 2012. 

 

Doosry: Einleitung. 

Doosry, Yasmin: Einleitung. Die nicht ganz zufällige Begegnung Man Rays mit Albrecht 

Dürer. In: Diess. (Hrsg.): Tagträume-Nachtgedanken. Phantasie und Phantastik in Graphik 

und Photographie. Ausst.-Kat. Germanisches Nationalmuseum Nürnberg 2012. S. 10–19. 

 

Dussler: Raffael. 

Dussler, Luitpold: Raffael. Kritisches Verzeichnis der Gemälde, Wandbilder und Teppiche. 

München: Bruckmann 1966 (= Bruckmanns Beiträge zur Kunstwissenschaft). 

 

Emich: Territoriale Integration. 

Emich, Birgit: Territoriale Integration in der Frühen Neuzeit. Ferrara und der 

Kirchenstaat. Köln: Böhlau 2005. 

 

Engel: Kulturgeschichte/n?. 

Engel, Manfred: Kulturgeschichte/n? Ein Modellentwurf am Beispiel der Kultur- und 

Literaturgeschichte des Traumes. In: KulturPoetik 10 (2010). S. 153–176. 

 

Faber: Camera della Pazienza. 

Faber, Kirsten: Die Ausstattung der Camera della Pazienza des Ferrareser Kastells unter 

Ercole II. d’Este (1534-1559). Politische Allegorien in der Dresdner Gemäldegalerie. In: 

Jahrbuch der Staatlichen Kunstsammlungen Dresden 1994/1995. 25 (1998). S. 45–57. 

 

Fagiolo: Römische Villen. 

Fagiolo, Marcello: Römische Villen und Gärten im Latium. München: Hirmer 1997. 

 

Feinberg: The Studiolo. 

Feinberg, Larry J.: The Studiolo of Francesco I. reconsidered. In: Christina Accidini 

Luchinat (Hrsg.): The Medici, Michelangelo, and the art of late Renaissance Florence. 

Ausst. Kat. Palazzo Strozzi Florenz. New Haven: Yale Univ. Press 2002. S. 47–65. 

  



239 
 

Ferino-Pagden u. Nepi Scirè: Giorgione. 

Ferino-Pagden, Sylvia u. Nepi Scirè, Giovanna (Hrsg.): Giorgione. Mythos und Enigma. 

Ausst.-Kat. Kunsthistorisches Museum Wien 2004. 

 

Ferino-Pagden: Die vielen Gesichter der Maske. 

Ferino-Pagden, Sylvia: Zum Geleit: Die vielen Gesichter der Maske. In: Dies. (Hrsg.): Wir 

sind Maske. Ausst.-Kat. Kunsthistorisches Museum Wien 2009. S. 11–17. 

 

Fierz: Girolamo Cardano. 

Fierz, Markus: Girolamo Cardano (1501–1576). Arzt, Naturphilosoph, Mathematiker, 

Astronom und Traumdeuter. Basel: Birkhäuser 1977. 

 

Fierz-David: Der Liebestraum des Poliphilo. 

Fierz-David, Linda: Der Liebestraum des Poliphilo. Ein Beitrag zur Psychologie der 

Renaissance und der Moderne. Zürich: Rhein 1947. 

 

Firpo: Der Kardinal. 

Firpo, Massimo: Der Kardinal. In: Eugeno Garin (Hrsg.): Der Mensch der Renaissance. 

Frankfurt am Main: Fischer 1996. S. 79–142. 

 

Flemming: Die Groteske. 

Flemming, Victoria von: Die Groteske. Frühneuzeitliche Bilder des Selbst als anderer. In: 

Eva Huber (Hrsg.): Technologien des Selbst. Zur Konstruktion des Subjekts. Basel: 

Stroemfeld 2000. S. 31–48. 

 

Fossati: Dalla Luna alla balena. 

Fossati, Clara: Dalla Luna alla balena…II. Ariosto, »Icaromenippo« e il »Somnium« di Leon 

Battista Alberti. In: Itinerararia 5 (2006). S. 269–293. 

 

Frosien-Leinz: Das Studiolo. 

Frosien-Leinz, Heike: Das Studiolo und seine Ausstattung. In: Herbert Beck, Dieter Blume 

und Peter Bol (Hrsg.): Natur und Antike in der Renaissance. Ausst.-Kat. Ausstellung im 

Liebighaus Frankfurt am Main 1985. S. 258–281. 

 

Gandolfo: Il »Dolce Tempo«. 

Gandolfo, Francesco: Il »Dolce tempo«. Mistica, ermetismo e sogno nel Cinquecento. Rom: 

Bulzoni 1978 (= Centro studi »Europa delle Corti« / Biblioteca del Cinquecento 5). 

 

Gantet: Der Traum in der Frühen Neuzeit. 

Gantet, Claire: Der Traum in der Frühen Neuzeit. Ansätze zu einer kulturellen 

Wissenschaftsgeschichte. Berlin: De Gruyter 2010. 

 

Ganz: Medien der Offenbarung. 

Ganz, David: Medien der Offenbarung. Visionsdarstellungen im Mittelalter. Berlin: Reimer 

2008. 
  



240 
 

Garms: Vedute di Roma. 

Garms, Jörg: Vedute di Roma. Dal Medioevo all’Ottocento. Atlante iconografico, 

topografico, architettonico. Neapel: Electa 1995. 

 

Gasbarri: La Stanza dell’Aurora. 

Gasbarri, Paolo: La Stanza dell’Aurora nel Palazzo Farnese di Caprarola. Un caso di 

decorazione alchemico-ermetica. In: Biblioteca e società. 26 (2007) H. 1/2. S. 43–50. 

 

Gasparotto: Dal collezionismo principesco. 

Gasparotto, Davide: Dal collezionismo principesco al museo pubblico. La Galleria Estense 

dalla vendita di Dresda agli anni di Adolfo Venturi (1746–1894). In: Stefano Casiu u. 

Marcello Toffanello: Gli Este. Modena: Panini 2014. S. 73–81. 

 

Gaßner: »Der Mond ist aufgegangen…«. 

Gaßner, Hubertus: »Der Mond ist aufgegangen…«. Malen im Dunkeln – Malen des Dunkels. 

In: Stephanie Rosenthal, Bernhart Schwenk u. Antje Longhi (Hrsg.): Die Nacht. Ausst.-Kat. 

Haus der Kunst München 1998. S. 13–52. 

 

Ghelfi: Palazzo di Renata. 

Ghelfi, Barbara: Palazzo di Renata di Francia. In: Ferrara estense. Guida storico-artistica. 

Cinisello Balsamo, Mailand: Silvana Editoriale 2004. S. 46 f. 

 

Gherardi: Descrizione delle pitture. 

Gherardi, Pietro Ercole: Descrizione delle pitture esistenti in Modena nell’Estense Ducal 

Galleria [1744]. Modena: Panini 1986. 

 

Gibbons: Dosso and Battista Dossi. 

Gibbons, Felton: Dosso and Battista Dossi. Court painters at Ferrara. Princeton: Princeton 

Univ. Press 1968. 

 

Gibson: »Mirror of the Earth«. 

Gibson, Walter S.: »Mirror of the Earth«. The World Landscape in Sixteenth-Century 

Flemish Painting. Princeton: Princeton Univ. Press 1989. 

 

Gibson: Bosch’s Dreams. 

Gibson, Walter S.: Bosch’s Dreams: A Response to the Art of Bosch in the Sixteenth 

Century. In: The Art Bulletin 74 (1992) H. 2. S. 205–218. 

 

Gombrich: Symbolic Images. 

Gombrich, Ernst Hans: Symbolic Images. London: Phaidon 1972. 

 

Gombrich: ›Sleeper Awake!‹. 

Gombrich, Ernst: ›Sleeper Awake!‹ A Literary Parallel to Michelangelo’s Drawing of ›The 

Dream of Human Life‹. In: Armin Gnann u. Heinz Oberhuber (Hrsg.): Festschrift für 

Konrad Oberhuber. Mailand: Electa 2000. S. 130–132. 

 



241 
 

Gouwens: Remembering the Renaissance. 

Gouwens, Kenneth: Remembering the Renaissance. Humanist Narratives of the Sack of 

Rome. Leiden: Brill 1998. 

 

Gronemeyer: Optische Magie. 

Gronemeyer, Nicole: Optische Magie. Zur Geschichte der visuellen Medien in der Frühen 

Neuzeit. Bielefeld: transcript 2004. 

 

Grote: Die Medici. 

Grote, Andreas: Die Medici. Ikonographische Propädeutik zu einer fürstlichen Sammlung. 

In: Ders. (Hrg.): Macrocosmos in microcosmo: Die Welt in der Stube. Zur Geschichte des 

Sammelns 1450 bis 1800. Opladen: Leske + Budrich 1994. S. 209–242. 

 

Guidorizzi: Modelle der Traumdarstellung. 

Guidorizzi, Giulio: Ikonographische und literarische Modelle der Traumdarstellung in der 

Spätantike. In: Giorgio Stabile u. Paravacini Bagliani (Hrsg): Träume im Mittelalter. 

Ikonologische Studien. Stuttgart: Belser 1989. S. 241–249.  

 

Guthmüller: Studien. 

Guthmüller, Bodo: Studien zur antiken Mythologie in der italienischen Renaissance. 

Weinheim: Acta Humaniora 1986. 

 

Halfwassen: Die Idee der Schönheit. 

Halfwassen, Jens: Die Idee der Schönheit im Platonismus. In: Méthexis 16 (2003). S. 83–

96. 

 

Hamburgh: Naldini’s Allegory of Dreams. 

Hamburgh, Harvey: Naldini’s Allegory of Dreams in the Studiolo of Francesco de’ Medici. 

In: Sixteenth Century Journal 27 (1996) H. 3. S. 679–704. 

 

Harasimowicz: Traum und Politik. 

Harasimowicz, Jan: Traum und Politik in der Malerei und Graphik des 16. und 17. 

Jahrhunderts. In: Peer Schmidt u. Gregor Weber (Hrsg.): Traum und res publica. 

Traumkulturen und Deutungen sozialer Wirklichkeiten im Europa von Renaissance und 

Barock. Berlin: Akademie 2008. S. 183–199. 

 

Hartlaub: Giorgiones Geheimnis. 

Hartlaub, Gustav Friedrich: Giorgiones Geheimnis. Ein kunstgeschichtlicher Beitrag zur 

Mystik der Renaissance. München: Allgeim. Verlagsanst. 1925. 

 

Haubrichs: Offenbarung und Allegorese. 

Haubrichs, Wolfgang: Offenbarung und Allegorese. Formen und Funktionen von Vision 

und Traum in frühen Legenden. In: Walter Haug (Hrsg.): Formen und Funktionen der 

Allegorie. Stuttgart: Metzler 1979. S. 243–264. 

  



242 
 

Heckscher: Bernini’s Elephant. 

Heckscher, William S.: Bernini’s Elephant and Obelisk. In: The Art Bulletin 29 (1947) H. 3. 

S. 155–182. 

 

Heikamp: Studien zur mediceischen Glaskunst. 

Heikamp, Detlef: Studien zur mediceischen Glaskunst. Archivalien, Entwurfszeichnungen, 

Gläser und Scherben. In: Mitteilungen des Kunsthistorischen Institutes in Florenz 30 

(1986) H. 1 / 2. S. 11–423. 

 

Hersant: Dipingere il sogno. 

Hersant, Yves: Dipingere il sogno. In: Ders., Chiara Rabbi Bernard u. Alessandro Cecchi 

(Hrsg.): Il Sogno nel Rinascimento. Ausst.-Kat Palazzo Pitti Galleria Palatina Florenz 2013. 

S. 13–18. 

 

Hersant, Bernard u. Cecchi: Il sogno nel Rinascimento. 

Il Sogno nel Rinascimento. Hrsg. von Yves Hersant, Chiara Rabbi Bernard u. Alessandro 

Cecchi: Il Sogno nel Rinascimento. Ausst.-Kat Palazzo Pitti Galleria Palatina Florenz 2013. 

 

Hiestand: Einleitung. 

Hiestand, Rudolf: Einleitung. In: Ders. (Hrsg.): Traum und Träumen. Inhalt, Darstellung, 

Funktion einer Lebenserfahrung in Mittelalter und Renaissance. Düsseldorf: Droste 1994. 

S. 5–14. 

 

Hofmann: Phantasiestücke. 

Hofmann, Werner: Phantasiestücke. Über das Phantastische in der Kunst. München: 

Hirmer 2010. 

 

Hoppe: Das Bett. 

Hoppe, Ilaria: Das Bett in der Frühen Neuzeit: Praktiken der Vergesellschaftung am 

Beispiel Florenz. In: Irene Nierhaus u. Kathrin Heinz (Hrsg.): Matratze, Matrize. 

Möblierung von Subjekt und Gesellschaft. Konzepte in Kunst und Architektur. Bielefeld: 

transcript 2016. S. 389–410. 

 

Huebner: Verzeichnis der Dresdner Gemälde Gallerie.  

Verzeichnis der Dresdner Gemälde Gallerie. Mit einer historischen Einleitung von Julius 

Huebner. Dresden: o. V. 1867. 

 

Humfrey u. Lucco: Paintings by Battista Dossi. 

Humfrey, Peter u. Lucco, Mauro: Paintings by Battista Dossi. In: Andrea Bayer (Hrsg.): 

Dosso Dossi. Court Painter in Renaissance Ferrara. New York: Metropolitan Museum of 

Art 1999. S. 249–263. 

 

Humfrey u. Lucco: Paintings by Dosso Dossi.  

Humfrey, Peter u. Lucco, Mauro: Paintings by Dosso Dossi. In: Andrea Bayer (Hrsg.): Dosso 

Dossi. Court Painter in Renaissance Ferrara. New York: Metropolitan Museum of Art 1999. 

S. 84–228. 



243 
 

Ilardi: Eyeglasses and concave lenses. 

Ilardi, Vincent: Eyeglasses and concave lenses in fifteenth-century Florence and Milan. In: 

Renaissance quarterly 29 (1976). S. 341–360. 

 

Ilardi: Florence’s Leadership. 

Ilardi, Vincent: Florence’s Leadership in the Development of Eyeglasses in the Fifteenth 

Century. In: Arte lombarda. Rivista quadrimestrale di storia dell’arte 105/107 (1993). S. 

159–162. 

 

Jacoby u. Sonnabend: Raffael.  

Jacoby, Joachim u. Sonnabend, Martin (Hrsg.): Raffael. Zeichnungen. Ausst.-Kat. 

Städelsches Kunstinstitut und Städtische Galerie Frankfurt am Main 2012. 

 

Jedin: Geschichte des Konzils von Trient. 

Jedin, Hubert: Geschichte des Konzils von Trient. Bologneser Tagung (1547/48). Zweite 

Trienter Tagungsperdiode (1551/52). 2. Aufl. Freiburg: Herder 1982. 

 

Jolles: Hypnos. 

Jolles, Johannes André: Hypnos. In: Paulys Realencyclopädie der classischen 

Altertumswissenschaft. 17. Halbband: Hyaia–Imperator. Begonnen von Georg Wissowa. 

Hrsg. von Wilhelm Kroll. Stuttgart: Metzler 1914. Sp. 323–329. 

 

Kader: Und es lösten die Glieder. 

Kader, Ingeborg: Und es lösten die Glieder…Hypnos, Thanatos und Eros. In: Erika Oehring 

(Hrsg.): Süßer Schlummer. Der Schlaf in der Kunst. Ausst.-Kat. Residenzgalerie Salzburg. 

München: Deutscher Kunstverlag 2006. S. 13–23. 

 

Kanz: Groteske Phantastik. 

Kanz, Roland: Groteske Phantastik und künstlerischer Eigensinn im Manierismus. In: 

Martin Zenck, Tim Becker u. Raphael Woebs (Hrsg.): Signatur und Phantastik in den 

schönen Künsten und in den Kulturwissenschaften der frühen Neuzeit. Paderborn: Fink 

2008. S. 149–168. 

 

Kliemann: Giorgio Vasari. 

Kliemann, Julian: Giorgio Vasari. Allegoria con Geroglifi. In: Charles Davis (Hrsg.): Principi, 

letterati e artisti nelle carte di Giorgio Vasari. Casa Vasari. Pittura vasariana dal 1532 al 

1554. Florenz: Edam 1981. S. 173 f.  

 

Kliemann: Gesta dipinte. 

Kliemann, Julian: Gesta dipinte. La grande decorazione nelle dimore italiane dal 

Quattrocento al Seicento. Mailand: Silvana 1993. 

 

Kliemann: Caprarola.  

Kliemann, Julian: Caprarola, Palazzo Farnese. In: Ders. u. Michael Rohlmann (Hrsg.). In: 

Wandmalerei in Italien. Die Zeit der Hochrenaissance und des Manierismus 1510–1600. 

München: Hirmer 2004. S. 432–451. 



244 
 

Kliemann: Profane Bildwelten. 

Kliemann, Julian: Profane Bildwelten. In: Ders. u. Michael Rohlmann (Hrsg.). In: 

Wandmalerei in Italien. Die Zeit der Hochrenaissance und des Manierismus 1510–1600. 

München: Hirmer 2004. S. 7–51. 

 

Knaus: Invenit, Incisit, Imitavit. 

Knaus, Gudrun: Invenit, Incisit, Imitavit. Die Kupferstiche von Marcantonio Raimondi als 

Schlüssel zur weltweiten Raffael-Rezeption 1510-1700. Berlin: De Gruyter 2016. 

 

Kodera: Die gelehrte Magie der Renaissance. 

Kodera, Sergius: Die gelehrte Magie der Renaissance von Marsilio Ficino bis Giovan 

Battista della Porta. In: Herbert Jaumann u. Gideon Stiening (Hrsg.): Neue Diskurse der 

Gelehrtenkultur in der Frühen Neuzeit. Ein Handbuch. Berlin: De Gruyter 2016. S. 345–

388. 

 

Kristeller: Marsilio Ficino. 

Kristeller, Paul Oskar. Die Philosophie des Marsilio Ficino. Frankfurt am Main: 

Klostermann 1972. 

 

Kristeller: Humanismus und Renaissance. 

Kristeller, Paul Oskar: Humanismus und Renaissance. Bd. 2: Philosophie, Bildung und 

Kunst. München: Fink 1976. 

 

Kristeller: Acht Philosophen. 

Kristeller, Paul Oskar: Acht Philosophen der italienischen Renaissance. Petrarca, Valla, 

Ficino, Pico, Pomponazzi, Telesio, Patrizi, Bruno, Weinheim: Acta Humaniora 1986. 

 

Kümmel: Der Homo litteratus. 

Kümmel, Werner Friedrich: Der Homo litteratus und die Kunst, gesund zu leben. Zur 

Entfaltung eines Zweiges der Diätetik im Humanismus. In: Rudolf Schmitz u. Gundolf Keil 

(Hrsg.): Humanismus und Medizin. Weinheim: Acta Humaniora 1984. S. 67–85. 

 

Labrot: Le Palais Farnese. 

Labrot, Gérard: Le Palais Farnese de Caprarola. Paris: Klincksieck 1970.  

 

Lachmann: Erzählte Phantastik. 

Lachmann, Renate: Erzählte Phantastik. Zu Phantasiegeschichte und Semantik 

phantastischer Texte. Frankfurt am Main: Suhrkamp 2002. 

 

Lang: Traumbuch. 

Lang, Wolfram: Das Traumbuch des Synesius von Kyrene. Uebersetzung und Analyse der 

philosophischen Grundlagen. Hrsg. von Ernst Hoffmann u. Heinrich Rickert. Tübingen: 

Mohr 1926 (= Heidelberger Abhandlungen zur Philosophie und ihrer Geschichte 10). 
  



245 
 

Law: Der Fürst. 

Law, John: Der Fürst. In: Eugenio Garin (Hrsg.): Der Mensch der Renaissance. Frankfurt 

am Main: Fischer 1996. S. 21–48. 

 

Leitgeb: Concordia mundi.  

Leitgeb, Maria-Christine: Concordia mundi. Platons Symposion und Marsilio Ficinos 

Philosophie der Liebe. 3. Aufl. Wien: Holzhausen 2012. 

 

Leuschner: Persona, Larva, Maske. 

Leuschner, Eckhard: Persona, Larva, Maske. Ikonologische Studien zum 16. bis frühen 18. 

Jahrhundert. Frankfurt am Main: Lang 1997. 

 

Liebenwein: Studiolo. 

Liebenwein, Wolfgang: Studiolo. Die Entstehung eines Raumtyps und seine Entwicklung 

bis um 1600. Berlin: Mann 1977. 

 

Longhi: Officina Ferrarese. 

Longhi, Roberto: Officina Ferrarese. Florenz: Sansoni 1956. 

 

Longhi: Orlando insonniato. 

Longhi, Silvia: Orlando insonniato. Il sogno e la poesia cavalleresca. Mailand: Angeli 1990. 

 

Lugli: Naturalia et Mirabilia. 

Lugli, Adalgisa: Naturalia et Mirabilia. Il collezionismo enciclopedico nelle 

Wunderkammern d’Europa. Mailand: Mazzotta 1983. 

 

Maaz: Denkbilder. 

Maaz, Bernhard: Denkbilder. Der Tageszeiten-Zyklus der Werkstatt von Battista Dossi als 

Spiegel eines humanistischen Welt- und Herrscherbildes. In: Zeitschrift für 

Kunstgeschichte 76 (2013) H. 3. S. 409–415. 

 

Manegold: Wahrnehmung. 

Manegold, Cornelia: Wahrnehmung – Bild – Gedächtnis. Studien zur Rezeption der 

aristotelischen Gedächtnistheorie in den kunsttheoretischen Schriften des Giovanni Paolo 

Lomazzo. Hildesheim: Olms 2004 (= Studien zur Kunstgeschichte 158). 

 

Manuwald: Traum und Traumdeutung. 

Manuwald, Bernd: Traum und Traumdeutung in der griechischen Antike. In: Rudolf 

Hiestand (Hrsg.): Traum und Träumen. Inhalt, Darstellung, Funktion einer 

Lebenserfahrung in Mittelalter und Renaissance. Düsseldorf: Droste 1994. S. 15–42. 

 

Marle: Iconographie. 

Marle, Raimond van: Iconographie de l’art profane au Moyen-Age et à la Renaisance et la 

décoration des demeures. Bd. 2: Allégories et symboles. New York: Hacker Art Books 

1971. 

 



246 
 

Marabottini: Il »sogno« di Michelangelo. 

Marabottini, Alessandro: Il »sogno« di Michelangelo in una copia sconosciuta. In: Scritti di 

storia dell’arte in onore di Lionello Venturi 1 (1956). S. 349–358. 

 

Meier: Die Bedeutung des Traumes. 

Meier, Carl Alfred: Die Bedeutung des Traumes. 2. Aufl. Olten: Walter 1975. 

 

Mendelsohn: Das Werk der Dossi. 

Mendelsohn, Henriette: Das Werk der Dossi. München: Georg Müller & Eugen Rentsch 

1914. 

 

Metze: Ars Nova. 

Metze, Gudula (Hrsg): Ars Nova. Frühe Kupferstiche aus Italien. Katalog der italienischen 

Kupferstiche von den Anfängen bis um 1530 in der Sammlung des Dresdener Kupferstich-

Kabinetts. Petersberg: Imhof 2013. 

 

Meyer: Traum und bildende Kunst. 

Meyer, Franz: Traum und bildende Kunst. In: Therese Wagner-Simon (Hrsg.): Traum und 

Träumen. Traumanalysen in Wissenschaft, Religion und Kunst. Göttingen: Vandenhoeck 

& Ruprecht 1984. S. 162–178. 

 

Meyer zur Capellen: Raphael. 

Meyer zur Capellen, Jürg: Raphael. A Critical Catalogue of His Paintings. Bd. 1. Landshut: 

Arcos 2001. 

 

Mezzetti: Il Dosso. 

Mezzetti, Amalia: Il Dosso e Battista ferraresi. Mailand: »Silvana« Ed. d'Arte 1965. 

 

Middeldorf: Die Dossi. 

Middeldorf, Ulrich: Die Dossi in Rom. In: Gert von der Osten u. Georg Kauffmann (Hrsg.): 

Festschrift für Hubert von Einem zum 16. Februar 1965. Berlin: Mann 1965. S. 171–173. 

 

Milanesi: Le Opere de Giorgio Vasari.  

Milanesi, Gaetano (Hrsg.): Le Opere di Giorgio Vasari. Florenz: Sansoni 1973. 

 

Minges: Das Sammlungswesen der frühen Neuzeit. 

Minges, Klaus: Das Sammlungswesen der frühen Neuzeit. Kriterien der Ordnung und 

Spezialisierung. Münster: Lit 1998. 

 

Morel: Les grotesques. 

Morel, Philippe: Les grotesques. Les figures de l’imaginaire dans la peinture italienne de 

la fin de la Renaissance. Paris: Flammarion 1997. 

  



247 
 

Morelli: Le opere dei maestri. 

Morelli, Giovanni: Le opere dei maestri italiani nelle gallerie di Monaco, Dresda e Berlino. 

Bologna: o. V. 1886. 

 

Muccini u. Bencini: The apartments. 

Muccini, Ugo u. Bencini, Raffaello: The apartments of the Priori in the Palazzo Vecchio. 

Florenz: Le Lettere 1992. 

 

Musacchio: Antonio de’ Medici. 

Musacchio, Jaqueline Marie: Antonio de’ Medici and the Casino at San Marco in Florence. 

In: John Jeffries Martin (Hrsg.): The Renaissance World. New York: Routledge 2007. S. 

481–500. 

 

Nefzger: Traumsuche. 

Nefzger, Ulrich: Traumsuche und Nymphenschlummer. Schlaf in mythologischen 

Schilderungen. In: Erika Oehring (Hrsg.): Süßer Schlummer. Der Schlaf in der Kunst. 

Ausst.-Kat. Residenzgalerie Salzburg. München 2006. S. 25–47. 

 

Neumeister: Das Nachtstück. 

Neumeister, Mirjam: Das Nachtstück mit Kunstlicht in der niederländischen Malerei und 

Graphik des 16. und 17. Jahrhunderts. Ikonographische und koloristische Aspekte. 

Petersberg: Imhof 2003. 

 

Nova: ›Inferno with Aeneas Anchises‹. 

Nova, Alessandro: Giorgione’s ›Inferno with Aeneas and Anchises‹ for Taddeo Contarini. 

In: Luisa Chiammitti, Steven F. Ostrow u. Salvatore Settis (Hrsg.): Dosso’s fate: Painting 

and Court Culture in Renaissance Italy. Los Angeles: Calif 1998 (= The Getty Research 

Institute for the History of Art and the Humanities 5). S. 41–63.  

 

o. A.: Führer durch die vatikanische Skulpturen-Sammlung. 

o. A.: Führer durch die vatikanische Skulpturen-Sammlung. Rom: o. V. 1925 (= Päpstliche 

Museen und Galerien 1). 

 

Oy-Marra: Profane Repräsentationskunst. 

Oy-Marra, Elisabeth: Profane Repräsentationskunst in Rom von Clemens VIII. 

Aldobrandini bis Alexander VII. Chigi. Studien zur Funktion und Semantik römischer 

Deckenfresken im höfischen Kontext. München: Deutscher Kunsterlag 2005. 

 

Oy-Marra: Der Sammlungsraum als Wissensraum. 

Oy-Marra, Elisabeth: Der Sammlungsraum als Wissensraum und seine Repräsentation im 

Bild. In: Diess., Katharina Bahlmann u. Cornelia Schneider (Hrsg.): Gewusst wo! Wissen 

schafft Räume. Die Verortung des Denkens im Spiegel der Druckgraphik. Berlin: Akademie 

2008. S. 75–90. 
  



248 
 

Oy-Marra: Mimesis und »phantasia«. 

Oy-Marra, Elisabeth: Mimesis und »phantasia«. Arcimboldo und die Beurteilung der 

Imaginatio in der italienischen Kunstliteratur des 16. Jahrhunderts. In: Martin Zenck, Tim 

Becker u. Raphael Woebs (Hrsg.): Signatur und Phantastik in den schönen Künsten und in 

den Kulturwissenschaften der frühen Neuzeit. Paderborn: Fink 2008. S. 99–122. 

 

Panofsky: Hercules. 

Panofsky, Erwin: Hercules am Scheidewege und andere antike Bildstoffe in der neueren 

Kunst. Leipzig: Teubner 1930. 

 

Panofsky: Studien zur Ikonologie. 

Panofsky, Erwin: Studien zur Ikonologie. Humanistische Themen in der Kunst der 

Renaissance [1962, 1967]. Köln: DuMont 1980. 

 

Paschini: Domenico Grimani. 

Paschini, Pio: Domenico Grimani. Cardinale di S. Marco. Rom: Ed. di Storia e Letteratura 

1943. 

 

Pattanaro: Il modello. 

Pattanaro, Alessandra: Il modello per ›La Pazienza‹ di Ercole II. d’Este, da Ferrara a 

Firenze, »La maraviglia e il desiderio d’averlo«. In: Anna Bisceglia (Hrsg.): Giorgio Vasari 

e l’allegoria della pazienza. Livorno: Sillabe 2013. S. 35–45. 

 

Paoli: Sognare nel Cinquecento. 

Paoli, Marco: Sognare nel Cinquecento. Saggio su un microgenere editoriale tra 

Rinascimento e controriforma: I trattati sul sogno. In: Rara volvmina [volumina]. 18 

(2011/2012) H. 1/2. S. 29–57. 

 

Partridge: The Farnese Circular Courtyard. 

Partridge, Loren: The Farnese Circular Courtyard at Caprarola: God, Geopolitics, 

Genealogy, and Gender. In: The Art Bulletin. 83, 2 (2001). S. 259–293. 

 

Penny: The Night. 

Penny, Nicholas: The Night in Venetian Painting between Bellini and Elsheimer. In: Italia 

al chiaro di luna. La notte nella pittura italiana, 1550–1850. Ausst.-Kat. Ashmolean 

Museum Oxford/Accademia Italiana delli Arti e delle Arti Applicate London. Rom 1990. S. 

21–45. 

 

Perifano: La réécriture alchemique. 

Perifano, Alfredo: Giovan Battista Nazari et Francesco Colonna: La réécriture alchemique 

de l’Hypnerotomachia Poliphili. In: Bibliotèque d’Humanisme et Renaissance. 66 (2004) 

H. 2. S. 241–259. 

  



249 
 

Perifano: Sogno, Alchimia e mnemotechnica. 

Alfredo Perifano: Sogno, Alchimia e mnemotechnica nel ›Della Tramutazione sogni tre‹ di 

Giovan Battista Naldini. In: Ugo Rozzo u. Mino Gabriele (Hrsg.): Storia per parole e per 

immagini. Udine: Forum 2006. S. 131–145. 

 

Pillsbury: Drawings by Jacopo Zucchi. 

Pillsbury, Edmund: Drawings by Jacopo Zucchi. In: Master Drawings 12 (1974) H. 1. S. 3–

33 u. 65–88. 

 

Plazzotta: Eine Allegorie. 

Plazzotta, Carol: Eine Allegorie (»Traum des Ritters«). In: Diess., Hugo Chapman u. Tom 

Henry (Hrsg.): Raffael. Von Urbino nach Rom. Stuttgart: Belser 2004. S. 138–140. 

 

Poeschke: Dürers ›Traumgesicht‹. 

Poeschke, Joachim: Dürers ›Traumgesicht‹. In: Rudolf Hiestand (Hrsg.): Traum und 

Träumen. Inhalt, Darstellung, Funktion einer Lebenserfahrung in Mittelalter und 

Renaissance. Düsseldorf: Droste 1994. S. 187–206. 

 

Poggi: Lo Studiolo. 

Poggi, Giovanni: Lo Studiolo di Francesco I. nel Palazzo Vecchio di Firenze. In: Il Marzocco 

(1910). o. S. Neu erschienen in: Il Vasari 13 (1942). S. 86–91. 

 

Posse: Die Staatliche Gemäldegalerie. 

Posse, Hans: Die Staatliche Gemäldegalerie zu Dresden. Vollständiges Verzeichnis. 

Dresden: o. V. 1929. 

 

Pozzi: Les Hiéroglyphes. 

Pozzi, Giovanni: Les Hiéroglyphes de l’Hipnerotomachia Poliphili. In: Yves Giraud (Hrsg.): 

L’emblème à la Renaissance. Paris: Société d’édition d’enseignement supérieur 1980. S. 

15–27. 

 

Quabba: Battista Naldini’s imitation. 

Quabba, Marco: Battista Naldini’s imitatio. Repositioning the drawn copy within the 

context of Cinquecento artistic imitation. In: Shigetoshi Osano (Hrsg.): Between East and 

West: Reproductions in art. Krakau: IRSA 2014. S. 45–60. 

 

Rahn: Traum und Gedächtnis.  

Rahn, Thomas: Traum und Gedächtnis. Memoriale Affizierungspotentiale und 

Ordnungsgrade der Traumgenera in der Frühen Neuzeit. In: Ars memorativa (1993). S. 

331–350. 

 

Ranum: Refugien der Intimität. 

Ranum, Orest: Refugien der Intimität. In: Philippe Ariès u. Roger Chartier (Hrsg.): 

Geschichte des privaten Lebens. Bd. 3: Von der Renaissance zur Aufklärung. 3. Aufl. 

Frankfurt am Main: Fischer 1991. S. 213–267. 
  



250 
 

Reifenscheid: Giovanni Battista Naldini. 

Reifenscheid, Beate: Giovanni Battista Naldini. In: Ernst Gerhard Güse u. Alexander Perrig 

(Hrsg.): Zeichnungen aus der Toskana. Das Zeitalter Michelangelos. München: Prestel 

1997. S. 178–185. 

 

Richter: Giorgio da Castelfranco. 

Richter, George Martin: Giorgio da Castelfranco, called Giorgione. Chicago: The University 

of Chicago Press 1937. 

 

Ricklin: Der Traum der Philosophie. 

Ricklin, Thomas: Der Traum der Philosophie im 12. Jahrhundert. Traumtheorien 

zwischen Constantinus Africanus und Aristoteles. Leiden: Brill 1998. 

 

Riedl-Dorn: Wissenschaft und Fabelwesen. 

Riedl-Dorn, Christa: Wissenschaft und Fabelwesen. Ein kritischer Versuch über Conrad 

Gessner und Ulisse Aldovrandi. Wien: Böhlau 1989 (= Perspektiven der 

Wissenschaftsgeschichte 6). 

 

Rinehart: A Document. 

Rinehart, Michael: A Document for the Studiolo of Francesco I. In: Moshe Barasch (Hrsg.): 

Art, the ape of nature. New York: Abrams 1981. S. 275–289. 

 

Robertson: Annibal Caro. 

Robertson, Clare: Annibal Caro as iconographer. Sources and method. In: Journal of the 

Warburg and Courtauld Institutes 45 (1982). S. 160–181. 

 

Robertson: »Il Gran Cardinale«. 

Robertson, Clare: »Il Gran Cardinale«. Alessandro Farnese, patron of the arts. New Haven: 

Yale Univ. Press 1992. 

 

Roscher: Studien zur griechischen Mythologie. 

Roscher, Wilhelm Heinrich: Studien zur griechischen Mythologie und Kulturgeschichte 

vom vergleichenden Standpunkte. Erstes Heft: Hermes der Windgott. Leipzig: Teubner 

1878. 

 

Rosenberg: The reproduction and publication. 

Rosenberg, Raphael: The reproduction and publication of Michelangelo’s Sacristy. 

Drawings and prints by Franco, Salviati, Naldini and Cort. In: Francis Ames-Lewis u. Paul 

Joannides (Hrsg.): Reactions to the Master. Michelangelo’s Effect on Art and Artists in the 

Sixteenth Century. Aldershot: Ashgate 2003. S. 114–136. 

 

Ruby: Mit Macht verbunden. 

Ruby, Sigrid: Mit Macht verbunden. Bilder der Favoritin im Frankreich der Renaissance. 

Freiburg im Breisgau: Fördergemeinschaft wiss. Publikationen von Frauen 2010. 

  



251 
 

Ruby: Porträtkultur und Aufführungsanalyse. 

Ruby, Sigrid: Porträtkultur und Aufführungsanalyse: Alessandro Alloris Bildnis der 

Bianca Cappello. In: Diess. u. Eva-Bettina Krems (Hrsg.): Das Porträt als kulturelle Praxis. 

Berlin: Deutscher Kunstverlag 2016. S. 211-231. 

 

Ruvoldt: Michelangelo’s Dream. 

Ruvoldt, Maria: Michelangelo’s Dream. In: The Art Bulletin. 85 (2003) H. 1. S. 86–113. 

 

Salet: Emblématique. 

Salet, Francis: Emblématique et histoire de l’art. In: Revue de l'Art. 87 (1990) H. 1. S. 13–

28. 

 

Saudelli: Un dit d’Héraclite. 

Saudelli, Lucia: Un dit d’Héraclite dans le traité Sur le songes de Synésios de Cyrène. In: 

Helmut Seng u. Lars Martin Hoffmann (Hrsg.): Synesios von Kyrene. Politik – Literatur – 

Philosophie. Turnhout: Brepols 2012. S. 231–246. 

 

Saxl: Lectures. 

Saxl, Fritz: Lectures. Bd. 1. London: The Warburg Institute 1957. 

 

Schadewaldt: Die mittelalterliche Physiologie des Traumgeschehens. 

Schadewaldt, Hans: Die mittelalterliche Physiologie des Traumgeschehens. In: Rudolf 

Hiestand (Hrsg.): Traum und Träumen. Inhalt, Darstellung, Funktion einer 

Lebenserfahrung in Mittelalter und Renaissance. Düsseldorf: Droste 1994. S. 207–223. 

 

Schaefer: The Studiolo. 

Schaefer, Scott: The Studiolo of Francesco I. de’ Medici in the Palazzo Vecchio in Florence. 

Diss. Bryn Mawr College: 1976. 

 

Scharold: Vom Wunderbaren. 

Scharold, Irmgard: Vom Wunderbaren zum Phantas(ma)tischen. Zur Archäologie 

vormoderner Phantastik-Konzeptionen bei Ariost und Tasso. Paderborn: Fink 2012. 

 

Scherbaum: Phantastik und Traum. 

Scherbaum, Anna: ›Was malt er nicht alles, was man nicht malen kann‹. Phantastik und 

Traum in der Graphik Albrecht Dürers. In: Martin Zenck, Tim Becker u. Raphael Woebs 

(Hrsg.): Signatur und Phantastik in den schönen Künsten und in den 

Kulturwissenschaften der frühen Neuzeit. München: Fink 2008. S. 123–147. 

 

Schlosser: Die Kunst- und Wunderkammern. 

Schlosser, Julius von: Die Kunst- und Wunderkammern der Spätrenaissance. Ein Beitrag 

zur Geschichte des Sammelwesens. Leipzig: Klinkhardt & Biermann 1908. 

  



252 
 

Schmitt: Bildhaftes Denken. 

Schmitt, Jean-Claude: Bildhaftes Denken – Die Darstellung biblischer Träume in 

mittelalterlichen Handschriften. In: Giorgio Stabile u. Agostino Paravicini Bagliani (Hrsg.): 

Träume im Mittelalter. Ikonologische Studien. Stuttgart: Belser 1989. S. 9–24. 

 

Scholl: »Grottesken«. 

Scholl, Dorothea: Von den »Grottesken« zum Grotesken. Die Konstituierung einer Poetik 

des Grotesken in der italienischen Renaissance. Münster: Lit 2004. 

 

Scholler: Marinos bukolische Stellvertreter. 

Scholler, Dietrich: Marinos bukolische Stellvertreter zwischen Selbstautorisierung und 

Selbstverlust. In: Helmut Seng u. Irene M. Weiss (Hrsg.): Bukoliasmos. Antike 

Hirtendichtung und neuzeitliche Transformationen. Würzburg: Königshausen & 

Neumann 2016. S. 145–169. 

 

Scholler: Traumgrenze. 

Scholler, Dietrich: Überlegungen zur Poetik der Traumgrenze in Petrarcas Canzoniere. In: 

Victoria del Valle u. Corinna Koch (Hrsg.): Romanistische Grenzgänge: Gender, Didaktik, 

Literatur, Sprache. Festschrift zur Emeritierung von Lieselotte Steinbrügge. Stuttgart: 

ibidem 2017. S. 227–241. 

 

Scholler: ›Morte al cor, vita al canto‹. 

Scholler, Dietrich: ›Morte al cor, vita al canto‹. Virtuoses Träumen und Scheitern in 

Marinos ›Rime amorose‹. In: Agnieszka Komorowska u. Annika Nickenig (Hrsg.): Poetiken 

des Scheiterns. Formen und Funktionen unökonomischen Erzählens. München: Fink 

2018. S. 205–216. 

 

Scholler u. Xuan: Traumwissen. 

Scholler, Dietrich u. Xuan, Jing (Hrsg.): Traumwissen und Traumpoetik von Dante bis 

Descartes. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2020 (im Druck). 

 

Schreurs-Morét: Pirro Ligorio. 

Schreurs-Morét, Anna: Pirro Ligorio. Antikenbild und Kunstanschauungen des 

neapolitanischen Malers, Architekten und Antiquars Pirro Ligorio (1513–1583). Köln: 

König 2000. 

 

Seznec: La survivance des dieux. 

Seznec, Jan: La survivance des dieux antiques. Essai sur le rôle de la tradition 

mythologique dans l' Humanisme et dans l’art de la Renaissance Paris: Flammarion 1980. 

 

Siraisi: The clock and the mirror. 

Siraisi, Nancy G.: The clock and the mirror. Girolamo Cardano and Renaissance Medicine. 

Princeton: Princeton University Press 1997. 
  



253 
 

Stabile u. Paravicini Bagliani: Einleitung. 

Giorgio Stabile u. Agostino Paravicini Bagliani: Einleitung. In: Diess. (Hrsg.): Träume im 

Mittelalter. Ikonologische Studien. Stuttgart: Belser 1989. S. 7 f. 

 

Stanzani: Addizioni. 

Stanzani, Anna: Addizioni, devoluzione, dispersione. In: Barbara Ghelfi (Hrsg.): Ferrara 

estense. Guida storico-artistica. Cinisello Balsamo, Mailand: Silvana Editoriale 2004. S. 

12–21. 

 

Stillers: Trecento. 

Stillers, Rainer: Trecento. In: Volker Kapp (Hrsg.): Italienische Literaturgeschichte. 

Stuttgart: Metzler 2007. S. 30–86. 

 

Stubbe: Trauerverhalten. 

Stubbe, Hannes: Trauerverhalten und das Phänomen der verkehrten Welt. In: Zeitschrift 

für Ethnologie. 113 (1988) H. 2. S. 199–205, hier S. 199.  

 

Speroni: Dante’s Prophetic Morning-Dreams. 

Speroni, Charles: Dante’s Prophetic Morning-Dreams. In: Studies in Philology 45 (1948) 

H. 1. S. 50–59. 

 

Sprenger: Das höfische Bett. 

Sprenger, Michael H.: Das höfische Bett. Überlegungen zu einem bedeutenden Möbel in 

der fürstlichen Repräsentation der Frühen Neuzeit. In: Barockberichte (2007) H. 48/49. 

S. 162–175. 

 

Sulzer: Traktate zur Emblematik. 

Sulzer, Dieter: Traktate zur Emblematik. Studien zu einer Geschichte der 

Emblemtheorien. St. Ingbert: Röhrig 1992. 

 
Tervarent: Instances.  
Tervarent, Guy de: Instances of Flemish Influence in Italian Art. In: The Burlington 
Magazine for Connoisseurs 85 (1944) H. 501. S. 290–294. 
 
Toffanello: Il mecenatismo 
Toffanello, Marcello: Il mecenatismo dei duchi d’Este nel Cinquecento. In: Ders. u. Stefano 

Casiu (Hrsg.): Gli Este. Modena: Panini 2014. S. 23–39. 

 

Tönnesmann: Le palais ducal. 

Tönnesmann, Andreas: Le palais ducal d’Urbino. Humanisme et réalité sociale. In: Jean 

Guillaume (Hrsg.): Architecture et vie sociale. L’organisation intérieure des grandes 

demeures à la fin du Moyen Age et à la Renaissance. Paris: Picard 1994. S. 137–153. 

 

Tuohy: The court of Ferrara. 

Tuohy, Thomas: The court of Ferrara in the fifteenth century. In: From Borso to Cesare 

d’Este. The School of Ferrara 1450–1628. An Exhibition in Aid of The Courtauld Institute 

of Art Trust Appeal. London: Matthiesen 1984. S. 29–33. 



254 
 

Venturi: Le belle arti a Modena. 

Venturi, Adolfo: Le belle arti a Modena. Modena: Toschi 1878. 

 

Venturi: L’Esposizione della pittura. 

Venturi, Adolfo: L’Esposizione della pittura ferrarese del Rinascimento per il centenario 

ariostesco. In: L’arte (1933). S. 367–390. 

 

Vestri: Leon Battista Alberti. 

Vestri, Veronica: Leon Battista Alberti (Genova 1404-Roma 1472). Somnium. In: 

Alessandro Cecchi, Chiara Rabbi Bernard u. Yves Hersant (Hrsg.): Il Sogno nel 

Rinascimento. Ausst.-Kat Palazzo Pitti Galleria Palatina Florenz 2013. S. 158 f. 

 

Volterrani: L’occhio di Morfeo. 

Volterrani, Silvia: L’occhio di Morfeo. Per una tipologia di immagini di sogno 

nell’emblematica cinquecentesca. In: Diess. (Hrsg.): Le metamorfosi dei sogno nei generi 

letterari. Florenz: Le Monnier 2003. S. 51–67. 

 

Walther: Gemäldegalerie Dresden. 

Walther, Angelo (Hrsg.): Gemäldegalerie Dresden. Alte Meister. Katalog der ausgestellten 

Werke. Katalog der italienischen Gemälde von Angelo Walther. Leipzig: Seemann 1992. 

 

Warnke: Traumbilder. 

Warnke, Martin: Traumbilder. In: Karl Markus Michel, Ingrid Karsunke u. Tilman Spengler 

(Hrsg.): Kursbuch Träume. Berlin: Rowohlt 1999. S. 117–127. 

 

Waźbiński: Giorgio Vasari. 

Waźbiński, Zygmunt: Giorgio Vasari e Vincenzo Borghini come maestri accademici: Il caso 

di G. B. Naldini. In: Gian Carlo Garfagnini (Hrsg.): Giorgo Vasari. Tra decorazione 

ambientale e storiografia artistica. Florenz: Olschki 1985. S. 285–299. 

 

Weber: Italienische Kunsteinkäufer. 

Weber, Gregor J. M.: Italienische Kunsteinkäufer im Dienst der Dresdner Galerie. In: 

Dresdner Hefte 40 (1994). S. 32–42. 

 

Weber: Battista Dossi. Die Nacht. 

Weber, Gregor J. M.: Battista Dossi. Die Nacht (Der Traum). Katalogeintrag. In: Ekkehard 

Mai (Hrsg.): Das Capriccio als Kunstprinzip. Zur Vorgeschichte der Moderne von 

Arcimboldo und Callot bis Tiepolo und Goya. Malerei – Zeichnung – Grafik. Mailand: Skira 

1996. S. 202 f. 

 

Weber: Battista Dossi. 

Weber, Gregor J. M.: Battista Dossi, eigentlich Battista di Luteri: Die Nacht (Der Traum). 

Katalogeintrag. In: Gregor J. M. Weber (Hrsg.): Der Triumph des Bacchus. Meisterwerke 

Ferrareser Malerei in Dresden 1480–1620. Ausst.-Kat. Castello Estense Ferrara 

2002/2003 / Staatliche Kunstsammlungen Dresden, Residenzschloss 2003. S. 132 f.  
  



255 
 

Weber: Träume und ihre Deutung. 

Weber, Gregor: Träume und ihre Deutung. Kontinuitäten und Rezeptionen von der Antike 

bis zur Renaissance. In: Ders. u. Peer Schmidt (Hrsg.): Traum und res publica. 

Traumkulturen und Deutungen sozialer Wirklichkeiten im Europa von Renaissance und 

Barock. Berlin: Akad.-Verl. 2008. 

 

Weber: Der Traum.  

Weber, Sebastian: Der Traum in der italienischen Renaissancelyrik. Unveröff. 

Magisterarbeit. Johannes Gutenberg-Universität Mainz: 2015. 

 

Weddigen: Raffaels Papageienzimmer. 

Weddigen, Tristan: Raffaels Papageienzimmer. Ritual, Raumfunktion und Dekoration im 

Vatikanpalast der Renaissance. Emsdetten: Ed. Imorde 2006. 

 

Wilcken: Der ›Traum‹. 

Wilcken, Franziska: Der ›Traum‹ von Battista Dossi. Unveröff. Magisterarbeit. 

Kunsthistorisches Institut Berlin: 2003. 

 

Winkler: Le vendita di Dresda. 

Winkler, Johannes: Le vendita di Dresda. Modena: Panini 1989. 

 

Winspeare: I Medici. 

Winspeare, Massimo: I Medici. L’epoca aurea del collezionismo. Florenz: Sillabe 2000. 

 

Wittkower: Allegorie. 

Wittkower, Rudolf: Allegorie und der Wandel der Symbole in Antike und Renaissance 

[engl.: Allegory and the Migration of Symbols (1977)] [1984]. Köln: DuMont 1996. 

 

Wittstock: Melancholia translata. 

Wittstock, Antje: Melancholia translata. Marsilio Ficinos Melancholie-Begriff im 

deutschsprachigen Raum des 16. Jahrhunderts. Göttingen: V&R Unipress 2011.  

 

Woermann: Katalog. 

Woermann, Karl: Katalog der königlichen Gemäldegalerie zu Dresden. Dresden: 

Albansch’sche Buchdruckerei 1896. 

 

Wolf: Mise en abyme. 

Wolf, Werner: Mise en abyme. In: Metzler Lexikon. Literatur- und Kulturtheorie. Ansätze 

– Personen – Begriffe. Hrsg. von Ansgar Nünning. 5., akt. u. erw. Aufl. Stuttgart: Metzler 

2013. 

 

Wöhrle: Hypnos. 

Wöhrle, Georg: Hypnos, der Allbezwinger. Eine Studie zum literarischen Bild des Schlafes 

in der griechischen Antike. Stuttgart: Steiner 1995. 

  



256 
 

Wunderlich: Dämonen. 

Wunderlich, Werner: Dämonen, Monster, Fabelwesen. Eine kleine Einführung in Mythen 

und Typen phantastischer Geschöpfe. In: Ders. u. Ulrich Müller (Hrsg.): Dämonen, 

Monster, Fabelwesen. St. Gallen: Fachverlag für Wissenschaft und Studium GmbH 1999. 

S. 11–38.  

 

Zehnpfennig: ›Traum‹ und ›Vision‹. 

Zehnpfennig, Marianne: ›Traum‹ und ›Vision‹ in Darstellungen des 16. und 17. 

Jahrhunderts. Diss. Universität Tübingen: 1980. 

 

Zaiser: Pietro Bembo. 

Zaiser, Rainer: Pietro Bembo. Ein orthodoxer Imitator Petrarcas? In: Italienische Studien 

17 (1996). S. 186–200. 

 

Zwanziger: Dosso Dossi. 

Zwanziger, Walter Curt: Dosso Dossi mit besonderer Berücksichtigung seines 

künstlerischen Verhältnisses zu seinem Bruder Battista. Diss. Universität Halle / Saale: 

1910. 

 

 

Enzyklopädien  

Blom: A Dictionary.  

Blom, Dirk: A Dictionary of Hallucinations. Heidelberg: Springer 2010. 

 

Fleckner, Warnke u. Ziegler: Handbuch der politischen Ikonographie. 

Fleckner, Uwe, Warnke, Martin u. Ziegler, Hendrik (Hrsg.): Handbuch der politischen 

Ikonographie. Bd. 1. Abdankung bis Huldigung. München: Beck 2011.  

 

Kretschmer: Lexikon der Symbole. 

Kretschmer, Hildegard: Lexikon der Symbole und Attribute in der Kunst [2008, 2011]. 

Stuttgart: Reclam 2016. 

 

Meißner: Saur Allgemeines Künstlerlexikon.  

Saur Allgemeines Künstlerlexikon. Die Bildenden Künstler aller Zeiten und Völker [AKL]. 

Hrsg. von Günter Meißner. Bd. 29. München: Saur 2001.  

 

Poeschel: Handbuch der Ikonographie. 

Sabine Poeschel (Hrsg.): Handbuch der Ikonographie. Sakrale und profane Themen der 

bildenden Kunst. Darmstadt: Primus 2005. 

 

Roscher: Ausführliches Lexikon. 

Roscher, Wilhelm (Hrsg): Ausführliches Lexikon der griechischen und römischen 

Mythologie. Hrsg. von [Leipzig 1897/1902]. Bd. 2. Hildesheim: Olms 1978. 
  



257 
 

Internetquellen 

 

Abbondanza: Alciato. 

Abbondanza, Roberto: Alciato, Andrea. In: Dizionario Biografico degli Italiani 2 (1960). 
http://www.treccani.it/enciclopedia/andrea-alciato_%28Dizionario-Biografico%29/  
(Zugriff: 08.03.2017). 

 

Andretta: Farnese, Alessandro. 

Andretta, Stefano: Farnese, Alessandro. In: Dizionario Biografico degli Italiani 45 (1995).  
http://www.treccani.it/enciclopedia/alessandro-farnese_(Dizionario-Biografico)/ 
(Zugriff: 30.08.2018). 

 

Benzoni: Ercole II d’Este.  

Benzoni, Gino: Ercole II d’Este. In: Dizionario Biografico degli Italiani 43 (1993). 
http://www.treccani.it/enciclopedia/ercole-ii-d-este_(Dizionario-Biografico)/  
(Zugriff: 25.02.2017). 

 

Benzoni: Francesco I. de’ Medici. 

Benzoni, Gino: Francesco I de’ Medici, granduca di Toscana. In: Dizionario Biografico degli 

Italiani 49 (1997). 
http://www.treccani.it/enciclopedia/francesco-i-de-medici-granduca-di-toscana_(Dizionario-

Biografico) (Zugriff: 22.02.2016). 

 

Bibel: Einheitsübersetzung 

Einheitsübersetzung der Deutschen Bibelgesellschaft 

https://www.die-bibel.de/bibeln/online-bibeln/  

(Zugriff: 27.07.2018). 

 

Brunelli: Marcello II. 

Brunelli, Giampiero: Marcello II, papa. In: Dizionario Biografico degli Italiani 69 (2007). 
http://www.treccani.it/enciclopedia/papa-marcello-ii_(Dizionario-Biografico) 
(Zugriff: 30.08.2018). 

 

Feci: Pio V.  

Feci, Simona: Pio V, papa, santo. In: Dizionario Biografico degli Italiani 83 (2015).  
http://www.treccani.it/enciclopedia/pio-v-papa-santo_(Dizionario-Biografico) 

(Zugriff: 30.08.2018). 

 

Fontana: Naldini. 

Fontana, Mauro Vincenzo: Naldini, Giovambattista, detto Battista degli Innocenti. In: 

Dizionario biografico degli italiani 77 (2012). 

http://www.treccani.it/enciclopedia/naldini-giovambattista-detto-battista-degli-

innocenti_(Dizionario-Biografico) (Zugriff: 24.02.2016). 

  

http://www.treccani.it/enciclopedia/andrea-alciato_%28Dizionario-Biografico%29/
http://www.treccani.it/enciclopedia/alessandro-farnese_(Dizionario-Biografico)/
http://www.treccani.it/enciclopedia/ercole-ii-d-este_(Dizionario-Biografico)/
http://www.treccani.it/enciclopedia/francesco-i-de-medici-granduca-di-toscana_(Dizionario-Biografico)
http://www.treccani.it/enciclopedia/francesco-i-de-medici-granduca-di-toscana_(Dizionario-Biografico)
https://www.die-bibel.de/bibeln/online-bibeln/
http://www.treccani.it/enciclopedia/papa-marcello-ii_(Dizionario-Biografico)
http://www.treccani.it/enciclopedia/pio-v-papa-santo_(Dizionario-Biografico)
http://www.treccani.it/enciclopedia/naldini-giovambattista-detto-battista-degli-innocenti_(Dizionario-Biografico)
http://www.treccani.it/enciclopedia/naldini-giovambattista-detto-battista-degli-innocenti_(Dizionario-Biografico)


258 
 

Hesiod: Theogonie. 

Hesiod: Theogonie oder: Der Götter und Göttinnen Geschlecht. Übersetzt v. Johann 

Heinrich Voß. Tübingen: Mohr 1911. 

http://gutenberg.spiegel.de/buch/theogonie-3295/1 (Zugriff: 15.09.2018). 

 

Prosperi: Carafa. 

Prosperi, Adriano: Carafa, Carlo. In: Dizionario biografico degli italiani 19 (1976).  

http://www.treccani.it/enciclopedia/carlo-carafa_(Dizionario-Biografico) 

(Zugriff: 30.08.2018). 

 

Serafini: Luteri, Battista.  

Serafini, Alessandro: Luteri, Battista, detto Battista Dossi. In: Dizionario biografco degli 
Italiani. 66 (2006).  
http://www.treccani.it/enciclopedia/luteri-battista-detto-battista-
dossi_%28Dizionario-Biografico%29/ (Zugriff: 02.02.2017). 

http://gutenberg.spiegel.de/buch/theogonie-3295/1
http://www.treccani.it/enciclopedia/luteri-battista-detto-battista-dossi_%28Dizionario-Biografico%29/
http://www.treccani.it/enciclopedia/luteri-battista-detto-battista-dossi_%28Dizionario-Biografico%29/


259 
 

Abbildungen 
 

 

 

 

 

 

 

 

Abb. 1: Michelangelo Buonarotti: Il sogno (»Der Traum«). 

Schwarze Kreide auf Papier, 398 x 280 mm, um 1533. The 

Courtauld Institute Gallery, London.  

 

Abb. 2: Marcantonio Raimondi: Il Sogno di Raffaelo (»Der Traum Raffaels«). 

Kupferstich, 235 x 333 mm, um 1508. Gabinetto dei Disegni e delle Stampe 

degli Uffizi, Florenz.  

 

 



260 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Abb. 3: Battista Dossi: Un sogno (»Ein Traum«). Öl auf Leinwand, 82,0 x 149,5 cm, 1543-1544. 

Gemäldegalerie Alte Meister, Dresden. 

 

 

 

 

 



261 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

Abb. 4: Taddeo Zuccari: Casa del sonno (»Haus des Schlafes«). Fresko, ca. 1, 50m Dm, 1562.  

Palazzo Farnese, Caprarola. 

 

 

 

 

 



262 
 

 

 
Abb. 5: Giovanni Battista Naldini: Allegoria dei sogni (»Allegorie der Träume«). Öl auf Holz, 117 x 67 cm, 1571. 

Studiolo, Palazzo Vecchio, Florenz. 

 

 

 

 



263 
 

 

 

 

 

 

Abb. 6: Rosso Fiorentino: La Prima visione del Petrarca della morte di Laura 

(Petrarca, »Standomi un giorno solo a la finestra«). Lavierung, Weißhöhungen auf 

schwarzer Kreide, 426 x 538 mm, um 1530. Oxford, The Govering Body, Christ Church. 

 

 

 

 

 

Abb. 7: Anonym: Schlafender Poliphilo unter einer Eiche. Buchholzschnitt aus 

Francesco Colonnas Hypnerotomachia Poliphili, fol. a VI verso. Um 1499. 

 

 

 

 



264 
 

 

Abb. 9: Anonym: Obeliskenbekrönter 

Elefant. Buchholzschnitt aus Francesco 

Colonnas Hypnerotomachia Poliphili, 

fol. b VII verso. Um 1499.  

 

 

 

Abb. 8: Anonym: Obeliskenbekrönte 

Pyramide. Buchholzschnitt aus 

Francesco Colonnas Hypnerotomachia 

Poliphili, fol. b I verso. Um 1499.  

 

 

 

 

 



265 
 

 

 

 

 

 

 

Abb. 10: Alessandro Allori: Spalliera o fondo di letto con scene mitologiche e grottesche  
(»Kopf- oder Fußteil eines Bettes mit mythologischen Szenen und Grotesken «). Öl auf Holz, 
139,0 x 232,0 cm, 1572. Museo nazionale del Bargello, Florenz. 

 

 

 

 

 

Abb. 11: Raffael Sanzio: Il sogno del cavaliere (»Der Traum des Ritters«). 

Öl auf Holz, 17,5 x 17,5 cm, um 1504. The National Gallery, London.  

 

 

 



266 
 

 

 

 

 

 

Abb. 12: Giorgio Ghisi: Il Sogno di Raffaelo (»Der Traum Raffaels«). Kupferstich, 378 x 539 mm, 1561. 

Gabinetto Disegni e Stampe degli Uffizi, Florenz.  

 

 

 

 

 



267 
 

 

 

 

 

 

 

Abb. 13: Albrecht Dürer: Der Traum des Doktors. 
Kupferstich, 189 x 121mm, um 1498.  
Kunsthalle zu Kiel. 

 

 

 

 

 

Abb. 14: Giorgio Vasari: Allegoria di un sogno (»Allegorie eines Traumes«). Braune Tusche und Feder 
auf Papier, 192 x 394 mm, um 1566-170. Devonshire Collection, Chatsworth.  

 

 

 

 



268 
 

 

 

 

 

 

 

Abb. 15: Rechnungsdokument 1: Archivio di Stato di Modena [ASMO]: CCCXXXI. 

Conto gen. della Munzione. 1544. a.e. VIJ. – Camera Ducale, Munizioni. 

 

 

 

 

 Abb. 15: Detail. 

 

 

 



269 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

Abb. 16: Rechnungsdokument 2: ASMO: CCCXXXIII. Conto gen. della Munizione. 1544. a c. 7. 

 

 

 

 

 

Abb. 17: Rechnungsdokument 3: ASMO: CLX. Camera ducale. Amministrazione della casa. 

Guardaroba, p. 3. 1544. 

 

 

 

 

 

Abb. 17: Detail. 

 

 

 

 

 



270 
 

 

 

 

Abb. 19: Battista Dossi: Iustitia 
(»Gerechtigkeit «). Öl auf Leinwand, 
200 x 105 cm, 1544. Gemäldegalerie 
Alte Meister, Dresden. 
 

 

 

 

Abb. 18: Battista Dossi: Pax (»Frieden«). 
Öl auf Leinwand, 211 x 109 cm, 1544. 
Gemäldegalerie Alte Meister, Dresden.  

 

 

 

 

 



271 
 

 

 

 

Abb. 20: Girolamo da Carpi: Kairos und 

Penitentia (»Gelegenheit und Reue «). 

Öl auf Leinwand, 211 x 110 cm, 1541. 

Gemäldegalerie Alte Meister, Dresden.  

 

 

 

 

 

 

Abb. 21: Camillo Filippi: Patientia 

(»Geduld«). 186 x 97 cm, Öl auf 

Leinwand, 1554. Galleria Estense,  

Palazzo dei Musei, Modena. 
 

 

 

 

 



272 
 

 

 

 

 

 

Abb. 22: Imprese Ercoles II. d’Este. La Pazienza. In: Girolamo Ruselli: Le Imprese 

Illustri. Venedig 1584. S. 156.  

 

 

 

 

 

 

Abb. 23: Battista Dossi:  Aurora con i cavalli di Apollo, (»Der Morgen mit den Pferden Apolls«) / Il 

Mattino (»Der Morgen«). Öl auf Leinwand, 89,0 x 155 cm, 1544. Gemäldegalerie Alte Meister, Dresden.  

 

 

 



273 
 

 

 

 

 

 

 

 

  

Abb. 24: Girolamo da Carpi: Il ratto di Ganimede (»Der Raub des Ganymed«) / Il Giorno  

(»Der Tag«). Öl auf Leinwand, 80,5 cm x 145 cm, 1543/44. Gemäldegalerie Alte Meister, 

Dresden. 

 

 

 

 

 

 

Abb. 25: Garofalo: Diana e Endimione (»Diana und Endymion«). / La sera (»Der Abend«).  

Öl auf Leinwand. 94,5cm x 154 cm, 1543/44. Gemäldegalerie Alte Meister, Dresden.  

 

 

 

 

 



274 
 

 

 

 

 

 

 

Abb. 26: Sala dell’Aurora (Saal der Morgenröte). Detail: Sebastiano Filippi (Bastianino):  

Diana e Endimione (»Diana und Endymion«). / La Notte (»Die Nacht«). Fresko, um 1575.  

Castello Estense, Ferrara. 

 

 

 

 

 

Abb. 27: Michelangelo Buonarotti: Grabmal des Herzogs Giuliano de’ Medici. Detail: Notte (»Nacht«). 

Marmor, L. 194 cm, 1521-34. Medici-Kapelle. S. Lorenzo, Florenz.  

 

 

 

 



275 
 

 

 

 

  

 

 

Abb. 28: Michelangelo Buoanrotti: Die Sintflut. Detail der 

Deckenbemalung der Sixtinischen Kapelle. Fresko, 1508-1512. 

Sixtinische Kapelle, Rom.  

 

 

 

 

 

 

 

Abb. 29: Marcantonio Raimondi: Satyr entdeckt eine schlafende Nymphe.  

Kupferstich, 105 x 170 mm, 1510-1527. Rijksmuseum, Amsterdam.  

 

 

 

 



276 
 

 

 

 

 

 

Abb. 30: Hieronymus Bosch: Vier Jenseitsvisionen.  

Detail: Höllensturz und Höllenpfuhl. Öl auf Leinwand, 88 x 44 cm,  

1505-1510. Palazzo Grimani, Venedig.  

 

 

 

 

 

 

 

Abb. 31: Giulio Campagnola: L’astrologo (»Der Astrologe«).  

Kupferstich, 98 x 155 mm, 1509. Städelsches Kunstinstitut, Frankfurt am Main.  

 

 

 

 



277 
 

 

 

 

 

 

 

Abb. 32: Girolamo da Carpi: Paesaggio con corteo magico (»Landschaft mit magischer 

Prozession«). Öl auf Leinwand, 110 x 159 cm, 1525. Galleria Borghese, Rom. 

 

 

 

 

 

 

Abb. 33: Battista Dossi: Un sogno (»Ein Traum«) (Detail). Öl auf Leinwand, 

82,0 x 149,5 cm, 1543-1544. Gemäldegalerie Alte Meister, Dresden.  

 

 

 

 



278 
 

 

  Abb. 34: Taddeo Zuccari: Camera dell’Aurora (»Zimmer der Morgenröte«), Detail: Decke.  

Fresko, 1561-1579. Palazzo Farnese, Caprarola.  

 

 

 

 

 



279 
 

 

 

 

 

 

 

Abb. 35: Giuseppe Vasi: Gesamtplan des Palazzo Farnese in Caprarola mit einem Teil 

der Gartenanlage. 1746.  

 

 

 

 

 

 

 



280 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Abb. 36: Jacopo Zucchi: Casa del sonno 

(»Haus des Schlafes«). Feder, braune 

Lavierung über schwarzer Kreide auf 

Papier, 496 x 325 mm, um 1568-70. 

Leipzig, Museum der bildenden 

Künste.  

 

 

 

 

 

 

 

Abb. 37: Jacopo Bertoja: Sogno di 

Giacobbe (»Traum Jakobs«). Fresko, 

1570/71. Stanza dei sogni, Palazzo 

Farnese, Caprarola.  

 

 

 

 

 

https://www.google.de/url?sa=i&rct=j&q=&esrc=s&source=images&cd=&cad=rja&uact=8&ved=2ahUKEwjxnK-cs-vfAhXD2aQKHUpKDssQjRx6BAgBEAU&url=https%3A%2F%2Fwww.artinvistaguideviterbo.com%2Fpalazzo-farnese-caprarola-sala-sogni%2F&psig=AOvVaw0v6fyL_Wn_C5Yo-GRWyOTi&ust=1547490964856891


281 
 

 

 

 

 

 

Abb. 38: Studiolo, 1570-75, Palazzo Vecchio, Florenz. 

 

 

 

 

 

 



282 
 

 

 

 

 

 

 

 

 Abb. 39: Palazzo Vecchio, Florenz, Grundriss der ersten Etage (nach Giulio Lensi Orlandi). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



283 
 

 

 

 

Abb. 40: Studiolo, Palazzo Vecchio, Florenz. Aufteilung der Bildthemen nach Poggi. 

 

 

 

 



284 
 

 

 

 

 

  

Abb. 42: Michelangelo 

Buonarotti: Grabmal des Herzogs 

Giuliano de’ Medici, Aurora 

(»Morgendämmerung«). 

Marmor, 1521-34. Medici-

Kapelle, S. Lorenzo, Florenz.  

 

Abb. 43: Michelangelo Buonarotti: 

Grabmal des Herzogs Giuliano de’ 

Medici, Giorno (»Tag«). Marmor, 

1521-34. Medici-Kapelle, Florenz, 

S. Lorenzo.  

 

 

Abb. 41: Michelangelo Buonarotti: 

Grabmal des Herzogs Giuliano de’ 

Medici. Detail: Kopf der Notte 

(»Nacht«). Marmor, 1521-34. Medici-

Kapelle, S. Lorenzo, Florenz.  



285 
 

 

 

  

Abb. 44: Mirabello Cavalori: Il 

Lanificio (»Die Wollspinnerei«).  

Öl auf Holz, 127 x 104 cm, 1570-75. 

Studiolo, Palazzo Vecchio, Florenz. 

 

Abb. 45: Giovanni Maria Butteri: La 

vetreria (»Die Glasfabrik«). Öl auf Holz, 

127 x 104 cm, 1570-75. Studiolo, 

Palazzo Vecchio, Florenz.  

 



286 
 

Abbildungsnachweise  
 

Abb. 1: Michelangelo Buonarotti: Il sogno. © The Samuel Courtauld Trust, The Courtauld 
Gallery, London. 

Abb. 2: Marcantonio Raimondi: Il Sogno di Raffaelo. © bpk / The Trustees of the British 
Museum. 

Abb. 3: Battista Dossi: Un sogno. © Gemäldegalerie Alte Meister, Staatliche 

Kunstsammlungen Dresden, Gal.-Nr. 131. Foto: Elke Estel/Hans-Peter Klut.  

Abb. 4: Taddeo Zuccari: Casa del sonno. Entnommen aus: Paolo Portoghesi: Caprarola. 
Rom: Manfredi 1996. Tafel LXXVI. 

Abb. 5: Giovanni Battista Naldini: Allegoria dei sogni. © bpk / Scala. 

Abb. 6: Rosso Fiorentino: La Prima visione del Petrarca della morte di Laura. Wikimedia 

Commons: Rosso Fiorentino author QS:P170,Q312617 

(https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Fera-rosso-fiorentino.jpg), „Fera-rosso-

fiorentino“, als gemeinfrei gekennzeichnet, Details auf Wikimedia Commons: 

https://commons.wikimedia.org/wiki/Template:PD-old (Zugriff:20.11.2018). 

Abb. 7: Anonym: Schlafender Poliphilo unter einer Eiche. Entnommen aus: Colonna, 

Francesco: Hypnerotomachia Poliphili. Venedig 1499, 
https://archive.org/details/A336080v1/page/n15/mode/2up (Zugriff: 15.06.2020). 

Abb. 8: Anonym: Obeliskenbekrönte Pyramide. Entnommen aus: Colonna, Francesco: 

Hypnerotomachia Poliphili. Venedig 1499, 

https://archive.org/details/A336080v1/page/n21/mode/2up 

 (Zugriff: 20.06.2020). 

Abb. 9: Anonym: Obeliskenbekrönter Elefant. Entnommen aus: Colonna, Francesco: 

Hypnerotomachia Poliphili. Venedig 1499, 
https://archive.org/details/A336080v1/page/n33/mode/2up (Zugriff: 21.06.2020). 

Abb. 10: Alessandro Allori: Spalliera o fondo di letto con scene mitologiche e grottesche. © 
bpk / Scala – Courtesy of the Ministero Beni e Att. Cultural. 

Abb. 11: Raffael Sanzio: Il sogno del cavaliere. © The National Gallery, London.  

Abb. 12: Giorgio Ghisi: Il Sogno di Raffaelo. © Galleria degli Uffizi. Ministero per i beni e le 

attività culturali e per il turismo.  

Abb. 13: Albrecht Dürer: Der Traum des Doktors. © The Metropolitan Museum of Art. 

Abb. 14: Giorgio Vasari: Allegoria di un sogno. © Devonshire Collection, Chatsworth. 

Abb. 15: Rechnungsdokument 1: Archivio di Stato di Modena [ASMO]: CCCXXXI. Conto 

gen. della Munzione. 1544. a.e. VIJ. – Camera Ducale, Munizioni. © Su concessione del 
Ministero per i beni e le attività culturali e per il turismo – Archivio di Stato di Modena. 

https://commons.wikimedia.org/wiki/Template:PD-old
https://archive.org/details/A336080v1/page/n15/mode/2up
https://archive.org/details/A336080v1/page/n33/mode/2up


287 
 

Abb. 16: Rechnungsdokument 2: ASMO: CCCXXXIII. Conto gen. della Munizione. 1544. a 

c. 7. © Su concessione del Ministero per i beni e le attività culturali e per il turismo – 

Archivio di Stato di Modena. 

Abb. 17: Rechnungsdokument 3: ASMO: CLX. Camera ducale. Amministrazione della casa. 

Guardaroba, p. 3. 1544. © Su concessione del Ministero per i beni e le attività culturali e 
per il turismo – Archivio di Stato di Modena. 

Abb. 18: Battista Dossi: Pax. © Gemäldegalerie Alte Meister, Staatliche Kunstsammlungen 

Dresden, Gal.-Nr. 127. Foto: Hans-Peter Klut. 

Abb. 19: Battista Dossi: Iustitia. © Gemäldegalerie Alte Meister, Staatliche 
Kunstsammlungen Dresden, Gal.-Nr. 126. Foto: Hans-Peter Klut. 

Abb. 20: Girolamo da Carpi: Kairos und Penitentia. © Gemäldegalerie Alte Meister, 
Staatliche Kunstsammlungen Dresden, Gal.-Nr. 142. Foto: Elke Estel/Hans-Peter Klut. 

Abb. 21: Camillo Filippi: Patientia. © Su concessione del Ministero per i Beni e le Attività 

Culturali e per il Turismo – Archivio Fotografico delle Gallerie Estensi. Foto: Carlo Vannini.  

Abb. 22: Imprese Ercoles II. d’Este. La Pazienza. In: Girolamo Ruselli: Le Imprese Illustri. 

Venedig 1584. S. 156. Entnommen aus: Girolamo Ruselli: Le Imprese Illustri. Venedig 
1584. S. 156. 

Abb. 23: Battista Dossi: Aurora con i cavalli di Apollo. © Gemäldegalerie Alte Meister, 

Staatliche Kunstsammlungen Dresden, Gal.-Nr. 130. Foto: Elke Estel/Hans-Peter Klut. 

Abb. 24: Girolamo da Carpi: Il ratto di Ganimede. © Gemäldegalerie Alte Meister, 

Staatliche Kunstsammlungen Dresden, Gal.-Nr. 145. Foto: Elke Estel/Hans-Peter Klut. 

Abb. 25: Garofalo: Diana e Endimione. © Gemäldegalerie Alte Meister, Staatliche 
Kunstsammlungen Dresden, Gal.-Nr. 139. Foto: Elke Estel. 

Abb. 26: Sala dell’Aurora. Foto: Chegwin.  

Abb. 27: Michelangelo Buonarotti: Grabmal des Herzogs Giuliano de’ Medici. Detail: Notte. 
© Bibliotheca Hertziana. Foto: Tatjana Bartsch. 

Abb. 28: Michelangelo Buoanrotti: Die Sintflut. Detail der Deckenbemalung der 

Sixtinischen Kapelle. Wikimedia Commons: Michelangelo creator QS:P170,Q5592 

(https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Deluge_detail.jpg), „Deluge detail“, als 

gemeinfrei gekennzeichnet, Details auf Wikimedia Commons: 
https://commons.wikimedia.org/wiki/Template:PD-old (Zugriff: 20.06.2020). 

Abb. 29: Marcantonio Raimondi: Satyr entdeckt eine schlafende Nymphe.  
© Rijksmuseum, Amsterdam.  

  

https://commons.wikimedia.org/wiki/Template:PD-old


288 
 

Abb. 30: Hieronymus Bosch: Vier Jenseitsvisionen. Detail: Höllensturz und Höllenpfuhl. 

Wikimedia Commons: Hieronymus Bosch artist QS:P170,Q130531, Jeroen Bosch. - 

Hieronymus Bosch artist QS:P170,Q130531 

(https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Jeroen_Bosch_Laatste_oordeel_venetie_veell

uik.jpg), „Jeroen Bosch Laatste oordeel venetie veelluik“, als gemeinfrei gekennzeichnet, 

Details auf Wikimedia Commons: https://commons.wikimedia.org/wiki/Template:PD-

old (Zugriff: 20.06.2020). 

Abb. 31: Giulio Campagnola: L’astrologo. Wikimedia Commons: Giulio Campagnola, c. 

1482 – c. 1515 

(https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Giulio_Campagnola_astrologer.jpg), „Giulio 

Campagnola astrologer“, als gemeinfrei gekennzeichnet, Details auf Wikimedia 

Commons: https://commons.wikimedia.org/wiki/Template:PD-old (Zugriff: 

20.11.2018). 

Abb. 32: Girolamo da Carpi: Paesaggio con corteo magico. Wikimedia Commons, Foto: 

Francesco Bini. Sailko 

(https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Girolamo_da_carpi_(attr.),_paesaggio_con_c

orteo_magico,_1525_ca._01.jpg), „Girolamo da carpi (attr.), paesaggio con corteo magico, 

1525 ca. 01“, https://creativecommons.org/licenses/by/3.0/legalcode (Zugriff: 

20.07.2020). 

Abb. 33: Battista Dossi: Un sogno (Detail). © Gemäldegalerie Alte Meister, Staatliche 

Kunstsammlungen Dresden, Gal.-Nr. 131. Foto: Elke Estel/Hans-Peter Klut.  

Abb. 34: Taddeo Zuccari: Camera dell’Aurora. © Hirmer. Foto: Antonio Quattrone. 

Abb. 35: Giuseppe Vasi: Gesamtplan des Palazzo Farnese in Caprarola mit einem Teil der 
Gartenanlage. © Bibliotheca Hertziana.  

Abb. 36: Jacopo Zucchi: Casa del sonno. © bpk / Museum der bildenden Künste, Leipzig. 

Abb. 37: Jacopo Bertoja: Sogno di Giacobbe. Entnommen aus: Paolo Portoghesi: Caprarola. 
Rom: Manfredi 1996. S. LXXXV. 

Abb. 38: Studiolo. Wikimedia Commons: Giorgio Vasari y colaboradores 

(https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Vista_del_Studiolo_de_Francisco_I.jpg), 

„Vista del Studiolo de Francisco I“, als gemeinfrei gekennzeichnet, Details auf Wikimedia 

Commons: https://commons.wikimedia.org/wiki/Template:PD-old (Zugriff: 

15.12.2018). 

Abb. 39: Palazzo Vecchio, Florenz, Grundriss der ersten Etage. Entnommen aus: Giulio 
Lensi Orlandi: Il Palazzo Vecchio di Firenze. Florenz: Martello-Giunti 1977. o.S. 

Abb. 40: Studiolo, Aufteilung der Bildthemen nach Poggi, Palazzo Vecchio, Florenz. 

Entnommen aus: Berti: Il principe dello Studiolo. S. 84. 

Abb. 41: Michelangelo Buonarotti: Grabmal des Herzogs Giuliano de’ Medici. Detail: Kopf 

der Notte. Foto: Chegwin. 

Abb. 42: Michelangelo Buonarotti: Grabmal des Herzogs Giuliano de’ Medici, Aurora. 
Foto: Chegwin. 

https://commons.wikimedia.org/wiki/Template:PD-old
https://commons.wikimedia.org/wiki/Template:PD-old
https://commons.wikimedia.org/wiki/Template:PD-old
https://creativecommons.org/licenses/by/3.0/legalcode
https://commons.wikimedia.org/wiki/Template:PD-old


289 
 

Abb. 43: Michelangelo Buonarotti: Grabmal des Herzogs Giuliano de’ Medici, Giorno. Foto: 

Chegwin.  

Abb. 44: Mirabello Cavalori: Il Lanificio. Wikimedia Commons, Foto: Franscesco Bini. 

Sailko (https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mirabello_Cavalori,_lanificio,_1570-

73_circa.jpg), „Mirabello Cavalori, lanificio, 1570-73 circa“, 
https://creativecommons.org/licenses/by/3.0/legalcode (Zugriff: 15.06.2020). 

Abb. 45: Giovanni Maria Butteri: La vetreria. Wikimedia Commons, Foto: Francesco Bini. 

Sailko 

(https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Giovanni_maria_butteri,_vetreria,_1570-

73_circa.jpg), „Giovanni maria butteri, vetreria, 1570-73 circa“, 

https://creativecommons.org/licenses/by/3.0/legalcode (Zugriff: 15.06.2020). 

 

 

Es war nicht in allen Fällen möglich, die Rechteinhaber*innen zu ermitteln. Es wird daher 

gegebenenfalls um Mitteilung gebeten. 

 

https://creativecommons.org/licenses/by/3.0/legalcode

