Der Traum des Flirsten

Gemalte Traume in der italienischen Renaissance

Dissertation
zur Erlangung des akademischen Grades eines
Doktors der Philosophie
an der Philosophischen Fakultat

der Universitat des Saarlandes

vorgelegt von
Hannah Yasmine Chegwin
aus Swindon

Saarbriicken, 2020



Dekan: Prof. Dr. Heinrich Schlange-Schoningen

Berichterstatterinnen:
Erstgutachterin: Prof. Dr. Sigrid Ruby

Zweitgutachterin: Prof. Dr. Patricia Oster-Stierle

Tag der letzten Priifungsleistung: 15. Juli 2019



Gefordert durch die Deutsche Forschungsgemeinschaft (DFG) - 235837858/GRK 2021

UNIVERSITAT
DES
SAARLANDES

Diese Arbeit ist im Rahmen des Graduiertenkollegs »Europdische Traumkulturen« an der
Universitit des Saarlandes verfasst worden. Fiir diese Mdglichkeit bedanke ich mich, wie auch fiir
den fachlichen und konstruktiven Austausch mit Kolleg*innen und Professor*innen, die in
unterschiedlicher Weise zur Entstehung der Dissertation beigetragen haben.

Fir die wissenschaftliche Betreuung danke ich besonders meiner Doktormutter
Prof. Dr. Sigrid Ruby sowie Prof. Dr. Patricia Oster-Stierle fiir die Ubernahme des Zweitgutachtens.

Ein herzlicher Dank gilt meiner Familie, meinen Freund*innen und meinem Partner fiir stetige
Unterstiitzung, Riickhalt und Geduld.



Inhaltsverzeichnis

[ EINIEITUNE coovreeceeteteeesesseicees et s s 6

[L. >Traumkultur< in der italieniSChen ReNAISSANCE ....cvcvvevererererererereseres s ss s s s sssssns 17

[1.1 Zur theoretischen Beschaftigung mit dem Traum - Physiologische Erkenntnisse,

Traumbiicher und -traktate ... ———————— 17
[1.2 Traumdarstellungen in der italienischen Renaissance-Literatur.......... 29
I1.3 Traumdarstellungen in der bildenden Kunst.........cn: 52

[1L. Der Fiirst und sein Wissensbild vom Traum - Der (traumende) Fiirst als tugendhafter

5 2] 0 Yol 0 1<) (T 72

I11.1 Un Sogno (1543-44) von Battista Dossi im Bildzyklus der Tageszeiten der Stanze

Nuove des Herzogs Ercole II. d’Este in Ferrara...... . 72
[I1.1.1 Einleitung und FOorschungsstand.........ccooneneenesssssssssssssssssessssssessssssssssssessssns 72
[I.1.2 Ercole II. d’Este als Herzog der »pazienza« in Ferrara, Modena und Reggio........... 78

I11.1.3 Zur Ausgestaltung der Stanze Nuove und zu den Gemalden des Tageszeitenzyklus

.............................................................................................................................................................................. 82
[11.1.4 Battista DossiS GEMAIAE UN SOGNO ....uuververereereireesesesreississssssssssssssssesssssessssssessssssssssssssssns 87
[1.1.4.1 Beschreibung, bildkiinstlerischer Kontext und Inspirationsquellen.................. 87
I11.1.4.2 Tkonographie und KombinatoriK. ... 99
[11.1.5 Zur Signifikanz des Traumes im Bildprogramm der Tageszeiten in den Stanze
N L) 112
0 I AT TS0l =) o1 22 VA Lo PP 117
[1I.2 Kardinal Alessandro Farnese im Angesicht des Schlafes - Das Fresko Casa del Sonno
(1562) von Taddeo Zuccari in der Camera dell’Aurora........n 122
[11.2.1 Einleitung und FOorschungsstand.........ooneeneensssssssessssssssssssssssssssssssssssssssns 122
[11.2.2 Der Gran Cardinale Alessandro FAarnese.........eeenesssssssssssssessssssessssssnans 126
I11.2.3 Der Palazzo Farnese in Caprarola...... s 130
[11.2.4 Zur malerischen Ausgestaltung des SommerappartemMents ........o.ooreeressessessesnes 132
[11.2.5 Die Camera dell’ AUTOTa ... ccerreereeresesessssssessessessesssssssssessessssssssssssessessessssssssssessessessens 133
[11.2.6 Das Fresko Casa del sonno von Taddeo ZUCCAT......cuueireerneesseesesssssseessesssessessessenens 144
I11.2.7 Casa del sonno als Spielart politischer Ikonographie? ... 152

[11.2.8 Die >Rechristianisierung« des Kardinals - Das Traumsujet als biblisches Motiv in
der StanzZa dei SOZNI ... 163

| OO B AT A Tl od 4 U] 0§ 2= V4 | o 166



[11.3 Okkulte Wissenschaften, Verwandlungskunst und Traum - Giovanni Battista Naldinis

Allegoria dei Sogni im Studiolo Francescos I. de’ MediCi ......cueemeermenmensenessesneessesessesssssessesseens 170
I11.3.1 Einleitung und Forschungsstand..........ssssssssssssssssees 170
I11.3.2 Francesco I. de’ Medici, die Alchemie und der Traum ....vvvrvreseseseresesesesesesesens 174
[11.3.3 Der Raumtypus »Studiolo« in Italien und das Studiolo Francescos L. .........cccccuu..... 177

[11.3.4 Giovanni Battista Naldinis Allegoria dei Sogni im Studiolo Francescos I. de’ Medici

........................................................................................................................................................................... 184
[11.3.4.1 Beschreibung und ikonographische Analyse .......comenenrennsensesesseeneessessesnens 185
I11.3.4.2 Die Linse als >Knotenpunkt<« von Allegoria dei SOgni..........eieorsernsisinens 198
[11.3.4.3 Zur rdumlichen Positionierung von Allegoria dei Sogni im grofsherzoglichen
Y 10 0 110 ) (o TP 204

[11.3.5 Zur Bildwiirdigkeit des Traumes im Studiolo Francescos L........enennenenns 208

[I1.3.6 ZWISCHENTAZIE ..ot s 214

IV, FQZI ottt s s s s SRR 216
BIDlIOGTaphie .. ————————— 227
ADDIIAUNZEIN ..ottt es s s s 259

ADDIlAUNGSNACKIWEISE ...ttt 286



I. Einleitung

Die Darstellung von Traumen fasziniert die Renaissance, da ihr der Traum als eine Quelle des
Geheimnisvollen, Neuen, Unerwarteten und Nicht-Vorhersehbaren erscheint.?

Diese AufRerung Dorothea Scholls fasst die groe Anziehungskraft, die das Traumsujet auf
die Zeitgenossen der Renaissance ausiibte, treffend zusammen. Das im Mittelalter noch
weitgehend durch seinen christlich-religiosen Charakter gepragte Phdanomen avancierte
im 15. und 16. Jahrhundert in humanistischen Kreisen zu einem Gesprachsgegenstand,
der sich nun nicht mehr allein durch einen gemeinhin sakralen Kontext auszeichnete -
waren es doch nun »vor allem profane Traume, die »zu bevorzugten Erkenntnisquellen

auf[stiegen].«2

Diese Arbeit befasst sich mit einem Thema, das in der Kunstgeschichtsforschung bisher
nur wenig Aufmerksamkeit erfahren hat. Es handelt sich um die Visualisierung des
Traumes in seiner profan erscheinenden Form sowie seiner Verwendung in
Bildprogrammen fiirstlicher Rdumlichkeiten im Italien des 16. Jahrhunderts. Anders als
die meisten mittels Personifizierungen dargestellten Tugenden und Laster oder aber
Historienbilder, stellt der Traum in den programmatischen Bilderfolgen herrschaftlicher
Residenzen eine unkonventionelle Komponente der politischen Ikonographie dar. Diese
Bilderfolgen befanden sich vornehmlich in den personlichen Gemachern der Flirsten und
waren zwecks Reprasentation und Legitimation des jeweiligen Hausherren nur fiir einen

auserlesenen Besucherkreis zuganglich.

Fragestellung und Erkenntnisinteresse

Das Ziel dieser Forschungsarbeit ist es, die gemalten >Traum-Werke«< und ihre Relation zu
den jeweiligen Auftraggebern unter Beriicksichtigung personaler, raumfunktionaler und,
soweit moglich, ikonographischer wie auch ikonologischer Gesichtspunkte und
Traditionen zu untersuchen. Mit Bezugnahme auf traumkulturelle, machtpolitische und
ideengeschichtliche Aspekte wird herausgearbeitet, in welchem Kontext die jeweiligen
Flrsten mit dem Dargestellten standen - waren doch die Kunst-Patronage und die
bildkiinstlerische Ausstattung von Herrschaftsresidenzen seit der Frithen Neuzeit stets

mit der Selbstinszenierung und machtpolitischen Legitimation des Auftraggebers

1 Dorothea Scholl: Von den »Grottesken« zum Grotesken. Die Konstituierung einer Poetik des Grotesken in
der italienischen Renaissance. Miinster: Lit 2004. S. 170.
2 Horst Bredekamp: Traumbilder von Marcantonio Raimondi bis Giorgio Ghisi. In: Werner Hofmann (Hrsg.):
Zauber der Medusa. Ausst.-Kat. Wiener Festwochen Wien 1987. S. 62-71.S. 62.

6



verquickt. Von besonderem Interesse wird es sein, vor dem Hintergrund
herrschaftslegitimierender Leitgedanken sowie personlicher Interessen und Motti die
unterschiedlichen Beweggriinde und bildprogrammatischen Zusammenhdnge zu
beleuchten, die in den gemalten Traumen zum Ausdruck gebracht wurden. Dartiber
hinaus ist zu fragen, inwieweit die Kiinstler den - falls vorhandenen - verbindlichen
Vorgaben von humanistischen Beratern oder den oftmals konsultierten mythologischen
Handbiichern folgten und in welchem Mafie sie ihre eigene Vorstellungskraft fiir die

Verbildlichung des Traumes einsetzen konnten.

Ein weiteres Ziel dieser Arbeit ist es, ankniipfend an bestehende wissenschaftliche
Erkenntnisse, herauszuarbeiten, durch welche Bildmittel die Darstellungen als onirisch
charakterisiert werden kénnen und (in humanistischen Kreisen) als solche erkennbar
gemacht wurden. Es gilt auszuloten, durch welche Merkmale sich die Deutung als
>Traumbild« in einer bildbasierten Wissenskultur begriinden lasst. Von Relevanz ist
hierbei die Frage nach dem historisch bestehenden oder dem maoglicherweise erst durch
die >Traumbildkonstrukte« generierten Wissen vom Traum, welches »stets durch die
Ordnungen einer Kultur und die Traditionslinien ihrer Geschichte festgelegt [ist].«3

Entgegen der Aussage Peter André Alts ndamlich, dass lediglich

die Inszenierungstechniken der Erzahlmodelle der Poesie [...] als Aufbewahrungsorte
eines Wissens [erscheinen], das in dieser Form einzig dsthetisch reprasentiert werden
kann4,

kénnen ebenso die bildkiinstlerischen traumbezogenen Schopfungen als

»Aufbewahrungsorte eines Wissens«s begriffen werden.

Material und Problemstellungen

Wahrend der Renaissance erregte der Traum in humanistischen Kreisen verstarkte
Aufmerksamkeit und fiihrte zu lebhaften Diskussionen. Martin Warnke spricht in diesem
Kontext gar von einer »Traummanie der Renaissancezeit«®. Das besondere Interesse der
Renaissance-Neuplatoniker am Traumsujet kann unter anderem erkldrt werden durch

die Wiederentdeckung, Neuinterpretation und -publikation von Texten klassischer

3 Peter-André Alt: Der Schlaf der Vernunft. Literatur und Traum in der Kulturgeschichte der Neuzeit.
Miinchen: Beck 2002. S. 30.
4 Alt: Der Schlaf der Vernunft. S. 14.
5 Alt: Der Schlaf der Vernunft. S. 14.
6 Martin Warnke: Traumbilder. In: Karl Markus Michel, Ingrid Karsunke u. Tilman Spengler (Hrsg.):
Kursbuch Traume. Berlin: Rowohlt 1999. S.117-127.S. 121.

7



Autoren wie Ovid oder Vergil, die die Traumthematik behandeln. In gleicher Weise haben
die wiederentdeckten Traktate, wie jene von Synesius von Kyrene und Artemidor von
Daldis, zur abermaligen Hinwendung zur Traumthematik beigetragen. Als eine der
fiihrenden Auffassungen iiber den Traum zur Zeit der italienischen Renaissance gilt
diejenige des Philosophen Marsilio Ficino, der dem Traum in seiner »Platonischen
Theologie« einen positiven Stellenwert zuschreibt.”

Neben einer rational-physiologischen Erklarung fiir die »black-box««8 Traum als ein aus
dem Inneren des Menschen generierter Vorgang erlangte nun ebenso jene Ansicht
Giiltigkeit, die dieser Schlaferfahrung metaphysische Eigenschaften zuerkannte. Trotz der
weitgehend positiven Konnotationen galt der Traum gemeinhin als héchst ambivalentes
Phdnomen.

Der Traum entwickelte sich zu einem Sujet, das sich in Kunst und Kultur im
italienischsprachigen Raum des 16. Jahrhunderts in unterschiedlicher Weise
manifestierte: Etwa als Versuch, dieses sonderbare Geschehen in Bild und Text in seiner
jeweiligen vor dem inneren Auge zustande kommenden Erscheinungsform zu ergriinden,
oder es als asthetisches Vehikel einzusetzen, um einen der Wachwirklichkeit
entgegengestellten Zustand zu veranschaulichen.?

Zeitgenossen des 15. und fortschreitenden 16. Jahrhunderts, wie zum Beispiel Leon
Battista Alberti, Francesco Colonna und Girolamo Cardano, trugen durch theoretische
Traktate und literarische Schriften entscheidend zum Traumdiskurs in der Renaissance

bei. Auch die bildenden Kiinste leisteten hierzu einen wichtigen Beitrag.

Im Allgemeinen lassen sich, so Marianne Zehnpfennig, Traumdarstellungen in der
kunstwissenschaftlichen Betrachtung in zwei Kategorien unterteilen:

[Dlie eine [Gruppe] umfafit Darstellungen von Illustrationen zu Texten, die einen
Traumvorgang oder ein Traumgeschehen wiedergeben. Die andere Gruppe besteht aus
Bilderfindungen, die ohne Textvorlage ein Traumgeschehen allegorisierend zum
Ausdruck bringen.10

7 Siehe hierzu Kapitel I1.1.
8 Manfred Engel: Kulturgeschichte/n? Ein Modellentwurf am Beispiel der Kultur- und Literaturgeschichte
des Traumes. In: KulturPoetik 10(2010). S. 153-176. S. 156.
9 Vgl. auch Marco Paoli: Sognare nel Cinquecento. Saggio su un microgenere editoriale tra Rinascimento e
controriforma: [ trattati sul sogno. In: Rara volvmina [volumina]. 18 (2011/2012) H. 1/2. S. 29-57.S. 29.
10 Marianne Zehnpfennig: >Traum«< und >Vision< in Darstellungen des 16. und 17. Jahrhunderts. Diss.
Universitdt Tiibingen: 1980. S. VIL

8



Bei den »Darstellungen von Illustrationen zu Texten« handelt es sich um Visualisierungen
auf narrativer Grundlage in Form von Fresken, Malereien und Mosaiken.!! Diese oftmals
christlich motivierten Traum- respektive Visionsabbildungen zeichnen sich in der Regel

durch die Fortfiihrung der Bildtraditionen vorangegangener Jahrhunderte aus.!?

Bildkiinstlerische Interpretationen >tatsachlicher< Traume sind etwa Giovanni Antonio
Dosios Zeichnung Un sogno (1564), in der der Kiinstler seinen Traum in sequenzartiger
Bilderabfolge, einem Comic gleich, wiedergibt. Ein bekannteres Beispiel aus dem
nordalpinen Bereich ist Albrecht Diirers Traumgesicht (1525), das einen »in Bild und

Wort [...] wahrhaft apokalyptischen Traum«!3 zeigt.

In der vorliegenden Studie werden jedoch weder voranstehend erwahnte
Wiedergabebestrebungen  >tatsachlicher = Traumarbeit« noch  traumbezogene
Darstellungen mit christlich-religiosen Motiven betrachtet.

Die Untersuchung konzentriert sich vielmehr auf solche bildkiinstlerischen Werke, die
den Traum in seiner primar profanen Form begreifen. Im Vordergrund der Arbeit stehen
Werke, in denen gewisse ikonographische Muster von Traum- und Visionsdarstellungen
mit meist christlich-religiosem Charakter aufgebrochen und in sdkularer Form
abgewandelt werden. Vor dem Hintergrund der neuplatonisch-humanistischen
Bewegung des Cinquecento, die sich durch eine »Verlagerung des Akzents von religiosen
auf weltliche Interessen«14 auszeichnet, sowie der neuen kulturellen Wertung des
Traumes wird in diesen >Sonderfillen< der Traum-Visualisierung vor allem Bezug auf
antike, >heidnische« Ideen genommen. Dennoch gibt es in diesen Werken eine christliche
Komponente beziehungsweise eine Nahe zum gottlich Transzendenten, welche jedoch
unter dem Gesichtspunkt des ehedem verbreiteten Neuplatonismus zu begreifen ist.

Es werden in dieser Arbeit singuldre Darstellungen behandelt, die keinem bestimmten

Vorbild zu folgen scheinen, und die ikonographisch folgenlos bleiben. Sie entsprechen so

11 Zu dieser Kategorie von Traumdarstellungen siehe u. a. Jean Claude-Schmitt: Bildhaftes Denken - Die
Darstellung biblischer Traume in mittelalterlichen Handschriften. In: Giorgio Stabile u. Agostino Paravicini
Bagliani (Hrsg.): Traume im Mittelalter. Ikonologische Studien. Stuttgart: Belser 1989. S. 9-24.
12 Eine mehrfach wiedergegebene biblische Szene ist das Motiv des »Traumes Jakobs von der
Himmelsleiter« (Gen 28, 10-18), in der der Schlafende simultan mit seinem Traumgesicht gezeigt wird.
13 Franz Meyer: Traum und bildende Kunst. In: Therese Wagner-Simon (Hrsg.): Traum und Trdumen:
Traumanalysen in Wissenschaft, Religion und Kunst. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1984.S.162-178.
S. 164.
14 Cornelia Manegold: Wahrnehmung - Bild - Gedachtnis. Studien zur Rezeption der aristotelischen
Gedachtnistheorie in den kunsttheoretischen Schriften des Giovanni Paolo Lomazzo. Hildesheim: Olms
2004 (= Studien zur Kunstgeschichte 158).S. 26.

9



dem Fliichtigen des Traumes und iiben gerade deshalb eine besondere Faszination auf
den Betrachter aus. Es sind Traumbilder?!5, die dieses ratselhafte Kuriosum auf einer
allegorischen und / oder motivischen Ebene - als j>konstruierte Traumsphare< -
aufzeigen.

Da Malerei, Zeichnung und Grafik statische zweidimensionale Kunstformen sind, muss die
Gestaltung einer solch komplexen und abstrakten Thematik wie der des Traumes einem
epochenspezifischen Wissensdiskurs unterliegen. Wie unter anderem Silvia Volterrani
angemerkt hat, existiert jedoch keine verbindliche und einheitliche Ikonographie fiir den
Traum.1¢ Dies stellt fiir die Analyse der Bildwerke ein grundsatzliches methodisches
Problem dar.

In traumbezogenen Passagen der Werke klassisch-antiker Autoren werden Traume in
unterschiedlicher Form thematisiert, wobei jedoch Kkein spezifisches adufderes
Erscheinungsbild ibermittelt wird. Beispielsweise sind es kleine Traumwesen, die laut
Penelopes Erzdhlung in Homers Odyssee aus den Traumtoren herausschwirren, oder die
drei Traumgotter Morpheus, Phantasos und Icelos, die in Ovids Metamorphosen im
Kontext des Schlafgottes Erwahnung finden.1”

Ikonographische und mythographische Vorbilder fiir den Traum im Sinne eines
Bildsymbols fehlen. Die Versuche der Kiinstler, sich diesem unergriindlichen Kuriosum
auf bildkiinstlerischem Wege anzunahern, haben in der (zweidimensionalen) Kunst eine

Vielfalt von Formen angenommen.

Die fortschreitende Beschiftigung mit dem Traum zeigte sich zunachst vor allem in
zeichnerisch oder druckgraphisch erstellten Werken. Michelangelos Zeichnung Il Sogno
(Abb. 1), eine »Allegorie neuplatonischer Pragung«!8, oder der kryptische Kupferstich /1
Sogno di Raffaello (Abb. 2) von Marcantonio Raimondi sind Beispiele bildkiinstlerischer
Auseinandersetzung mit dem Traum in der ersten Halfte des 16. Jahrhunderts, die zur

Entstehung des rinascimentalen Diskurses tiber den Traum beitrugen.1®

15 Der Begriff »Traumbild« wird in dieser Arbeit synonym zu »Traumdarstellung« verwendet. In beiden
Fallen sind, falls nicht explizit darauf hingewiesen, die bildkiinstlerisch realisierten Arbeiten der Kiinstler
und nicht das in der Imagination entstandene Traumerlebnis wahrend des Schlafes gemeint.
16 Vgl. Silvia Volterrani: L'occhio di Morfeo. Per una tipologia di immagini di sogno nell’emblematica
cinquecentesca. In: Diess. (Hrsg.): Le metamorfosi dei sogno nei generi letterari. Florenz: Le Monnier 2003.
S.51-67.S.52.
17 Siehe hierzu die Ausfithrungen im Hauptkapitel III.
18 Zehnpfennig: >Traum«und »Vision«. S. IX.
19 Siehe hierzu Kap. I1.3.

10



Das per se unkonventionelle Bildsujet gelangte in einen sdkularen, reprasentativen
Kontext, als einzelne italienische Renaissance-Fiirsten solchermafien enigmatische
Darstellungen fiir ihre herrschaftlichen Raumlichkeiten in Auftrag gaben.

Traumaffine Verbildlichungen mit einer auch politischen Dimension stellen in ihrer
gelaufigeren Form (fingierte) »gemalte Traumvisionen«20 prophetischer oder
symbolischer Art dar, die aristokratischen und kirchlichen Oberhauptern sowie anderen
Autoritaten als Herrschafts- und Existenzlegimitation dienten.2! Beispielhaft hierfiir ist
das um 1295 entstandene Fresko Il Sogno di Innocenzo IIl., »Der Traum des Papstes
Innozenz I1l.«, von Giotto di Bondone in der Oberkirche in Assisi. Auf der Darstellung, die
als eine »der Saulen der >Griindungslegende« des Franziskanerordens«?? definiert wird,
sind simultan sowohl der schlafende Papst als auch dessen Traum zu erkennen, in dem er
Franz von Assisi sieht, als dieser gerade die vom Einsturz bedrohte Lateransbasilika
stutzt.

Bei den durch fiirstlichen Auftrag entstandenen besonderen Traumbildern, auf denen
hier das Hauptaugenmerk liegt, handelt es sich um eine sehr tiberschaubare Anzahl von
Werken, die sich motivisch und kompositorisch aus dem in der Hauptsache christlichen
Bezugsrahmen gelost haben. Diese wurden vornehmlich nicht fiir die breite
Offentlichkeit, sondern fiir firstliche Gemaicher geschaffen. Drei dieser
aufsergewohnlichen >Fiirsten-Traumbilder¢, die in den 1540er- bis 1570er-Jahren
entstanden, stehen im Mittelpunkt dieser Untersuchung: Battista Dossis Un Sogno in den
sogenannten Stanze Nuove im Palazzo Ducale Estense (Ferrara), das Rundfresko Casa del
sonno von Taddeo Zuccari in der Camera dell’Aurora des Palazzo Farnese in Caprarola
sowie Giovanni Battista Naldinis Allegoria dei sogni im Studiolo des Palazzo Vecchio in

Florenz.

Das in den 1540er-Jahren geschaffene Olbild Un Sogno (Abb. 3) von Battista Dossi (1490~
1548) entstand als Auftragswerk fiir den Herzog von Ferrara, Modena und Reggio, Ercole

II. d'Este (1508-1559). In den Stanze Nuove bildete das Gemaélde mit seiner durchaus

20 Jan Harasimowicz: Traum und Politik in der Malerei und Graphik des 16. und 17. Jahrhunderts. In: Peer
Schmidt u. Gregor Weber (Hrsg): Traum und res publica. Traumkulturen und Deutungen sozialer
Wirklichkeiten im Europa von Renaissance und Barock. Berlin: Akademie 2008. S. 183-199. S. 185.

21 Mit derartigen Traum-Visualisierungen politischen Charakters hat sich Jan Harasimowicz in seinem
kunsthistorischen Beitrag zu der vornehmlich geschichts- und literaturwissenschaftlich ausgerichteten
Tagung »Traum und Politik. Deutungen sozialer Wirklichkeiten im Europa des Barock« am Institut fiir
Europdische Kulturgeschichte der Universitat Augsburg (Oktober 2005) befasst: Harasimowicz: Traum und
Politik (siehe Anm. 20).

22 Harasimowicz: Traum und Politik. S. 185.

11



disparat wirkenden Motivik und komplexen Komposition wohl den Nacht-Part innerhalb
eines gemalten allegorischen Tageszeitenzyklus, der in situ nicht mehr vorhanden ist. Da
keine schriftliche Programmvorlage fiir den Raum tberliefert ist, in der die gezeigte
Szenerie und eine mogliche Bezugnahme auf den Estensischen Auftraggeber enthalten
sein konnte, ist die Bedeutung des Bildes nur schwer ergriundbar.

Etwa zwanzig Jahre spater schuf Taddeo Zuccari (1529-1566) im Palazzo Farnese
(Caprarola) zusammen mit weiteren den Traum, den Schlaf und die Tageszeiten
betreffenden Malereien das Rundfresko Casa del Sonno (Abb. 4) fiir das Schlafzimmer von
Kardinal Alessandro Farnese den Jiingeren (1520-1589). Aus der von Annibale Caro
konzipierten, en détail liberlieferten Programmschrift fiir den Raum geht hervor, dass
sich dieses Fresko, das in einem engen bildprogrammatischen Zusammenhang mit den
anderen gemalten Szenerien und Figuren in dem Schlafraum steht, wohl direkt iiber der
Schlafstatte des Kirchenfiirsten befand. Eine unmittelbare Verbindung zur
Reprasentation Kardinal Alessandro Farneses wird in Caros Programm jedoch nicht
konkret hergestellt.

Bei dem dritten Analysebeispiel handelt es sich um das ovale Gemalde Allegoria dei sogni
(Abb. 5), das Giovanni Battista Naldini (1535-1591) 1571 fiir das im Palazzo Vecchio in
Florenz befindliche Studiolo des Grofsherzogs der Toskana, Francesco I. de’ Medici (1541-
1587), geschaffen hat. Das Bild ist eines von vierunddreifdig Tafelbildern fiir diesen Raum
mit primdr privatem Charakter, dessen Ausstattung den Themen Natur und Kunst
gewidmet war. Ein ikonographisches Raumprogramm, das von dem humanistischen
Berater Francescos 1., Vincenzo Borghini, entwickelt wurde, ist tibermittelt. In diesem
Programm wird jedoch weder explizit auf Allegoria dei sogni noch auf den Auftraggeber

Bezug genommen.

Die definitive Bedeutung der drei Werke bleibt unbestimmt. Offensichtlich jedoch wurde
das semantische Potential der Traumdarstellungen von den jeweiligen Auftraggebern fiir

reprasentative Zwecke in Anspruch genommen.

Forschungsstand

Aus kunstwissenschaftlicher Perspektive besteht noch einiger Forschungsbedarf
hinsichtlich der Thematik des Traumes in den Bildkiinsten der (italienischen)
Renaissance. Eine Untersuchung dieser besonderen Form von Traumbildern, deren

Einbindung in Residenz-Bildprogramme sowie ihr Bezug zum und ihre Signifikanz fiir den

12



jeweiligen fiirstlichen Auftraggeber ist bisher nicht tiefergehend durchgefiihrt worden.
Die zugehorige Quellen- und Forschungslage zu den drei erwahnten zentralen Werken in
der vorliegenden Arbeit, Battista Dossis Un Sogno, Taddeo Zuccaris Casa del sonno und
Allegoria dei sogni von Giovanni Battista Naldini, wird in den jeweiligen Unterkapiteln des

Hauptkapitels IIl angegeben.

Die Renaissance-Traumthematik, die einen vergleichsweise wenig beachteten Bereich in
der Forschung darstellt, hat in der Literaturwissenschaft in einem groéfieren Umfang
Aufmerksamkeit erfahren.

Claire Gantet hat in ihrer 2010 erschienenen Habilitationsschrift?3 eine umfassende
Abhandlung zur Wissens- und Kulturgeschichte des Traumes in der Frithen Neuzeit
veroffentlicht. Hierin beschreibt die Autorin den Traum als kulturelles Phianomen der
Frithen Neuzeit und beleuchtet auf der Grundlage diverser Traumtexte die Bandbreite
verschiedener Aspekte der Deutung und des Wissens zu diesem Thema in der Periode von
1500 bis 1750. Gantet untersucht aus wissenschaftsgeschichtlicher Perspektive jenes
Wissen iliber den Traum, das in der Auseinandersetzung mit diesem Phdnomen
herangezogen wurde sowie die Relevanz des Traumes und des Traumwissens im Heiligen
Romischen Reich. Gerade im Hinblick auf die Frage nach dem vermittelten Wissen in den
Traumdarstellungen stellt Gantets Schrift eine aufschlussreiche Grundlage fiir diese
Arbeit dar.

In diesem Kontext ist ebenso Peter-André Alts 2002 erschienenes Werk Der Schlaf der
Vernunft?4 zu nennen, in dem sich der Autor dem Traum in der Literatur von der Friihen
Neuzeit bis zur Moderne nach kulturgeschichtlichen Gesichtspunkten nahert. Fiir seine
Untersuchung beleuchtet Alt das Wissen tiber den Traum seit der Antike und liefert einen
fir diese Arbeit wertvollen Uberblick iiber das Traumverstindnis im 15. und 16

Jahrhundert.

Hinsichtlich profunder wissenschaftlicher Betrachtungen von Traumdarstellungen in der

Bildkunst der (italienischen) Renaissance sind allem voran die Publikationen von

23 Claire Gantet: Der Traum in der Frithen Neuzeit. Ansitze zu einer kulturellen Wissenschaftsgeschichte.
Berlin: De Gruyter 2010.
24 Alt: Der Schlaf der Vernunft (siehe Anm. 3).

13



Francesco Gandolfo2> und Marianne Zehnpfennig2é anzufiihren, die eine wichtige Basis
fiir diese Studie bilden.

In seiner 1978 erschienenen Monographie Il »Dolce tempo« hat Francesco Gandolfo
kunstwissenschaftliche Aspekte der Traumthematik behandelt. In der interdisziplinar
angelegten Schrift analysiert der Kunsthistoriker das komplexe Thema Traum anhand
bildkiinstlerischer Beispiele unter Einbeziehung literarischer Werke und vor dem
Hintergrund kulturhistorischer Ereignisse und philosophisch-gesellschaftlicher
Bewegungen. Gandolfo stellt das Thema des Traumes in der bildenden Kunst zur Zeit der
Renaissance als ambivalentes, fliichtiges Phdnomen dar, das keinem verbindlichen
Darstellungsschema folgt.

Marianne Zehnpfennig behandelt in ihrer 1979 verfassten philosophischen
Dissertationsschrift Illustrationen zu Traumerzahlungen und prophetischen Traumen??,
Visualisierungen zu Kosmos-Visionen sowie »Traumdarstellungen mit symbolischem
Charakter«?8, die »kein festlegbare[s] Bildschema«?® aufweisen. Letztere sind, so
Zehnpfennig, als ein Ergebnis der »grofle[n] Auswirkungen« durch »die
Wiederentdeckung der Philosophie Plato’s [sic] in Italien«3? in Bezug auf »die
Themenwahl in der Malerei und Graphik«3! anzuerkennen. Zu den Traumbildern mit
symbolischem Charakter gehort auch Michelangelos Zeichnung Il sogno (1533), die im
Zentrum von Zehnpfennigs Forschungsarbeit steht.

In einzelnen Beitragen, wie Martin Warnkes »Traumbilder«3? oder Horst Bredekamps
»Traumbilder von Marcantonio Raimondi bis Giorgio Ghisi«33, werden weitere wertvolle
Gesichtspunkte zur Renaissance-Traumdarstellung aufgezeigt sowie markante Arbeiten
analysiert, die fir die (Be-)Deutung der hier thematisierten Werke relevant sind.
Bredekamps Aufsatz ist fiir diese Arbeit insofern wichtig, als der Autor sich mit einer
Auswahl der besonderen, primar profanen Traumbilder befasst. Sein Fokus liegt hierbei

auf Giorgio Ghisis Il sogno di Raffaelo, fiir das Bredekamp wegweisende interpretative

25 Francesco Gandolfo: Il »Dolce tempo«. Mistica, ermetismo e sogno nel Cinquecento. Rom: Bulzoni 1978
(= Centro studi »Europa delle Corti« / Biblioteca del Cinquecento 5).
26 Zehnpfennig: >Traum« und »Vision« (siehe Anm. 10).
27 Siehe hierzu auch die Publikation von David Ganz: Medien der Offenbarung. Visionsdarstellungen im
Mittelalter. Berlin: Reimer 2008.
28 Zehnpfennig: >Traum« und »Visionc. S. 104.
29 Zehnpfennig: >Traum«< und »Visionc. S. 103.
30 Zehnpfennig: >Traum« und »Visionc. S. IX.
31 Zehnpfennig: >Traum« und »Visionc. S. IX.
32 Warnke: Traumbilder (siehe Anm. 6).
33 Bredekamp: Traumbilder (siehe Anm. 2).
14



Ansatze liefert. Martin Warnke diskutiert in seinem Aufsatz die medialen Gegebenheiten
der Traumdarstellung in der zweidimensionalen Kunst. Vor diesem Hintergrund stellt er
heraus, dass sich dem Kiinstler »durch Verfremdung«34, etwa durch die Einbindung von
Chimaren in das Bild, ein Mittel zur Markierung einer Traumwelt bietet.

Eine wichtige Arbeitsgrundlage fiir den hier vorliegenden Forschungsgegenstand stellt
die Ausstellung Il sogno nel Rinascimento (Florenz 2013) sowie der zugehorige Katalog3>
dar. Hierin wird ein Spektrum der Kategorien onirischer Visualisierungen zur Zeit der
Renaissance aufgezeigt. Es wurden nicht alleine entsprechende Bildwerke
zusammengetragen, sondern auch zeitgendssische Ausgaben antiker Schriften tiber den
Traum wie auch Traumdarstellungen im Bereich der Literatur beriicksichtigt. In Bezug
auf die bildende Kunst wird hier eine Verbindung hergestellt von (biblisch-
)Jprophetischen  Traum- und Visionsdarstellungen, Verbildlichungen antik-
mythologischer traumthematischer = Handlungen, iiber Traumbilder sowohl
moralisierenden Charakters einerseits als auch erotisierenden Inhaltes andererseits bis
hin zu den geheimnisvollen und gar angsteinfl6fdenden onirischen Darstellungen

italienischer und nordalpiner Meister sowie Wiedergaben >individueller« Traume.
Aufbau

Als differenzierte Einfiihrung in den rinascimentalen Traumdiskurs ist das hierauf
folgende Kapitel II angelegt. Hierin werden im Sinne einer interdisziplindren
Untersuchung grundlegende Aspekte der historischen Beschaftigung mit dem Traumsujet
tberblicksartig dargelegt. Um den vorgepragten Wissensstand und die kulturellen
Gesichtspunkte zur Traumthematik aufzuzeigen, werden hier die theoretische
Auseinandersetzung mit dem Traum-Gegenstand (Kapitel II.1), exemplarische
Traumdarstellungen in der Literatur (Kapitel I11.2) sowie ausgewahlte Arbeiten in den
Bildkiinsten (Zeichnung, Malerei und Druckgraphik) (Kapitel I1.3) betrachtet. Der Verweis
auf beispielhafte literarische Werke soll zum einen die Diversitit der Einbindung des
Traumsujets in Textform und zum anderen das traumdarstellerische Potenzial des
Mediums der Literatur aufzeigen. Zudem dienen diese Werke hier als Grundlage fiir eine
Gegenitiberstellung der Genres und ihrer medialen Besonderheit in Bezug auf die Traum-

Applikation und -Greifbarmachung. Vor allem die bildkiinstlerischen Traum-Werke in I1.3

3¢ Warnke: Traumbilder. S. 122.
35]] Sogno nel Rinascimento. Hrsg. von Yves Hersant, Chiara Rabbi Bernard u. Alessandro Cecchi. Ausst.-Kat.
Palazzo Pitti Galleria Palatina Florenz 2013.

15



liefern eine Arbeitsgrundlage fiir das zentrale Kapitel III, in dem traumthematische
Malereien vor dem Hintergrund fiirstlicher Reprasentation und Auftraggeberschaft
untersucht werden. Sie sind ebenso ein fundamentaler Bestandteil fiir die
Auseinandersetzung mit der Frage nach den medialen Moglichkeiten zur Darstellung des

Traumsujets.

16



II. > Traumkultur« in der italienischen Renaissance

Seit der zweiten Halfte des 15. Jahrhunderts avancierte die Traumthematik zu einem
Gesprachsschwerpunkt, der vor allem in gelehrten Kreisen auf neu entfachtes Interesse
stiefd. Unter dem Gesichtspunkt physiologischer, theoretischer und philosophischer

Betrachtung erfahren der Traum und das Traumen besondere Beachtung3¢:

Das Traummotiv wirkte als Kristallisationspunkt der Auseinandersetzungen. Als
korperliches bzw. libernatiirliches Medium, als Produkt der Einbildungskraft, als Folge
von Bildern in Abwesenheit ihrer Gegenstinde, als Tatigkeit der Seele im Schlaf, als
unterlegene Form der Kommunikation mit dem Gottlichen, fasste es alle umstrittenen
Fragen zusammen.37

I.1 Zur theoretischen Beschaftigung mit dem Traum - Physiologische

Erkenntnisse, Traumbiicher und -traktate

Eine der wohl ausschlaggebenden Kréfte fiir die intensive Beschiftigung mit diesem
Faszinosum war die Neuveroffentlichung von antiken Abhandlungen zur Zeit des
Renaissance-Humanismus.38 Traumbiicher und -Traktate wurden neu ausgelegt,
erweitert und mafdgeblich durch die Etablierung des Buchdrucks einer breiteren
Leserschaft zur Verfiigung gestellt. In der ersten Halfte des 16. Jahrhunderts wurde in
Venedig von Aldo Manuzio die ins Lateinische tibersetzte Oneirocritica des Artemidor von
Daldis (2. Jh. n. Chr.) neu editiert und die Niederschrift des Synesius von Kyrene (373-414
n. Chr.) De insomniis, »Uber die Traume« (griech.: Peri enhypnion), 1497 von Marsilio
Ficino ins Italienische tUbertragen. Anfangs in nur griechischer Sprache, erschienen seit
der zweiten Halfte des Cinquecento die Ausgaben in lateinischer, italienischer,
franzésischer, deutscher und englischer Ubersetzung. Die Commentarii in Somnium
Scipionis des Macrobius (390-430 n. Chr.) wurde 1472 publiziert.3°

Artemidor unternimmt mit seinem Werk einen Versuch, eigene sowie Traume anderer
Personen, ihrem Deutungsgehalt entsprechend, in Kategorien einzuordnen. Er entwickelt
in seiner Schrift systematisierte Deutungs-Schemata, wobei er den Fokus auf das
prophezeiende Potenzial der Traume legt. Jede Art von Traumen verfiige laut Artemidor

tiber Formen von Aphorismen.4? Artemidor unterscheidet in seiner Schrift zwischen zwei

36 Vgl. Marina Beer: L'ozio onorato. Saggio sulla cultura letteraria del Rinascimento. Rom: Bulzoni 1996. S.
201-203.
37 Gantet: Der Traum in der Frithen Neuzeit. S. 49.
38 Vgl. Bredekamp: Traumbilder. S. 63.
39 Vgl. Gandolfo: Il »Dolce Tempo«. S. 251 f.; Gantet: Der Traum in der Frithen Neuzeit. S. 57 u. 77.
40 Vgl. Alt: Der Schlaf der Vernunft. S. 33. S. 41-44. Zu Artemidors Schrift vgl. auch Carl Alfred Meier: Die
Bedeutung des Traumes. 2. Aufl. Olten: Walter 1975. S.97-101.
17



Traumarten: zum einen dem »enhypnion« und zum anderen dem »oneiros«, wobei zuerst
genannte gegenwartige und letzterer zukiinftige Ereignisse andeute.4!

Von besonderer Signifikanz fiir den Renaissance-Neuplatonismus war das Traktat »Uber
die Trdume« des Synesius von Kyrene, der andere Traumbiicher aufgrund ihres
Allgemeinheitscharakters in Bezug auf die Traumdeutung missbilligte.42 Entscheidend fiir
die Auffassung liber den Traum sei der Zugang zu transzendenten Weissagungen durch
die menschliche Phantasie »als eine hohere Art sinnlicher Wahrnehmung«4?® und als
Spiegel der Seele, die »die Bilder des Werdenden in sich«** tragt. Ihr sei demnach eine
»Mittelstellung zwischen Seele und Kérper«#> zuzuschreiben. Die dem Korper tiberlegene
unsterbliche und reine Seele*® eines jeden Menschen*’” konne sich bei sittsamer
Lebensfiihrung schimédrischen Traumbildern entziehen und eine Ndhe zum Gottlich-

Transzendenten finden.*8 Der Neuplatoniker4® betont in seinem Traktat, fiir dessen

41Vgl. Paoli: Sognare nel Cinquecento. S. 31.

42 Vgl. Wolfram Lang: Das Traumbuch des Synesius von Kyrene. Uebersetzung und Analyse der
philosophischen Grundlagen. Hrsg. von Ernst Hoffmann u. Heinrich Rickert. Ttibingen: Mohr Siebeck 1926
(= Heidelberger Abhandlungen zur Philosophie und ihrer Geschichte 10). S. 88. Synesius' Aussage hierzu
findet sich in Abschnitt 151 B seiner Niederschrift Uber die Trdume.

43 Lang: Traumbuch. S. 50. Zur Unterscheidung von >Pneumac« und >Phantasie« bei Synesius siehe Lang:
Traumbuch. S. 47. Zum Begriff des >Pneumas< als »umfassendste[s] Sinnesorgan und die erste
Verleiblichung der Seele « (135 D-136 A; Lang: Traumbuch. S. 9.) mit seiner »eigentiimlichen
Zwischenstellung zwischen Geistigem und Korperlichem« (Lang: Traumbuch. S. 58) in der Schrift des
Synesius siehe Lang: Traumbuch. S. 57-80.

44 Abschnitt 134 B des Traumbuches. Lang: Traumbuch. S. 7.

45 Meier: Die Bedeutung des Traumes. S. 95.

46 Hierzu heif3t es im Abschnitt 148 D-149 A von De insomniis: »Die Traummantik ist bei allen Menschen,
indem sie sich als guter Ddmon eines jeden erweist und die Gedanken des Tages irgendwie weiterspinnt.
Daher ist diejenige Seele ein kluges Wesen, die sich frei hilt von der Ueberschwemmung duferer Eindriicke,
welche nur mannigfach Fremdes in sie hineintragen. Denn die Bilder [...] bietet sie [...] denen dar, die sich
in ihr Inneres kehren, und tibermittelt ihnen den Inhalt des Gottlichen.« Lang: Traumbuch. S. 23. Eine
Uberreizung der Sinne kénne durch die Philosophie gemieden werden, »welche Ruhe in ihm [= dem Geist,
H. C] schafft vor den Affekten«. 150 A; Lang: Traumbuch. S. 25. Wolfram Lang vermutet in seiner
Untersuchung zu Uber die Trdume, dass auf keine christliche Komponente in den Aufierungen des antiken
Schriftstellers zu schliefien sei, da die Entstehung des Textes um 404 n. Chr. datiert werden konne, die
christliche Taufe Synesius' jedoch erst 410 n. Chr. erfolgt sei. Vgl. Lang: Traumbuch. S. 33.

47 Zu diesem liberalen Gedanken dufert sich Synesius in Abschnitt 144 C seines Traumbuches: »Denn Gott
ist es gleichgiiltig, ob einer aus dem Geschlecht der Eteobutaden oder ein niedriger Sklave ist. Auf diesem
demokratischen Zug beruht gerade die Menschenfreundlichkeit des Traums, auf der Einfachheit und
Selbstgeniigsamkeit gerade seine Philosophie, auf der Tatsache, dafi er iiberall zu finden ist und nicht in
Wasser, Felsen oder Erdspalten wohnt, gerade seine Gottdahnlichkeit.« Lang: Traumbuch. S. 19. Weiter heifst
esin 145D - 146 A: »Es soll sich also Mann und Weib mit der Traummantik beschaftigen, alt und jung, arm
und reich, Herrscher und Untertan, Stidter und Bauer, Handwerker und Rhetor. Kein Geschlecht, kein Alter,
kein Vermogen, keinen Stand schlieft sie von sich aus. Allen ist sie iiberall gegenwartig, immer bereit die
Zukunft zu kiinden, eine gute und verschwiegene Beraterin.« Lang: Traumbuch. S. 20.

48 Vgl. Meier: Die Bedeutung des Traumes. S. 92 f,; Lucia Saudelli: Un dit d'Héraclite dans le traité sur le
songes de Synésios de Cyréne. In: Helmut Seng u. Lars Martin Hoffmann (Hrsg.): Synesios von Kyrene.
Politik - Literatur - Philosophie. Turnhout: Brepols 2012. S. 231-246. S. 243.

49 »Und am deutlichsten wird schliefdlich die allgemein neuplatonische Einstellung unseres Autors in dem
Preis des Aufstiegs der Seele, der Ekstase (134 D u. 143 A), dem Hdchsten, was die Traume dem Menschen
bringen kdnnen.« Lang: Traumbuch. S. 49.

18



Niederschrift er angeblich im Traumzustand Impulse erhalten und den Text innerhalb
weniger Stunden einer Nacht verfasst habe>?, die Zweckdienlichkeit der Traummantik fiir
das irdische Leben (vgl. 143 A).51 In seiner Schrift empfiehlt Synesius den Lesern, sowohl
Buch tber die Ereignisse des Tages als auch tiber das im Traumschlaf Gesehene zu
fithren.52

In gleichem Mafde wird den Erkenntnissen des Macrobius aus seinem Traktat
Commentarii in Somnium Scipionis von den Renaissance-Zeitgenossen eine bedeutende
Rolle zugeschrieben. Macrobius Schrift rekurriert auf dem in Ciceros De re publica (54-51
v. Chr.) dargelegten Traum des Scipio Aemilianus (Africanus Minor), dem sein
Amtsvorganger Scipio Africanus (Africanus Maior) im Zustand des Schlafes erscheint.>3 In
seinem Kommentar konzentriert sich Macrobius auf den weissagenden Gehalt, das
Empfangen einer iibergeordneten Erkenntnis, die lediglich wahrend des Traumens
verspiirt werden konne.>*

Der Autor des Kommentars zum Somnium Scipionis entwickelt in seiner Abhandlung ein
kategorisches System, dem er Traume5> unterschiedlicher Art zuteilt. Als »oraculae«
bezeichnete der Philosoph die divinatorischen Traume, die sich wiederum in »somniaeg,
Symboltraume, und »visiones« gliedern, denen Macrobius ein prophezeiendes Vermogen
beimisst. Weiter spricht er von »insomniag, die als natiirliche Traume bezeichnet werden
konnen sowie schliefdlich von den sogenannten »phantasma« oder »visus«, die als
triigerische Erscheinungen zwischen Tag und Nacht beziehungsweise Wachen und
Schlafen aufzufassen sind.>¢ Bei Macrobius »wird dem Traum« so Peter-André Alt,

[einerseits] eine imaginative Uberschreitung der sinnlich erfahrbaren Wirklichkeit
zugeschrieben, andererseits besitzt er einen aufderordentlichen Charakter, weil er
Wahrheiten vermittelt, die dem Menschen im Wachzustand verborgen bleiben.5”

50 Vgl. Lang: Traumbuch. S. 17.
51 Vgl. Lang: Traumbuch. S. 32 f.
52 Vgl. Paoli: Sognare nel Cinquecento. S. 34. Die entsprechenden Auflerungen befinden sich in den
Abschnitten 153 A-C des Synesianischen Traumbuches.
53 Vgl. Alt: Der Schlaf der Vernunft. S. 53. Die Traumerzdhlung befindet sich im sechsten Buch (9-29) von
Ciceros De re publica.
54 Vgl. Alt: Der Schlaf der Vernunft. S. 53.
55 Die gemeinhin oftmals unprézise Unterscheidung von >Traum< und >Vision< wird von Macrobius
dergestalt definiert, dass die Vision, im Gegensatz zum Traum, eine wahrheitsgeméfie Prophetie liefere. Vgl.
Giorgio Stabile u. Agostino Paravicini Bagliani: Einleitung. In: Diess. (Hrsg.): Trdume im Mittelalter.
Ikonologische Studien. Stuttgart: Belser 1989.S.7 f. S. 8.
56 Vgl. Bernd Manuwald: Traum und Traumdeutung in der griechischen Antike. In: Rudolf Hiestand (Hrsg.):
Traum und Traumen. Inhalt, Darstellung, Funktion einer Lebenserfahrung in Mittelalter und Renaissance.
Diisseldorf: Droste 1994. S. 15-42. S. 25 f,; Meier: Die Bedeutung des Traumes. S. 91.
57 Alt: Der Schlaf der Vernunft. S. 54.

19



Der sich in den Denkordnungen der antiken Gelehrten herausbildende Aspekt zum Traum
- die Seele des geniigsam Lebenden verflige im Schlaf, einem Zustand, in dem Kérper und
Geist unbeeintrachtigt von adufderlichen Apperzeptionen seien, iiber eine besondere
Sensibilitat fiir berirdische und wahrhafte Botschaften - dominiert ebenso das

Traumverstandnis der Renaissance-Humanisten.

Der Traum als Mittel der Weissagung und physisch hervorgerufenes Kuriosum

Das Wissen iiber Traume speiste sich im 15. und 16. Jahrhundert von diametralen
Auffassungen; einerseits galt der Traum als ein korperlich hervorgerufenes Erlebnis,
andererseits als iibernatiirliches Phanomen. Diese seit der Antike vorherrschende,
allgemein anerkannte Auffassung tiber den Traum hatte im Zeitalter der Renaissance
weiterhin ihre Giiltigkeit: Der Traum kann ein prophezeiendes Medium sein, das einer
tibernatiirlichen, aufserkérperlichen Entitdt entstammt und gottliche, wie auch teuflische
Botschaften vermittelt, oder eben eine durch koérpereigene Prozesse hervorgerufene
imaginierte Bilderfolge.>8 Bereits in Platons Abhandlungen tiber den Traum wird deutlich,
»dafd die Antike natiirliche und gottliche Traume fiir Bestandteile eines einheitlichen
Menschen- und Weltbildes halt.«5® Sowohl in der Antike als auch in der Renaissance
wurde dem Traum insofern eine besondere Signifikanz zugesprochen, als man vermutete,
»im Traum lagere sich ein individuelles oder gottliches Wissen ab, das mit dem
alltaglichen Erfahrungswissen nicht verrechnet werden kénne.«®%0

Den mantischen Traumen wurde ein besonderer Wert beigemessen. Es galt, die meist
verschliisselte Traumbotschaft mit voraussagendem Charakter entsprechend
auszulegen.t! Der unsterblichen Seele wurde von den Neuplatonikern eine vorrangige
Rolle zugestanden, da sie mit ihrer »angeborenen weissagenden Kraft«®2 den Traum
anregen konnte und der Traum als Mittel des Erkenntnisgewinns wahrgenommenen
wurde.

Trotz einer schliissigen, physiologisch-wissenschaftlichen Erkldarung fiir den Ursprung
des Traumes, wurde das Traumverstandnis zur Zeit der Renaissance dennoch auffallend

durch einen Traumglauben mit transzendentaler Pragung bestimmt. Die zweigeteilte

58 Vgl. Alt: Der Schlaf der Vernunft. S. 23.
59 Alt: Der Schlaf der Vernunft. S. 33.
60 Alt: Der Schlaf der Vernunft. S. 31.
61 Vgl. Thomas Rahn: Traum und Gedachtnis. Memoriale Affizierungspotentiale und Ordnungsgrade der
Traumgenera in der Frithen Neuzeit. In: Ars memorativa (1993). S. 331-350.S.334 f.
62 Rahn: Traum und Gedéchtnis. S. 334.
20



Sichtweise im Renaissance-Neuplatonismus auf dieses Themenfeld basiert auf den
theoretischen Schriften Platons. In seiner Politea differenziert Platon die medizinisch
ableitbaren korpereigenen Traume von den iibernatiirlichen Traumen. Erstere hitten
ihren Ursprung in einer genusssuchtigen Lebensweise - wie etwa Alkoholmissbrauch,
ungesundes Essen und Liisternheit - und der daraus resultierenden mentalen Unruhe.3
Diese

bekundet sich in den verwirrenden Bildern des Schlafs. Die physiologisch bedingte
Anspannung fiihrt zur Stimulation der Phantasie, die ihrerseits den Traummechanismus
in Gang setzt.6*

Bei einer nicht zu ziigellosen Lebensweise und Entaufderung der zur geistigen Riihrigkeit
leitenden Versuchungen sei es jedem Menschen moglich, Traume von einer gottlichen
Daseinsform zu empfangen. Die orthodoxen Christen rezipierten den Grundsatz, dass nur
jener Mensch, der ein tugendhaftes Leben zu fiihren pflege und von anrtchigen
Verlockungen fernbleibe, gottliche Traume erfahren kdnne.65

Das in der Renaissance nahezu unverandert bestehende ambivalente Verstiandnis vom
Traum zeugt wohl nicht zuletzt von einem dichotomen Verhaltnis des humanistisch-
neuplatonischen Bemiihens einer Profanisierung des Kosmos und der weiterhin

vorherrschenden Auffassung von christlicher Frommigkeit und Spiritualitat.

Physiologische Erkenntnisse tiber Schlaf und Traum

Das antike Wissensgut iiber die Hirnforschung und mit ihr die physiologischen
Erkenntnisse tUber die Hirntdtigkeit wahrend des Schlaf- und Traumzustandes
entstammten im Wesentlichen den Uberlieferungen des klassischen Altertums und
wurden von den Renaissance-Humanisten im Gros iibernommen. Den Sitz und Ursprung
des Traumes im menschlichen Koérper vermutete man, der Theorie des persischen

Gelehrten und Arztes Avicenna (980-1037)¢%¢ folgend, im Gehirn.6”

63 Vgl. Alt: Der Schlaf der Vernunft. S. 33 f.

64 Alt: Der Schlaf der Vernunft. S. 34.

65 Vgl. Alt: Der Schlaf der Vernunft. S. 34 u. 54 f.

66 Vgl. Anna Scherbaum: »Was malt er nicht alles, was man nicht malen kann«. Phantastik und Traum in der
Graphik Albrecht Diirers. In: Martin Zenck, Tim Becker u. Raphael Woebs (Hrsg.): Signatur und Phantastik
in den schonen Kiinsten und in den Kulturwissenschaften der frithen Neuzeit. Miinchen: Fink 2008. S. 123-
147.S. 140, Anm. 31.

67 Vgl. Scherbaum: Phantastik und Traum. S. 140 f. Zur Zeit der Antike herrschte ein Disput dariiber, in
welchem Bereich des Kérpers Vorgange des Denkens - und folglich auch des Traumens - vonstattengingen.
Neben der Verortung dieser kognitiven Prozesse im Kopf existierte zudem die Uberzeugung einiger antiker
Leitfiguren wie Homer und Aristoteles, der »Sitz von Seele und Verstand« (Hans Schadewaldt: Die
mittelalterliche Physiologie des Traumgeschehens. In: Rudolf Hiestand (Hrsg.): Traum und Traumen. Inhalt,
Darstellung, Funktion einer Lebenserfahrung in Mittelalter und Renaissance. Diisseldorf: Droste 1994.

21



Avicenna teilte verschiedenen Abteilungen des Gehirns bestimmte Funktionen zu. Bei
diesen Bereichen handelt es sich um die sogenannten Ventrikel - mit Hirnflissigkeit
gefiillte Hohlrdume. Die aus der Vier-Sifte-Lehre abgeleitete Ventrikellehre war ein
zentraler Aspekt der Erforschung des Gehirns und seiner neuronalen Prozesse. Einer
Dreiteilung folgend gab es nachstehende Gehirnbereiche: Den Vordersteven, den
sogenannten interciput in der Mitte und im hinteren Teil die memoria-Kammer.
Vordersteven und interciput folgten wiederum einer Zweiteilung: Im vorderen Ventrikel
wurde der Gemeinsinn, der sogenannte sensus communis, und die Kammer der
Vorstellung, imaginatio, verortet. Im mittleren Steven wurde die phantasia®8, die
»kombinatorische Vorstellung«®® und die estimativa-Kammer, die mafdgebend fiir die
»Bewertung« oder »>Einschitzung« des Gedankenmaterials war, lokalisiert. Der
Traumprozess eines natiirlichen Traumes begann der Avicennischen Theorie folgend bei
der hintersten memoria-Kammer, aus der die Gedankensubstanz tiber die phantasia-, die
die Traumvorgange liberhaupt erst ermdégliche, in die imaginatio-Kammer, dem Ort des
eigentlichen Traumprozesses, ibertragen wurde. Es wurde angenommen, dass der
korpereigene Traum durch Verschmelzung von Bildern von Tages- und Gedachtnisresten
entstehe. Der sensus communis wurde als eine Art Gedankendepot fiir das Denken und
Traumen begriffen.”0

Mit diesem physiologischen Prozess im menschlichen Gehirn wurde die Entstehung des
natirlichen Traumes begriindet. Formierten sich im Zustand des Schlafes
angsteinflofdende Phantasiebilder vor dem inneren Auge, wurde dies auf eine gestorte
Imagination zurtiickgefiihrt. Besonders bemerkenswert ist, dass derartige Bilder
beziehungsweise Alptraume dem allgemeinen Verstandnis nach durch den Einfluss des
Teufels hervorgerufen wurden. Die rational-wissenschaftliche Auffassung iiber die
eigentlich rein korpereigene Entstehung von Traumprozessen wurde folglich mit dem
Glauben an Ubersinnliches im Traum verschmolzen. Wie der s>rein< natiirliche galt der

teuflische Traum als nicht auslegungsbediirftig.”!

S. 207-223. S. 215) befinde sich im Herzen. Vgl. Schadewaldt: Die mittelalterliche Physiologie des
Traumgeschehens. S. 214 f.
68 Marsilio Ficino grenzt die phantasia als »produktive [...] Einbildungskraft« von dem »lediglich
abbildenden Seelenvermoégen (imaginatio)« (Sergius Kodera: Die gelehrte Magie der Renaissance von
Marsilio Ficino bis Giovan Battista della Porta. In: Herbert Jaumann u. Gideon Stiening (Hrsg.): Neue
Diskurse der Gelehrtenkultur in der Frithen Neuzeit. Ein Handbuch. Berlin: De Gruyter 2016. S. 345-388. S.
362) ab.
69 Scherbaum: Phantastik und Traum. S. 141.
70 Vgl. Scherbaum: Phantastik und Traum. S. 141 f.
71Vgl. Schadewaldt: Die mittelalterliche Physiologie des Traumgeschehens. S. 221.

22



Marsilio Ficinos Theorie zum Traum in der Theologia Platonica (1482)

Dass der auf einer Metaphysik fufdende Traumglauben und die rational-
naturwissenschaftlichen Erkenntnisse tiber den Traum im rinascimentalen
Wissensdiskurs keiner strikten Trennung unterlagen, zeigt sich ebenso in der Schrift des
florentinischen Philosophen und Neuplatonikers Marsilio Ficino (1433-1499). Die
AufRerungen des Humanisten zum Traum gelten zur Zeit der italienischen Renaissance als
mafdgebend. In seinem 1482 in Florenz erschienenen Werk tiber die Unsterblichkeit der
Seele’2, Theologia platonica de immortalitate animorum, misst er dem Traum eine
herausragende und positive Rolle bei. Seine Ansichten hierzu stiitzen sich hauptsachlich
auf Synesius von Kyrenes Auslegung tiber die Bedeutung von Schlaf und Traum. Der Schlaf
bilde eine der sieben von Ficino genannten Formen der vacatio animae - der »Befreiung
der Seele vom Leib«.”3 In der Theologia Platonica heifst es hierzu:

Wann kénnen wir uns vollig entleeren, sodass wir diese Einfliisse spliren? Es gibt sieben
Formen der Entleerung oder Freilassung: Im Schlaf, in der Ohnmacht, im melancholischen
Zustand, in ruhiger Gesinnung, in Einsamkeit, in Verwunderung, und in Keuschheit.74

Der im Dienste der Medici stehende Ficino schreibt dem Zustand der vacatio animae in

Bezug auf die Vorstellungskraft eine hohe Bedeutung zu:

Alle diejenigen [= die Philosophen, H. C.], die eine wichtige Entdeckung in einer h6heren
Kunst gemacht haben, machten sie besonders dann, wenn sie den Korper verlassen und
Zuflucht in der Burg des Geistes genommen haben.”s

Der Schlaf, den Ficino als eine Form der von der korperlichen Hiille befreiten Seele
begreift, kann sinngemaf als »eine gottliche Inspiration, die nur solchen Menschen

zuteilwird, welche sich auch im Wachen tiber den Korper erhoben haben«’¢ aufgefasst

72 Vgl. Paul Oskar Kristeller: Humanismus und Renaissance. Bd. 2: Philosophie, Bildung und Kunst.
Miinchen: Fink 1976.S. 107 f. u. 119.

73 Vgl. Paul Oskar Kristeller: Die Philosophie des Marsilio Ficino. Frankfurt am Main: Klostermann 1972. S.
200 u. 296. Hier und im Folgenden von mir auf Grundlage der englischen Version der Theologia Platonica
sinngemafd ins Deutsche iibersetzt: Marsilio Ficino: Platonic theology [lat.: Theologia platonica de
immortalitate animorum (1482)]. Hrsg. von James Hankins. Ubers. von Michael Allen. Biicher XII-XIV.
Cambridge: Harvard University Press 2004. S. 151. Analog liefe sich hier die Annahme Xenophons (um 430
- 355 v. Chr.) anfiihren, die Seele sei »im Schlaf bindungslos, frei von irdischen Beschwernissen und daher
aufnahmefahig fiir gottliche Botschaften«. Alt: Der Schlaf der Vernunft. S. 33. Alt bezieht sich hier auf
Xenophon: Kyrupaedia VIII 7, 21.

74 Im Originaltext heif3t es: »Verum quando ita vacamus ut huiusmodi advertamus influxus? Septem sunt
vacandi genera: somno, syncopi, humore melancholico, temperata complexione, solitudine, admiratione,
castitate vacamus.« Ficino: Platonic theology. S. 150.

75 Ubersetzt von Antje Wittstock: Melancholia translata. Marsilio Ficinos Melancholie-Begriff im
deutschsprachigen Raum des 16. Jahrhunderts. Gottingen: V&R Unipress 2011. S. 75. Die Autorin bezieht
sich hierbei auf: Marsile Ficin: Théologie platonicienne de I'immoratalité des ames. Texte critique établi et
traduit par Raymond Marcel. Paris: Les Belles Lettres 1970. S. 202.

76 Kristeller: Marsilio Ficino. S. 296.

23



werden. Die vacatio animae definiert sich durch »ein[en] Zustand, in dem sich die Seele
vom Korper entfernt« und »die Seele im Schlaf der gottlichen Einwirkung unmittelbar
zuganglich [wird], und zwar besonders die Seele eines ohnehin gereinigten und Gott
zugewendeten Menschen.«””

Die im Sinne des neuplatonischen Verstindnisses unsterbliche und somit dem Koérper
liberlegene Seele konne sich im Zustand des Schlafes vom Korper befreien und im Traume
sogar eine Anniherung an das Gottliche, transzendent Ubernatiirliche erlangen. Jedoch
nur diejenigen Menschen, die ein tugendhaftes und besonnenes Leben fithren, seien
privilegiert, derartige Traume zu empfangen.’8 In der Theologia Platonica dufert sich
Ficino dariber hinaus tlber die Gefahr einer buhlerischen und unersittlichen
Lebensweise und deren Folge auf die Traume:

Die Menschen, die von derartigen Traumen [= sinnlose Traume, H. C.] getduscht sind, sind
normalerweise diejenigen, die sich dem vergniiglichen Leben widmen und stark
angezogen sind von den Dingen, die das Gefiihl bewegen, und die die Phantasie deutlich
auf diese Dinge richten, und auf jene, die erworben werden koénnen, oder auf
ablehnungswertes Ubel. Folglich ist es so, dass die Uberreste dieser Dinge deren [= die ein
vergniigliches Leben fiihrenden Menschen, H. C.] Phantasie in Traumen stort. Zudem, im
Schlaf belastet durch exzessives Essen oder Trinken, haben sie [= diese Menschen, H.C.]
nie eine unbelastete Phantasie. Wegen eines mafdlosen Uberschusses an Kérpersiften und
Dampfen, sind diese Bilder, die in ihrer Phantasie in Bewegung gesetzt wurden, jene, die
einen scheufdlichen Anblick darstellen.”®

Mit seinem Postulat, dass die Vorstellungskraft des dekadent lebenden Menschen getriibt
sei und folglich iible Traumbilder zutage bringe und nur die »Gott zugewendeten
Menschen« mit sittenstrenger Lebenshaltung empfanglich fiir gottliche Traume seien,
wird das von Platon begriindete metaphysische Lehrkonstrukt von dem Humanisten
aufgegriffen.

Wie bereits aus antiken Schriften hervorgeht, wurde das Traumen am Morgen als
glinstigste Zeit zum Empfangen klarer Traume erachtet. Ficino greift hierbei die bereits
in der Antike geltende Auffassung auf, nach der die Zeit am Morgen die deutlichsten
Traumbilder hervorbringe. Die weit verbreitete Ansicht war, dass die morgendlichen und
deutlichen Traume Zukunftsbotschaften mit wahrem Charakter enthielten. Die Klarheit

des im Traum Gesehenen war lediglich durch den zu dieser Tageszeit vorherrschenden

77 Kristeller: Marsilio Ficino. S. 296.
78 Vgl. Kristeller: Marsilio Ficino. S. 296; Wittstock: Melancholia translata. S. 75.
79 Im Originaltext heif3t es: »Talibus insomniis [insomniae vanae] homines illi solent illudi qui voluptuosae
vitae dediti ad ea quae movent sensum vehementer afficiuntur, et phantasiam ad haec vel tamquam bona
adsciscenda vel tamquam mala reiicienda affigunt acerrime. Quo fit ut eorum reliquiae phantasiam turbent
in somnis. Accedit quod nimio gravati cibo vel potu phantasiam in somno expeditam habent numquam. Nam
propter immoderatam humorum vaporumque redundantiam imagines illae in phantasia saepe moventur,
quae tetra spectacula praeferant.« Ficino: Platonic theology. S. 152.

24



physiologischen Zustand gegeben - ein geringer Einfluss der Korpersafte auf das
denkende Bewusstsein des Menschen - und somit die Folge einer ausgeglichenen
korperlichen Konstitution. Dies betont Ficino auch in seiner Schrift Theologia Platonica.
An entsprechender Stelle relativiert der Florentiner Gelehrte die verbreitete Ansicht tiber
den vermeintlich wahrheitsverheifenden Morgentraums°:

Obwohl, wie unter dem Volk berichtet wird, Morgentraume wahrer sind, passiert dies
nicht nur, weil wir gelassener sind (oft schlafen wir gelassen ein und dennoch sind die
Visionen zu dieser Zeit nicht besonders klar), aber auch, weil die Prophezeiung beim
Ankommen der Sonne und des Propheten Apoll verbessert wird; und die blutigen und
glithenden Geister, die in dieser Stunde dominant sind, tragen mit ihrer Klarheit zur
Klarheit der Vision bei.8!

Die Vorstellung von vor allem zur Morgenstunde entstehenden Traumbotschaften mit
wahrheitsgetreuem Charakter, die bereits Synesius von Kyrene in De insomniis
thematisierte, blieb weiterhin prasent.82

Von Ficino stammt jedoch auch eine gegenteilige AufRerung zum Traum, die er in einem

Brief an Lottieri Neroni darlegt:

[A]lle weltlichen Geschehnisse [seien] nichts als Traume [...], die nur von den Philosophen
als Illusionen erkannt werden, Traume, aus denen nur die platonische Wahrheit erwecken
kann.83

Gerolamo Cardanos Somniorum Synesiorum, omnis generis insomnia explicantes, Libri IV

Zu einer der wichtigsten theoretischen Abhandlungen zum Traum zdhlt Gerolamo
Cardanos (1501-1576) Somniorum Synesiorum. Wie schon Marsilio Ficino beruft sich
Cardano bei seinen AufRerungen iiber den Traum zu einem erheblichen Teil auf die
Erkenntnisse des Synesius von Kyrene, was bereits der Titel seines 1562 erschienenen
Werkes suggeriert. Das Werk von Cardano ist dhnlich aufgebaut wie die Traumsammlung
De insomnis des Artemidor von Daldis. Auch er unterteilt die gesammelten Traume nach

bestimmten Kategorien in ein geordnetes System, wodurch eine Art Deutungshandbuch

80 Vgl. Gandolfo: Il »Dolce Tempo«. S. 57 u. 289.

81 Im Originaltext der Theologia Platonica heifdt es: »Quamquam, quod vulgo fertur, matutina somnia esse
veriora, non ob id solum provenit quod magis sobrii sumus (saepe enim sobrii dormitum accedimus, neque
tamen tunc fiunt perspicuae visiones), verumetiam ex eo quod et solis Phoebique vatis accessu vaticinium
roboratur, et sanguinei igneique spiritus ea hora dominantes claritate sua ad claram conferunt visionem«.
Ficino: Platonic theology. S. 158. u. 160.

82 Vgl. Gandolfo: Il »Dolce Tempo«. S. 57. Beispielhaft hierfiir kann Dantes bahnbrechendes Werk Divina
Commedia genannt werden, in der der Autor den Trdumen am Morgen eine prophetische Bedeutung
zuspricht. Siehe hierzu: Charles Speroni: Dante's Prophetic Morning-Dreams. In: Studies in Philology 45
(1948) H. 1. S. 50-59.

83 Zehnpfennig: >Traum«und »Visionc. S. 69.

25



fir Traume entsteht, in das der Autor eigene Traume zur exemplarischen Ausdeutung
einflief3en lasst.84

Wie Claire Gantet in ihrer Monographie herausgestellt hat, waren Cardanos Traume ein
mafdgeblicher Faktor fiir richtungsweisende Lebensvorhaben und theoretische
Abhandlungen des Renaissance-Humanisten.8> Seit dem Jahr 1534 erreichten ihn
wahrend des Schlafes, sofern man seinen Berichten Glauben schenken kann,
Erkenntnisse, die er durch metaphysische Entititen empfangen habe und die sich in
erheblichem Mafie auf seine Lebensplanung auswirkten.8¢ So heifdt es in seiner
Autobiographie in einem eigenen Kapitel tiber Traume:

Darf nicht auch die Art, wie ich von Traumen heimgesucht wurde, die alle so durchaus
wahr gewesen sind, als hochst wunderbar bezeichnet werden? Am liebsten mdchte ich gar
nicht daran rihren. Wozu denn auch? Und doch waren diese Traume so sonnenklar
einleuchtend und haben tiber die wichtigen Dinge in meinem Leben entschieden.8”

In einer fir Cardano geschaffenen Bildmedaille manifestiert sich der personliche
Bedeutungsmafistab, den er den Traumen einrdumte. Die Medaille zeigt auf der einen
Seite mehrere Personen, die sich auf einen mit Weinreben umrankten Baum zubewegen.
Auf der Rickseite sind eine junge und eine altere mannliche Gestalt vor einer Hiitte
wiedergegeben - »die klassische Scheideweg-Situation«®. Die auf das Kunstobjekt
gepragte Szenerie wird durch den Schriftzug »Oneiron« als ein Traum, »der den

turbulenten Lebensgang des Besitzers charakterisiert«89, markiert. Uber mehrere Jahre

84 Vgl. Markus Fierz: Girolamo Cardano (1501-1576). Arzt, Naturphilosoph, Mathematiker, Astronom und
Traumdeuter. Basel: Birkhduser 1977. S. 97 f. u. 99-120.

85 Vgl. hierzu die Ausfiihrungen zu Gerolamo Cardano bei Gantet: Der Traum in der Frithen Neuzeit. Hier v.
a.S.361-363.

86 Vgl. Gantet: Der Traum in der Frithen Neuzeit. S. 361 f.; Alt: Der Schlaf der Vernunft. S. 62 f.; Bredekamp:
Traumbilder. S. 62; Alice Browne: Girolamo Cardano's Somniorum Synesiorum Libri IIII. In: Bibliothéque
d'Humanisme et Renaissance 41 (1979) H. 1. S. 123-135. S. 124. Angesichts der fundamentalen Bedeutung
der Traume fiir Cardano, die sich fast durchgiangig durch das Leben des Maildnders zieht, ist Claire Gantet
beizupflichten, wenn sie Peter-André Alts AuRerung, Traume hitten einen lediglich nebensichlichen Wert
fiir Cardanos Opus gespielt, als zweifelhaft zuriickweist.

87 Girolamo Cardano: Des Girolamo Cardano von Mailand eigene Lebensbeschreibung [De propria vita liber
(Paris 1643)]. Aus dem Lateinischen iibersetzt von Hermann Hefele. Miinchen: Kosel 1969. S. 134. Den Arzt
Cardano empfingen nach eigener Aussage unter anderem auch Traume, die ihm iiber den
Gesundheitszustand seiner Patienten Auskunft und ihm somit Anlass zur Handlung gaben - »Ich kann nicht
glauben, daf dieser Traum [...] blof3er Zufall gewesen sei, sondern, wie deutlich zu sehen ist, eine Mahnung,
die Gott einer frommen, von vielem Ungliick heimgesuchten Seele [..] zukommen lidsst« (Cardano:
Lebensbeschreibung. S. 119). Den drohenden Tod seines Sohnes sieht der Maildnder ebenfalls trdumenden
Zustandes: »Im Sommer 1547, da mein jiingerer Sohn zu Pavia krank war, traumte mir, er werde sterben,
so dafd ich im Traum ohnmachtig wurde. Ich erwachte und schon lduft auch eine Magd herbei und sagt: >Steh
auf, ich glaube, Aldo wird sterben!<« Cardano: Lebensbeschreibung. S. 137.

88 Alt: Der Schlaf der Vernunft. S. 62.

89 Alt: Der Schlaf der Vernunft. S. 62. Vgl. hierzu auch Warnke: Traumbilder. S. 121. In Kapitel 37 der
Autobiographie Cardanos wird dieser von ihm offenbar tatsachlich gesehene Traum geschildert. Vgl. hierzu
auch Browne: Girolamo Cardano's Somniorum. S. 124.

26



notiert der Mailander Arzt die eigenen Traume, mit der Absicht, sowohl seiner eigenen
Person dienlich zu sein, aber auch arztlich-wissenschaftliche Erkenntnisse aus ihnen zu
ziehen.?? Gerolamo Cardano misst seinen und den Traumen im Allgemeinen insofern eine
wichtige Rolle bei, als durch sie ein Wissen aus iibersinnlicher Kraft an den Menschen
herangebracht werde. Im Fokus des Somniorum Synesiorum, omnis generis insomnia
explicantes, Libri IV stehen die Traume verkiindigenden Charakters, »die aufgrund
astraler Einfliisse in der Imagination entstiinden.«°! Somniorum Synesiorum besteht aus
einem Aufruf an den Leser, Traume zu interpretieren®?, wie sie zu deuten seien und einer
Darstellung, wodurch die nachtlichen Gedankenbilder hervorgerufen werden; aufderdem
stellt Cardano, wie schon Artemidor von Daldis in seiner Oneirocritica, einen Katalog mit
Traum-Klassifizierungen zusammen und komplementiert seine Auerungen mit eigenen
und fremden Traumschilderungen.®3

Das in vier Biicher eingeteilte Werk befasst sich im ersten und ausfiihrlichsten Teil mit
grundlegenden Gesichtspunkten zum Traumphdnomen, wobei der Autor grundsatzlich
von einerseits transzendenten und andererseits natiirlichen Traumen spricht. Letztere,
im Schlaf durch vornehmlich physische Prozesse evozierte, gedankliche Erscheinungen
zeugten von ambivalentem Charakter, wahrend die aus dem Jenseits gesandten Traume
einen hohen Wahrheitsgehalt erkennen liefden.?* Im zweiten Buch werden
unterschiedliche Einordnungen von Traumen aufgezeigt. Im Anschluss legt der Autor die
wichtigsten Traummotive dar, bevor er im letzten Kompartiment zur Verdeutlichung der
Interpretationen verschiedenster exemplarischer Traume mitunter fliinfundfiinfzig
eigene Traumerinnerungen schildert.?>

Die fiir den Gelehrten entscheidenden Traume waren jene mit weissagendem Potenzial,
die seiner Theorie folgend, in »idola« und »visa« / »visiones« untergliedert werden. Die

Bilder der »idola« offenbarten demnach Bevorstehendes auf unchiffrierte Weise,

90 Vgl. Nancy G. Siraisi: The clock and the mirror. Girolamo Cardano and Renaissance Medicine. Princeton:
Princeton University Press 1997.S. 174-191; Gantet: Der Traum in der Frithen Neuzeit. S. 361.
91 Gantet: Der Traum in der Friithen Neuzeit. S. 369.
92 In diesem Zusammenhang merkt der Renaissance-Philosoph an, dass es unter anderem aufgrund der
Fiille an Dingen, die getraumt werden kénnten, keine genaue, einheitliche Form von Interpretation gibe
und dass das Getraumte stets vor dem Hintergrund der Persénlichkeitseigenschaft und des allgemeinen
Zustands des Traumers ausgedeutet werden miisse. Vgl. Browne: Girolamo Cardano's Somniorum. S. 130-
132. Zu weiteren Trauminterpretationen, die Cardano im ersten Buch des Somniorum Synesiorum darlegt,
siehe Browne: Girolamo Cardano's Somniorum. S. 133 f.
93 Vgl. Browne: Girolamo Cardano's Somniorum. S. 123. u. 126.
94 Vgl. Alt: Der Schlaf der Vernunft. S. 64 f.
95 Vgl. Fierz: Girolamo Cardano. S. 99-120; Alt: Der Schlaf der Vernunft. S. 63 f.; Browne: Girolamo Cardano's
Somniorum. S. 123 u. 129.

27



wahrend die gedanklichen Traumprodukte der »visiones«, die durch angsteinfl6f3ende
Erscheinungen erkennbar waren, mit Vergangenem in Verbindung zu bringen und
sinnbildlich auszudeuten seien.?® Die Art der Weissagung sei laut Cardano abhangig von
physischer Konstitution und sozialem Rang. Somit misst er der auf dem Wege des
Traumes erlangten Prophetie eine exklusive Stellung bei.

Die durch natiirliche Prozesse entstehenden Traumbilder nehmen in Gerolamo Cardanos
Abhandlung tiber die Traume einen lediglich geringen Umfang ein. Er stiitzt sich hierbei
auf die seit alters bestehenden Theorien, nach denen die Gedankenprodukte durch
unterschiedliche Verteilung der Kérpersafte und verschiedene Arten von Speisen zu Tage

traten.%”

Giovanni della Portas kurzer Beitrag zum Traum in der Magia Naturalis

Sehr viel grofdere Beachtung finden die auf natiirlichem Wege evozierten Traume in
einem kurzen Beitrag des achten Buches von Giovanni Battista della Portas (1535-1615)
Magia Naturalis, sive de miraculis rerum naturalium libri XX (1558).98 Bereits in antiken
Traktaten iiber die Entstehung von durch kdrpereigene Konditionen hervorgerufenen
Traumen nimmt die Nahrung einen wichtigen Stellenwert ein. Demnach hatte die Art von
Speise, die vor dem Schlafengehen eingenommen wiirde, einen merklichen Einfluss auf
die Qualitdt der Traume und die gedanklich produzierten Traumbilder. In seinem
»Zauberbuch«?? greift der Alchimist und Philosoph della Porta das antike Gedankengut
auf und spezifiziert ferner die Speisen und deren Wirkung auf die in den Gedanken
entstehenden Bilder des Traumes. Bei seinen Ausfiihrungen stiitzt sich der Autor
zundchst auf die aristotelische Erklarung zum Traum. Hiernach entstiinden durch die
eingenommene Nahrung Dampfe, die zum Gehirn und Herzen gelangten.
Angsteinfl6f3ende Traume entstiinden des Nachts und die klaren, nach vollstindiger
Beendigung des Verdauungsprozesses, am Morgen. Daran ankniipfend werden Speisen

mitsamt ihrer Wirkung auf die Traume aufgelistet und gastronomische Ratschlige

9 Vgl. Gantet: Der Traum in der Frithen Neuzeit. S. 369; Browne: Girolamo Cardano's Somniorum. S. 129;
Alt: Der Schlaf der Vernunft. S. 68.

97 Vgl. Paoli: Sognare nel Cinquecento. S. 42.

98 Die Magia Naturalis beinhaltet »neben einer generellen Theorie der Magie [...] hauptsachlich mehr oder
weniger praktische Anweisen fiir eine Vielzahl von Geheimrezepten (segreti): etwa fiir die Ziichtung von
Obstbdumen, die Kreuzung von Tieren, die Herstellung von Spiegeln, die Veredelung von Metallen oder die
Verschonerung des menschlichen Koérpers, aber auch Rezepte fiir bewusstseinsverandernde Substanzen«.
Kodera: Die gelehrte Magie der Renaissance. S. 378.

99 Kodera: Die gelehrte Magie der Renaissance. S. 381.

28



dariiber erteilt, welche Nahrungsmittel monstrose, klare oder erheiternde

Gedankenbilder hervorriefen.100

Entscheidend fiir den Traum-Diskurs in der Renaissance war neben der theoretischen
Beschaftigung nicht zuletzt die asthetische Auseinandersetzung mit diesem
vielschichtigen Phanomen. Literarische Traumdarstellungen, aus denen unterschiedliche
Perspektiven des Wissens und Verstandnisses liber dieses Faszinosum hervorgehen,

nehmen hierbei eine fundamentale Stellung ein.

I.2 Traumdarstellungen in der italienischen Renaissance-Literatur

Als unergriindliches und ratselhaftes Phdnomen offenbart sich der Traum als ein Mittel,
das durch mannigfaltige Ausformulierungen und aus meist verschieden gearteten
Motiven in unterschiedlichen Textgattungen zum Ausdruck kommt. Texte mit diversen

Beziigen zum Onirischen konstituieren sich als Wissenstrager tber ihre Zeit:

Dafd freilich die Literatur an den Punkten, an denen sie sich mit der kulturellen
Konstruktion des Menschen befafit, stets auch eigenes, begrifflich nicht zugingliches
Wissen zur Geltung bringt, bildet wiederum ein besonderes Merkmal ihres dsthetischen
Profils.101

Eine der wohl bekanntesten allegorisch-adsthetischen Darstellungen eines Traumes findet
sich in Guillaume de Lorris' (um 1205-1240) Roman de la Rose. Der Roman, in dem der
Traum als profanes Kuriosum in Erscheinung tritt, war vornehmlich im
italienischsprachigen Raum bekannt. Hierin wird »der Traum als ein Mittel zur

Erkenntnis und als Wahrheit bezeichnet«.102

100 Vgl. Paoli: Sognare nel Cinquecento. S. 38; Giovan Battista della Porta: Della Magia naturale del Signor
Gio: Battista della Porta Napolitano. Libri XX. Neapel: Bulifon 1677. S. 280 f. Bohnen, Linsen oder Zwiebeln
etwa lief3en finstere Bilder aufkommen, wihrend die Einnahme von Melisse oder wildem Lattich einen
erheiternden Effekt auf die Gedankenproduktion wahrend des Traumes habe: »Nell'ultimo della cena,
quando vogliamo andare a dormire, mangieremo della melissa, che alcuni chiamano cetrara, quando
dormiremo poi, ci vengono in sogno varie immagini, le quali se volessero piu allgre I'animo nostro non le
saprebbe desiderare, campi fioriti, giardini, fiori, prati, e similmente tutta la terra verdeggiante, coverta di
belle pergole, e finalmente volgendo gli occhi intorno tutto il mondo e primavera, e tutto ride. Fa il medesimo
effetto la buglossa, la scarola, le frondi pioppo, & in luogo di queste I'unguento populvon.« (Della Porta: Della
magia naturale. S. 281). Vgl. hierzu auch Paoli: Sognare nel Cinquecento. S. 38. Angesichts der von della
Porta aufgezahlten Zutaten, die eine begliickende Wirkung auf den Traumer hétten, liefde sich wohl
vielmehr von rauschauslésenden Substanzen sprechen.

101 Alt: Der Schlaf der Vernunft. S. 12.

102 Zehnpfennig: >Traum« und »>Visionc. S. 10.

29



In korrespondierender Weise erscheinen Allegorien in Petrarcas Trionfi (Mitte des
Trecento) im Rahmen einer »allegorischen Traumdichtung, im Laufe derer das traumende
lyrische Ich sechs Triumphziige vorbeiziehen sieht«193, die der Liebe gewidmet sind.104
Bereits vor der Bliitezeit der Renaissance kommt dem Traummotiv bei Dante Alighieri
(1265-1321), etwa in seiner Divina Commedia, als allegorische Vision eine
charakteristische Bedeutung zu. Hierin steigt der Sprecher etappenweise von der Holle
zum Paradies auf. Freilich war seinerzeit die allgemein geltende Auffassung einer
christlichen Hierarchie vorherrschend, in der der Traumer vom Gnadenakt Gottes
abhangig war.

Auch im italienischsprachigen Raum des Quattro- und Cinquecento ist es vor allem die
Literatur, die sich des Traumgegenstands als Mittel dsthetischer Schopfungen bedient
hat.105 Francesco Petrarca, Leon Battista Alberti oder Francesco Colonna verwendeten
das Traumsujet mit unterschiedlichen Leitgedanken in ihren Werken. Diese nicht
greifbare psychische Erfahrung wird ebenso zum Gegenstand in Ludovico Ariostos 1516
erschienenen Orlando Furioso, dem »Rasenden Roland«. Als einer von insgesamt fiinf
erzdhlten Traumen gilt der im achten Gesang geschilderte als der bedeutendste innerhalb
des Epos.196 Das Geschehen vorweggreifend gibt er dem Protagonisten ein, das Lager
Karls des Grofien zu verlassen. In Il Messaggiero, »Der Bote« (1580/82), einem dem
Herzog von Mantua, Vincenzo Gonzaga, gewidmeten Text instrumentalisiert Torquato
Tasso (1544-1595) den Traumgegenstand als Moglichkeit eines zwischen dem Autor und
einem Geist gefiihrten fiktiven Dialogs, der den Charakter einer unter dem Standpunkt
des Neuplatonismus stehenden philosophischen Vision innehat.197 In dhnlicher Weise

wird die Traumthematik im Libro dei Sogni(1564)108 eingesetzt, in dem der Autor Giovan

103 Scholl: »Grottesken« S. 53.

104 Vgl. Scholl: »Grottesken«. S. 53 f.

105 Vgl. Paoli: Sognare nel Cinquecento. S. 29.

106 Eine ausfiihrliche Analyse hierzu bietet Silvia Longhi: Orlando insonniato. Il sogno e la poesia
cavalleresca. Mailand: Angeli 1990. Longhis Augenmerk liegt auf der Untersuchung der literarischen
Funktion des Traumes im Epos. Susanne Goumegou, die in ihrem Vortrag im Rahmen der Tagung
Traumwissen und Traumpoetik von Dante bis Calderén (28.-30.09.2016) an der Johannes Gutenberg-
Universitat Mainz den Traum in Ariosts erzdhlender Dichtung unter epistemologischen Gesichtspunkten
betrachtet, hat darauf hingewiesen, dass Silvia Longhi dem Umstand, dass Orlando nach keiner Deutung des
Traumes sucht, in ihrer Forschung nicht nachgeht. Susanne Goumegou: Schlafen und Traumen im Orlando
furioso. Vortrag am 29.09.2016. Die Beitrage der Tagung finden sich in dem Band: Dietrich Scholler u. Jing
Xuan (Hrsg.): Traumwissen und Traumpoetik von Dante bis Descartes. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht
2020 (im Druck).

107 Vgl. Paoli: Sognare nel Cinquecento. S. 29.

108 Das Frithwerk Libro dei sogni Giovanni Paolo Lomazzos (1538-1592), das Cornelia Manegold
verallgemeinernd als einen seiner kunsttheoretischen Texte begreift (vgl. Manegold: Wahrnehmung. S. 7.
Als Hauptschriften Lomazzos sind das Trattato dell'arte de la pittura, scoltura et architettura (1584) und die

30



Paolo Lomazzo kulturell wegweisende Personlichkeiten aus Antike, Mittelalter sowie
eigene Zeitgenossen sarkastisch-komische Unterhaltungen iiber kultivierte Themen
miteinander fiihren ldsst.199 Die in den einzelnen Kapiteln respektive Raggionamenti
zustande kommenden Personenkonstellationen lassen, aufgrund ihrer chronologisch
bedingten Unmdglichkeit der Zusammenkunft, eine semantische Analogie zum
Onirischen zu - sind doch derartige Zusammenkiinfte zwischen den in verschiedenen
Jahrhunderten lebenden Personlichkeiten lediglich im Zustand des Traumes moglich, in
dem jegliche in der Wachwirklichkeit geltende Gesetze aufder Kraft gesetzt werden. Es
entsteht insofern noch eine weitere semantische Affinitat zum Traum, als die Berichte
trotz ihres phantastischen Charakters derart erzahlt werden, als seien sie weder
ungewoOhnlich noch unméglich; das Sonderbare wird, wie nicht selten auch beim
Betrachten des >inneren Traumfilmsg, als gegeben und real angenommen.

Albertis fiktive Erzdhlung »Somnium«, Francesco Petrarcas traumbezogene
Liebesdichtung sowie die herausragende Schopfung mit Text-Bild-Bezug, Francesco
Colonnas Hypnerotomachia Poliphili, dienen in diesem Unterkapitel als exemplarische,
den Traumdiskurs pragende Literaturschopfungen. An diesen Beispielen soll einmal die
Diversitat von Traum-Einbindung und Traum-Applikation aufgezeigt werden und zudem
darauf aufmerksam gemacht werden, welches traumdarstellerische Potenzial dem
Medium Literatur zugrunde liegt. Weiter ist es das Ziel, mogliche semantische, inhaltliche
beziehungsweise formale Parallelen zwischen den sliterarischen Traumen«< aufzuzeigen.
Dariiber hinaus wird an anderer Stelle ausgelotet, ob und inwieweit eine (Wechsel-
)Beziehung zwischen den traumaffinen literarischen und bildkiinstlerischen Traum-

Werken besteht.

Idea del tempio della pittura (1590) zu nennen), schlief3t als literarisches traumaffines Werk an die in
neuplatonischen Kreisen neu entfachte Beschiftigung mit dem Faszinosum Traum an. Erst in den 1970er-
Jahren wurde das Libro dei Sogni, das im 16. Jahrhundert editionslos blieb, als Bestandteil von Lomazzos
Opus Scritti sulle arti erstmalig durch Roberto Paolo Ciardi verdéffentlicht: Gian Paolo Lomazzo: Scritti sulle
arti. Hrsg. von Roberto Paolo Ciardi. Bd. 1. Florenz: Marchi & Bertolli 1973. Bei dem Libro dei sogni. Gli sogni
e raggionamenti composti da Giovan Paulo Lomazzo millanese con le figure di spiriti che gli raccontano da
egli dessignate handelt es sich, wie im Titel vermittelt, um (fiktionale) Traumberichte und Uberlegungen
des Autors. In seinem Vorwort »Al lettore« beschreibt Lomazzo, wie er unter anderem seine eigenen
capricci vor dem Einschlafen gelesen habe und diese ihn wiederum zum Schreiben des »Buchs der Traume«
inspiriert hiatten: »Avendo io in alcuni sonetti, o discretto lettore, scritto diversi caprizzi e cose statte, che
lette aver mi ricordava in forma de sogni, io era in gran fantesia e massime in sera, de come et in che modo
gli avessi a far reccitare. Onde cossi pensando, ful assalito dal sonno, per il qual mi fu forza a dromentarmi,
nel qual mi venne in la virtd fantastica, una fantasia circa a tal pensiero, che assai mi piacque; la quale, doppo
che svegliato fui, mi disposi ponere in un’oppera che fu cosi.« (Lomazzo: Scritti sulle arti. S. 3).
109 Vgl. Manegold: Wahrnehmung. S. 8.

31



Das Traummotiv in Petrarcas Canzoniere (ed.: 1470)

Beispielhaft fiir eine >Traum-Dichtung« zur Zeit der italienischen Renaissance kénnen
einige Gedichte aus Francesco Petrarcas (1304-1374) Werk Rerum Vulgarium
Fragmenta'1® (»Bruchstiicke volkssprachlicher Dinge«), besser bekannt als Canzoniere,
das erstmals 1470 erschien, angefiihrt werden.

Der Canzoniere Petrarcas besteht aus 366 Gedichten: 317 Sonetten, 29 Kanzonen, 9
Sestinen, 7 Balladen und 4 Madrigale. Der Gedichtzyklus thematisiert die Liebe des
Dichters zu Laura, die er angeblich am Karfreitag des Jahres 1327 erstmalig sah. Ohne
Erwiderung der Ehrerbietung Petrarcas, stirbt Laura 21 Tage nach der ersten Begegnung
mit dem Dichter. Das Werk ist in zwei Teile aufgegliedert - der erste, »in vita« (1-263),
bezieht sich auf das Leben der donna Laura und der zweite, »in morte« (264-366), auf
ihren Tod.111

Im Canzoniere sind unterschiedliche Verwendungsweisen des Traumes auszumachen. Als
»negativierende Diesseitsmetapher«112 — mit den Worten Dietrich Schollers - wird das
Traumsujet im Proomialsonett RVF 1 und der Eingangskanzone des »in morte«-Teils, RVF
264, eingesetzt. Das lyrische Ich wendet sich im Eingangssonett an die Leserschaft seiner
Verse - »Voi ch'ascoltate in rime sparsei« - und erbittet deren Anteilnahme und
Vergebung, »spero trovar pieta, nonché perdonos«. Durch das mit »Ma«, »aberg,
eingeleitete erste Terzett erkennt das Ich, dass diese Aussicht hinféllig und seine
Bemiihungen nach diesseitiger Beseligung lediglich »vergognoii« - »Schande« sind.
Bereits in diesem Sonett wird dem Rezipienten die werkimmanente Bedeutsamkeit des
Traumes als geeignetes Ausdrucksmittel des Dichters vor Augen gefiihrt, wenn der
Sprecher die irdischen Geniisse als kurzen Traum besingt: »che quanto piace al mondo e
breve sognois«. Eine gleichartige Funktion nimmt der Traum als metaphorisches
Werkzeug in der Kanzone 264 ein und kniipft somit an das Eingangsgedicht »Voi
ch'ascoltate in rime sparse« an.113 Das mittlerweile zur Besinnung gekommene lyrische
Ich spricht, angesichts seiner bald endenden Lebenszeit auf Erden und der »duo nodiss,

»zweier Knoteng, die sein »gute[s] Vorhaben aufschieben«!14, den christlichen Gott an.

110 Nachstehend mit der Sigle RVF gekennzeichnet.

111 Vg]. Rainer Stillers: Trecento. In: Volker Kapp (Hrsg.): Italienische Literaturgeschichte. Stuttgart: Metzler
2007.S.30-86.S.65f.

112 Djetrich Scholler: Uberlegungen zur Poetik der Traumgrenze in Petrarcas Canzoniere. In: Victoria del
Valle u. Corinna Koch (Hrsg.): Romanistische Grenzgidnge: Gender, Didaktik, Literatur, Sprache. Festschrift
zur Emeritierung von Lieselotte Steinbriigge. Stuttgart: ibidem 2017. S. 227-241. S. 230.

113 Vgl. Scholler: Traumgrenze. S. 230 f.

114 Scholler: Traumgrenze. S. 231.

32



Fiir die »wider Willen hartnackige Fixierung auf das weltliche Leben«!15> des erzdahlenden
Ichs benutzt dieses das beschreibende Bild eines »uom che sognass«, eines Mannes, der
traumt.

Eine vollig andere Konnotation erhélt der Traum bei Petrarca in Gedicht Nr. 33 und Nr.
257. Der Traum steht hier, nun nicht mehr allegorisch, fiir die Bedeutungslosigkeit der
irdischen Freuden. In den beiden Quartetten von Sonett Nr. 33 berichtet der Sprecher von
dem drohenden Hinscheiden seiner geliebten donnall®, bevor sich im ersten Terzett
augenblicklich Zuversicht auftut: »quando mia speme gia condutta al verde / giunse nel
cor, non per l'usata via, / che 'l sonno tenea chiusa, e 'l dolor molle« (V. 9-11).117 Die
»spemeo«, »Hoffnung«, steht offenbar fiir Laurall® und die Wortverbindung »non per
'usata via« flir den Traum.11? Dieser ist keine durch eine transzendent-goéttliche Instanz
gesandte Botschaft, sondern wird durch den Sprecher selbst evoziert. Aus semantisch-
metaphorischer Perspektive wohnt diesem Traumsonett eine beachtenswerte Bedeutung
inne: Nicht nur verbindet es das Vanitas-Gedicht Nr. 32 mit dem Apoll-Gedicht Nr. 34 in
positiv aufsteigender Weise inhaltlich miteinander - d.h. die langsam zerrinnende
»speranzas« (RVF 32) wandelt sich in eine emporwachsende »spemey« (RVF 33) und
schlief3lich eine »amorosa spemes« (RVF 34). In Nr. 33 bietet der Traum ferner einen
hoffnungsvollen Zugang zur »l'aere disgombraii«“ in Sonett Nr. 34 - ein mdgliches
Sinnbild fiir den Aufbruch in eine neue Epoche.120 »Als >Strafde< zu heterotopischen
Vorstellungswelten«121 ist die durch den Sprecher vorsatzlich vollzogene Handlung des
Traumens beziehungsweise des Sich-Begebens auf die Traum-Strafie in einer nun positiv
anhaftenden Bedeutung auch in Nr. 257 auszumachen. »Wie im Traume« - »quasi
sognandoio« — wird der durch Amor verstellte Blick des Sprechers in Lauras Augen kraft

der Imagination produziert.122

115 Scholler: Traumgrenze. S. 231.
116 Vgl. hierzu Sebastian Weber: Unveroff. Magisterarbeit. Johannes Gutenberg-Universitat Mainz: 2015.
S. 31. Ich danke Sebastian Weber, dass er mir den Zugriff auf seine Abschlussarbeit gewahrt hat.
117 »Als meine Hoffnung, die ganz verglommen, / Zum Herzen kam, nicht auf gewohntem Gleise, / dem
schlafverschlossenen und tréanenfeuchten«. (Francesco Petrarca: Das lyrische Werk. Italienisch und
Deutsch. Canzoniere. Triumphe. Gedichte. Aus dem Italienischen von Karl Forster u. Hans Grote. Hrsg. u. mit
einem Nachw. vers. v. Hans Grote. Diisseldorf: Artemis und Winkler 2002. S. 63).
118 Vgl. Francesco Petrarca: Canzoniere [Rerum vulgarium fragmenta (Venedig 1501)]. Hrsg. u. komm. von
Marco Santagata. 3. Aufl. Mailand: Mondadori 2008. S. 184 [Kommentar des Herausgebers].
119 Vgl. Scholler: Traumgrenze. S. 235.
120 Vgl. Scholler: Traumgrenze. S. 237.
121 Scholler: Traumgrenze. S. 232.
122 Vgl. Scholler: Traumgrenze. S. 232 f.

33



Eine dritte Variante der Einbindung des Traumsujets im Canzoniere wird in Nr. 362, eines
der letzten fiinf Gedichte des Gesamtwerkes, zum Ausdruck gebracht. Das lyrische Ich
begibt sich traumend und wiederum beabsichtigt und sogar so oft er mdchte - »si spesse
voltez« - auf einen »vertikale[n] Jenseitsflug«123: »Volo con 1'ali de'pensieri al cielo1«.124
Ein weiteres Gedicht unterscheidet sich grundsatzlich von den zuvor genannten Versen
aus dem Canzoniere in Bezug auf den Gebrauch des Traummotivs. Es handelt sich um die
Kanzone Nr. 323, »Standomi un giorno solo alla finestrag, in der es eher um eine Vision
melancholischen125 Charakters oder eine Art von Tagtraum geht, als um eine >klassische«
Traumvision. Das lyrische Ich berichtet in der Kanzone von einer grotesken Erscheinung,
in der ein frauengesichtiges Wild von Hunden gejagt wird, was von dem Sprecher als
Prophezeiung fiir Lauras Tod gedeutet wird.

Rosso Fiorentino hat den Text im 16. Jahrhundert in einer Zeichnung visualisiert (Abb. 6),
wobei er fiir die Markierung einer Traum- und Visionswelt weitere hybride Mischwesen

integriert. Durch die von Fiorentino bildkiinstlerisch erzeugte, jedoch bereits von

123 Scholler: Traumgrenze. S. 238.
124 Nach dem Vorbild Petrarcas schlossen sich in der Folgezeit weitere Schriftsteller seinem
bahnbrechenden Dichtungsstil an, der gemeinhin mit dem Terminus >Petrarkismus« begriffen wird. Pietro
Bembo (1470-1547) ist einer jener Lyriker, die ihre Werke im petrarkistischen Stile verfassten. Nicht in
eklektizistischer Weise, sondern vielmehr im Sinne einer ingeniésen aemulatio greift Bembo den fiir
Petrarca typischen Stil auf. Vgl. hierzu u. a. Rainer Zaiser: Pietro Bembo. Ein orthodoxer Imitator Petrarcas?
In: Italienische Studien 17 (1996). S. 186-200. In seinen Rime (1530) dient der im Falle Bembos im
hofischen Kontext stehende Traum ebenfalls als poetisches Instrument mit ambivalenter
Begleitvorstellung: Wahrend er etwa in Nr. 88 zu Beginn als erfreulich bewertet wird und der Sprecher gar
das Wort an ihn richtet, wird der Traum im weiteren Verlauf dieses Sonetts zu einer »negative[n] Flucht
aus der Misere, so Dietrich Scholler in seiner zwei Semester umfassenden Vorlesung Die Poetik des Traums
in der italienischen Renaissanceliteratur 2011 an der Johannes Gutenberg-Universitit Mainz.
Zu den Sonetten 88-90 und den darin enthaltenen Spielweisen des Traumes im Vergleich zu jenen in
Petracas Canzoniere siehe Weber: Der Traum. S. 46-51. Unter dem Gesichtspunkt der superatio reiht sich
ebenso Giovan Battista Marino (1569-1625) in die Tradition des Petrarkismus ein. Verwendung findet das
Traummotiv in Marinos Rime amorose (1602). Siehe hierzu Dietrich Scholler: >Morte al cor, vita al canto«.
Virtuoses Traumen und Scheitern in Marinos >Rime amorose«. In: Agnieszka Komorowska u. Annika
Nickenig (Hrsg.): Poetiken des Scheiterns. Formen und Funktionen unékonomischen Erzdhlens. Miinchen:
Fink 2018. S. 205-216. Mit seinen Versen beabsichtigt der italienische Dichter Marino, stupore e meraviglia,
Erstaunen und Verwunderung, bei seiner Leserschaft auszuldsen. Im Gegensatz zu Petrarca definiert das
Traummotiv bei Marino »einen schwer lastenden Alptraum, der mit dem Tod endet und damit eine
Poetisierung des Scheiterns ins Werk setzt«. Scholler: »Morte al cor, vita al canto«. S. 211. In der
Idyllensammlung La sampogna (1620) wird der Traum von Marino zu einem narrativen Instrument, mittels
dessen sich der bereits verschiedene Protagonist Atteone in der homonymen Erzdhlung im Traum seiner
Mutter zeigt und das Geschehene sichtbar werden ldsst. Vgl. Dietrich Scholler: Marinos bukolische
Stellvertreter zwischen Selbstautorisierung und Selbstverlust. In: Helmut Seng u. Irene M. Weiss (Hrsg.):
Bukoliasmus. Antike Hirtendichtung und neuzeitliche Transformationen. Wiirzburg: Konigshausen &
Neumann 2016. S. 145-169. S. 163 f.
125 »Die Aktivitat der Imagination, die hier iiber den Traum vermittelt und in der Medizin der Epoche mit
der Melancholia assoziiert wurde [Scholl verweist hier auf Raymond Klibansky, Erwin Panofsky u. Fritz
Saxl: Saturn und Melancholie. Studien zur Geschichte der Naturphilosophie und Medizin, der Religion und
der Kunst. Frankfurt am Main: Suhrkamp [1990] 1992] verbindet sich bei Petrarca sowohl mit sublimen als
auch mit grotesken Elementen.« (Scholl: »Grottesken«. S. 54).

34



Petrarca in der Kanzone benannte Hybriditat - das heif3t das Wild mit dem Gesicht einer
Frau - wird eine semantisch-strukturelle Verkniipfung mit dem Traum erzeugt, der sich
selbst haufig, kombiniert aus unterschiedlichen Versatzstiicken, als ein hybrider und oft
skurriler Gedankenfilm entfaltet. Objekte beziehungsweise Sachverhalte, die unabhéngig
voneinander existieren, werden zu einem Neuen vereint. Dies ist ein Prinzip, welches
auch auf die 1480 in der Domus Aurea aufgefundenen Grotesken-Malereien zutrifft, die
Kardinal Daniele Barbaro (1513-1570) mit dem Begriffspaar picturae somnium
apostrophierte: »wie die Phantasie im Traum verworrene Bilder produzier[e] und
verschiedene Dinge vermisch[e]«126, so strukturierten sich in analoger Weise besagte
Darstellungen.127

Groteskes und Phantastisches als Kenntlichmachung von Onirischem einzusetzen, ist ein
Phdnomen, das sich in der Kunst der (frithen) Renaissance wie ein roter Faden durch viele
»Traum-Werke« zieht - so auch im Falle der Kurzerzdhlung »Somnium« von Leon Battista

Alberti.

Der Dialog »Somnium« aus Leon Battista Albertis Intercoenales (1440)

Leon Battista Alberti erlangte gemeinhin durch seine theoretischen Abhandlungen wie
»Uber die Malkunstx, Della pittura, oder De re aedificatoria, »Uber das Bauwesen« (1443-
1452), Bekanntheit.

Zwischen 1430 und 1449 schrieb er jedoch auch ein satirisches Werk, die sogenannten
Intercoenales / Intercenales. Hierbei handelt es sich um eine Sammlung kurzer Texte,
wobei sich ein betrachtlicher Bereich des Werkes aus fiktiven Dialogen zusammensetzt,
die wohl in nicht-6ffentlichem Kreise zwischen den Mahlzeiten verlesen wurden.
Hierunter fallt der in Dialogform verfasste Text »Somnium«.128 In diesem kommt es zu
einer Unterhaltung zwischen Lepidus und Libripeta, wobei ersterer den »Lacherliche[n]

und das literarische Pseudonym Albertis«12° darstellt. Libripeta, eine Philosophen-Figur,

126 Scholl: »Grottesken. S. 161.
127 Aufgrund ihrer Relevanz als Inspirationsquelle fiir onirische Werke im Bereich der Literatur und
Bildkunst des 15. und 16. Jahrhunderts wird die Thematik der Grotesken und der phantastischen Malerei
nachstehend gesondert behandelt.
128 Vgl. Veronica Vestri: Leon Battista Alberti (Genova 1404-Roma 1472). Somnium. In: Alessandro Cecchi,
Chiara Rabbi Bernard u. Yves Hersant: Il Sogno nel Rinascimento. Ausst.-Kat Palazzo Pitti Galleria Palatina
Florenz 2013. S. 158 f. S. 158. Moglicherweise war diese Erzdhlung eine der Inspirationsquellen fiir
Ludovico Ariostos Orlando Furioso. Siehe hierzu den Aufsatz von Clara Fossati: Dalla Luna alla balena...Il.
Ariosto, »Icaromenippo« e il »Somnium« di Leon Battista Alberti. In: Itinerararia 5 (2006). S. 269-293.
129 Michaela Boenke: Der Traum des Libripeta. Ein Dialog von Leon Battista Alberti. In: Paul Richard Blum
(Hrsg.): Sapientiam amemus. Humanismus und Aristotelismus in der Renaissance. Miinchen: Fink 1999.
S.63-70.S. 65.

35



schildert Lepidus seinen Traum, der ihm wiederfuhr, nachdem er sich, iiber den
Wahnsinn seiner Epoche griibelnd, kurzerhand von einem alchemiekundigen Priester auf
schnellstem Wege in den Traumzustand hat beférdern lassen - denn, so Libripeta, »il
posto dove si vive meglio e il paese dei sogni«.130 Nachdem er nun im Traume
zusammenkauernd und rollend einen Fluss liberqueren muss, in dem sich anstelle von
Wellen vielgestaltige und gar beifdende Gesichter bewegen, findet er sich in einem Tal
wieder, in dem alles Verlorengegangene erhalten ist; hierunter entdeckt Libripeta auch
einen grofden Teil seines eigenen Gehirns.131 In einem weiteren Abschnitt seiner Reise
gelangt er an einen Berg, in dem alle Objekte von Begierde und Hoffnung in einem Kessel
brodeln und aus dessen Gipfel der Berg an Gotter gerichtete Gelobnisse und Gebete
spuckt. Eine alte Frau dient dem Erzdhlendem als Flof3, mit dem er auf einem
nahegelegenen Bach entlangfahrt und schliefilich eine Wiese erblickt, auf der anstelle von
Grasern Mannerhaare und Barte, Frauenlocken, Tierschwanze und Lowenmahnen aus
dem Boden wachsen.

Es ist ein durch und durch aberwitzig-phantastisches Spektakel, das sich dem
trdumenden Libripeta im »Land der Traume« offenbart.

Angeregt wurde Alberti bei seiner kurzen Erzahlung wohl durch »Icaromenippus oder die
Luftreise« (OT: Tkapopévimmog 1 ‘YmepvépeAog)132 des Lukian von Samosata (120-180 n.
Chr.); womoglich ebenso durch die Verae Historiae desselben antiken Schriftstellers.
Ahnlich wie Lukian mittels hybrider und widernatiirlicher Figuren und Phinomene in
seiner Narration Verae Historiae eine »Insel der Traume«133 erschafft, so entwirft Alberti
desgleichen ein »Land der Traumeg, ein »paese dei sogni«134, das »unglaubliche Dinge, die
sich kaum erzahlen lassen«135, birgt. Wenngleich die Beschreibungen des von seinem
Traum berichtenden Libripeta in der »Somnium«-Erzahlung eine nahezu infernalische

Landschaft darstellen!36, so lasst sich doch in den Auerungen des Sprechers eine positive

130 Leon Battista Alberti: Intercenales [1440]. Hrsg. von Franco Bacchelli u. Luca D’Ascia. Bologna:
Pendragon 2003. S. 231. - »der Ort, an dem es sich besser leben lasst, ist das Land der Traume«.
131 Dieser Passus bietet eine frappante Analogie mit der Erzdahlung des 1516 erschienenen Orlando Furioso
Ariosts dar: Orlandos Verstand, welcher dem Hauptcharakter seiner Verliebtheit wegen
abhandengekommen ist, wird von Prinz Astolfo, zusammen mit von der Erde verschwundenen Dingen, auf
dem Mond aufgefunden.
132 Vgl. Alberti: Intercenales. S. 227 [Kommentar der Herausgeber].
133 »Nach kurzer Zeit zeigte sich in der Ndhe die Insel der Traumex. (Lukian: Verae Historiae. II. 32. Ubersetzt
von Manuel Baumbach, in: Lukian von Samosata: Wahre Geschichten. Ubers. von Manuel Baumbach. Ziirich:
Manesse 2000. S. 60).
134 So die italienische Ubersetzung des lateinischen Textes. Alberti: Intercenales. S. 233.
135 Boenke: Der Traum des Libripeta. S. 67.
136 Vgl. Alberti: Intercenales. S. 227.

36



Haltung zum Traum und Traumen ableiten - spricht er doch von einem Ort, an dem »man
ungestort, wie man beim Traumen bemerkt, nach Lust und Laune phantasieren«137 kdnne
- »La uno puo lascarsi andare alla propria pazzia, come si vede all'esperienza onirica«.138
Das Traumen kann hier demnach als eine Art Riickzugsort fiir die Seele, eine Flucht der
Phantasie ins Unmogliche, eine kurzzeitige Vakanz und eine Abkehr von dem »Wahnsinn
des sozialen Lebens«139, wie zu Beginn des satirisch-fiktiven Textes suggeriert wird,
sowie als eine Sehnsucht zu den Lehren und Werten des klassischen Altertums aufgefasst
werden. Zudem begreift Libripeta das »Land der Traume« als einen Ort, an dem sich das
Wissen der Antike wiederfande:

LEPIDUS [...] Ma dimmi, si trovano forse laggiu il sapere e la cultura latine, che sono
andati perduti?

LIBRIPETA  Nel paese dei sogni si ritrova tutto quello che si & perso. In mezzo ai campi
ci sono gli antichi imperi ricordati dagli storici [...] e molte altre cose di questo genere che,
una volta smarrite, non tornano mai alla luce.140

Die in der Erzdhlung grotesk-unwirklichen Erscheinungsformen sollen hier - a la
picturae-somnium-Prinzip - wohl die Greifbarkeit einer anderen Form von Erleben, einer

Traumwelt, zumindest approximativ ermoglichen.

Der Traum in Bild und Text — Zu Francesco Colonnas Hypnerotomachia Poliphilit4!

Der erstmals 1499 erschienene Roman mit dem vollstandigen Titel: Hypnerotomachia
Poliphili, ubi humana omnia non nisi somnium esse docet, »Dies ist Poliphilos

Hypnerotomachia, worin gelehrt wird, daf$ alles Menschliche nichts als ein Traum ist, und

137 Jbersetzt von Boenke: Der Traum des Libripeta. S. 66.
138 Alberti: Intercenales. S. 231.
139 »dalle follie della vita sociale« (Alberti: Intercenales. [Kommentar des Herausgebers]. S. 227). Gestiitzt
wird diese These durch eine Stelle in dem Traumbericht Libripetas, in dem er Lepidus zu verstehen gibt,
dass im Land der Traume alles zu finden sei, ausgenommen dem Wahnsinn: »Insomma, a farla breve, nel
paese dei sogni trovi di tutto, tranne la pazzia.« (Alberti: Intercenales. S. 237).
140 Alberti: Intercenales. S. 235. »Aber sag'mir, finden sich dort unten das lateinische Wissen und die
lateinische Kultur, die verloren gegangen sind?« - »Im Land der Trdume findet sich alles wieder, was
verloren gegangen ist. In der Mitte des Feldes sind die antiken Kaiserreiche, die von den Historikern
erwahnt werden [...] und viele andere Dinge dieser Art, die, einmal verloren, nie mehr ans Licht kommen.«
141 Unverzichtbar fiir die Behandlung der Hypnerotomachia sind die Ubersetzungen und
Kommentarfassungen von Linda Fierz-David, deren bereichernde Analyse und Interpretation des Romans
hervorzuheben ist: Linda Fierz-David: Der Liebestraum des Poliphilo; aufierdem: Francesco Colonna:
Hypnerotomachia Poliphili. The strife of love in a dream [Hypnerotomachia Poliphili, ubi humana omnia
non nisi somnium esse docet. Atque obiter plurima scitu sane quam digna commemorate (Venedig 1499)].
Ubers. u. mit einer Einleitung von Joscelyn Godwin. London: Thames & Hudson 2005 [im Weiteren kenntlich
gemacht durch Colonna (1): Hypnerotomachia Poliphili]; Francesco Colonna: Hypnerotomachia Poliphili.
Ubers. u. komm. von Thomas Reiser. 1. Aufl. d. Interlinearkommentarfassung. Breitenbrunn: Reiser 2014 (=
Theon Lykos. Quellen zu Architektur und Geist der Antike und Renaissance 1a) [im Weiteren kenntlich
gemacht durch Colonna (2): Hypnerotomachia Poliphili].

37



worin auflerdem noch vieles aufbewahrt wird, das wissenswert und heilsam ist«42
wurde moglicherweise von dem Dominikanerménch Francesco Colonna verfasst.143 Das
Buch gilt als bahnbrechendes literarisches >Traum-Werk« zur Zeit der Renaissance. Die
aus einer Kombination lateinischer, norditalienischer —und griechischer
Sprachelementel4* niedergeschriebene Erzdhlung im »Liebeskampftraum des
Poliphilo«!4> hat in vielerlei Hinsicht einen entscheidenden Beitrag zum Renaissance-
Diskurs tber den Traum geleistet. Dies bezieht sich einerseits auf die angeregte
Beschaftigung mit dem Traumphdnomen als autonomes Motiv in der gesamten
Erzdhlung, andererseits kann der Roman als wichtige Grundlage fiir weitere dsthetische
Auseinandersetzungen mit diesem Kuriosum erachtet werden. Das Werk Colonnas
zeichnet sich neben seinem literarischen Wert und der eklatanten Bezugnahme auf die
Antikel46 durch seine faszinierende Neuartigkeit bei der Behandlung des Traumsujets
mittels der mit dem Text im Wechselspiel stehenden rund 170 Holzschnitte eines oder
mehrerer anonymer Kiinstler sowie durch seine typographische Darstellung mit
ornamental-kalligraphischen Formen aus.

Der in zwei Blicher aufgeteilte Roman Hypnerotomachia Poliphili handelt von Poliphilo,
der im Traum seine Geliebte Polial4’ findet, die allerdings seine Zuneigung in der
Wachwirklichkeit nicht erwidert. Die Traumreise fithrt den Protagonisten durch eine
sagenhafte Traumwelt, die von Fabelwesen, »labyrinthischen Situationen«!48 und einer
Vielzahl an altertiimlichen Bau- und Kunstwerken durchzogen wird, deren Ekphrasen
einen enormen Raum innerhalb der Erzdhlung einnehmen. Der Traum Poliphilos beginnt
am Morgen, nachdem er die Nacht damit verbracht hat, an seine Polia zu denken. Im
Traumzustand wandert er anfangs durch »einen weglosen und finsteren Wald«149, aus

dem er nach einem Gebet an Diespiter [= Jupiter] den Ausgang findet. Die Besonderheit

142 Fierz-David: Der Liebestraum des Poliphilo. S. 40.
143 Zur Druck- und Werkgeschichte sowie zur Autorschaft des Romans siehe Colonna (2): Hypnerotomachia
Poliphili. S. V-IX u. Fierz-David: Der Liebestraum des Poliphilo. S. 18 f.
144 Vgl. Colonna (2): Hypnerotomachia Poliphili. S. XII f.
145 Fierz-David: Der Liebestraum des Poliphilo. S. 13.
146 Vgl. Horst Bredekamp: Der >Traum vom Liebeskampf« als Tor zur Antike. In: Herbert Beck u. Peter Bol
(Hrsg.): Natur und Antike in der Renaissance. Ausst.-Kat. Ausstellung im Liebighaus Frankfurt am Main
1985. S. 139-153. S. 139. Bredekamp spricht in diesem Punkt von einem »uniibertroffene[n] Konzentrat
der Riickeroberung der Antike«. (Bredekamp: Der >Traum vom Liebeskampf. S. 139).
147 Zur vielschichtigen Bedeutung und Auslegung dieses Namens im »Liebeskampftraum« siehe Fierz-
David: Der Liebestraum Poliphilos. S. 53.
148 Brigitte Burrichter: Erzdhlte Labyrinthe und labyrinthisches Erzdhlen. Romanische Literatur des
Mittelalters und der Renaissance. Koln: Béhlau 2003 (= Pictura et Poesis. Interdisziplinare Studien zum
Verhiltnis von Literatur und Kunst 18). S. 195.
149 Colonna (2): Hypnerotomachia Poliphli. S. 20.

38



der Traumerzahlung zeigt sich im weiteren Verlauf, wenn Poliphilo im Traume unter
einer Eiche wiederum einschlaft (Abb. 7). Im »Traumestraum«!>0 findet er in einer
fruchtbaren Landschaft wieder zu sich und durchquert eine antike Ruinenstadt, von
deren Architektur und kiinstlerischen Schopfungen, im Besonderen von einer
obeliskenbekronten Pyramide (Abb. 8) und einem Elefanten>1, der einen Obelisken tragt
(Abb. 9), Poliphilo derart fasziniert ist, dass er dieses en détail beschreibt. In seiner
Darlegung der altertiimlichen Werke geht der Sprecher auch auf hieroglyphische
Inschriften auf einem Postament ein, die er iberdies entziffern kann. Nach der Flucht vor
einem Drachen fiithren fiinf Nymphen Poliphilo nach freundlichem Empfang in das
Konigreich der Konigin Eleuterilyda. Auf dem Weg dorthin und im koniglichen Palast sieht
er »erhabene Dinge und ein ausnehmliches Brunnenkunstwerk«.152 Im weiteren Verlauf
der Erzahlung begegnet Poliphilo einer Nymphe, die ihn ganz und gar in den Bann zieht
und zu festlich-zeremoniellen Triumphziigen fiihrt. Die Nymphe, die sich Poliphilo spater
als Polia zu erkennen gibt, geleitet den Hauptcharakter zum Triumphwagen des
Vertumnus und der Pomona und schlief3lich zum Altar des Priapus und dem Tempel der
Venus Physizoa (»Venus der lebendigen Natur«!3). Nach der Segnung durch die
Tempelvorsteherin gelangen die beiden Liebenden zusammen mit Cupido im Schiff des
Liebesgottes zur Insel Kythera. Im Festzug Cupidos erreichen Polia und Poliphilo
zunachst den Venus- und schliefdlich den Adonisbrunnen und werden von dem
Cupidopfeil getroffen. Das zweite und sehr viel kiirzere Buch der Hypnerotomachia
Poliphili, »in welchem Polia und er [=Poliphilo] ineinander geschaltet erzahlen, [...] auf
welche Weise [...] sie sich ineinander verliebten«!54, beginnt mit der Erzahlung Polias,
wobei sich der Bericht weiterhin im Traume des Protagonisten ereignet. Dieser wiederum
gibt der Priesterin des Venus-Tempels, auf einer Metaebene seines Traumes, Auskunft
iber seine Begegnung mit Polia. Aus einem Todeszustand innerhalb des Traumes
erwachend findet sich Poliphilo in den Armen seiner Polia wieder, welche sich, nach einer

letzten Umarmung, langsam auflost. Der Protagonist erwacht nun endgiiltig aus seiner

150 Ulrich Nefzger: Traumsuche und Nymphenschlummer. Schlaf in mythologischen Schilderungen. In: Erika
Oehring (Hrsg.): StifSer Schlummer. Der Schlaf in der Kunst. Ausst.-Kat. Residenzgalerie Salzburg. Miinchen
2006. S. 25-47.S. 29.
151 Offenkundig war diese Darstellung in der zweiten Halfte des 17. Jahrhunderts ausschlaggebend fiir den
Auftrag des Papstes Alexander VII. an den Bildhauer Gian Lorenzo Bernini, fiir einen 1665 entdeckten
agyptischen Obelisken ein Fundament in Form eines Elefanten zu schaffen. Vgl. William S. Heckscher:
Bernini’s Elephant and Obelisk. In: The Art Bulletin 29 (1947) H. 3. S. 155-182. S. 155.
152 Colonna (2): Hypnerotomachia Poliphli. S. 118.
153 Fierz-David: Der Liebestraum des Poliphilo. S. 140.
154 Colonna (2): Hypnerotomachia Poliphili. S. 547.

39



verschachtelten Traumreise. Poliphilos aufdergewdhnliche, sich auf mehreren Ebenen
abspielende Traumerzdhlung endet damit, dass der Sprecher sich tliber die Kiirze des

Traumes beklagt und Abschied von seiner Geliebten nimmt:

Seufzend, aufgetaucht und entlassen aus dem siifden Schlummer, wachte ich jahlings auf,
indem ich sprach: sLebe alldenn wohl Polia!«.155

Die Einflechtung der klassischen Sprachen des Altertums in die Erzahlung und der
betrachtliche Anteil der detailreichen Beschreibung antiker Bau- und Handwerkskunst
macht die Hypnerotomachia zu einem ganzlich humanistischen Werk.156 Offensichtlich
hatte der mutmafiliche Autor dieses ratselhaften und von Symbolen durchzogenen!>?
Romans Kenntnis tiber Vitruvs Zehn Biicher tiber die Architektur.1>8 Als »untibertroffenes
Konzentrat der Riickeroberung der Antike«!%%, so Horst Bredekamp, bietet die
Traumerzahlung dem Schriftsteller die Moglichkeit des dasthetisch konstruierten
Wiederaufgreifens der antiken Lehren und des Wissens iiber die fiir den Renaissance-
Humanismus mafdgebende Epoche.160 Dariiber hinaus kommt das deutungsschwere
Werk in seinem Gesamtaufbau, der sich durch phantastische Elemente und eine

Chiffrierung von Form und Inhalt speist161, selbst der Struktur des Traumes - im Sinne

155 Colonna (2): Hypnerotomachia Poliphili. S. 662. Zu einer Inhaltsangabe der Hypnerotomachia siehe auch
Colonna (1): Hypnerotomachia Poliphili. S. XVIII. Zur narrativen Struktur des Werkes siehe Kirsten
Dickhaut: Positives Menschenbild und venezianita. Kythera als Modell einer geselligen Utopie in Literatur
und Kunst von der italienischen Renaissance bis zur franzosischen Aufklarung. Wiesbaden: Harrassowitz
2012.S.154-163.
156 Vgl. Fierz-David: Der Liebestraum des Poliphilo. S. 13 f.
157 In ihren Kommentaren zu den einzelnen Romanabschnitten der Hypnerotomachia behandelt Linda Fierz-
David in ihrer Publikation zum Liebeskampftraum des Poliphilo den Deutungsreichtum der Zeichen und
Objekte, die die Erzdhlung zu einem bis heute faszinierenden Gesamtkunstwerk werden lassen.
158 Vgl. Fierz-David: Der Liebestraum des Poliphilo. S. 20. Fierz-David macht an dieser Stelle auf eine
Vermutung Claudius Popelins aufmerksam, dass Colonna sogar De re aedificatoria von Leon Battista Alberti
gekannt haben mag, obgleich dieser Traktat seinerzeit noch nicht publiziert war. Vgl. Fierz-David: Der
Liebestraum des Poliphilo. S. 20 f. Neben den Renaissance-Architekten stand auch die Gartenbaukunst unter
dem Einfluss der Hypnerotomachia Poliphili. Das Werk bildete wohl eine wichtige Basis bei der Errichtung
des Gartens von Bomarzo (1550-1580), einem »Areal als Traumgesicht«. Bredekamp: Traumbilder. S. 63.
159 Bredekamp: Der >Traum vom Liebeskampf«. S. 139.
160 Fierz-David fiigt in ihrer Untersuchung dem der Hypnerotomachia inhdrenten Aspekt »der
Wiedererweckung der antiken Kultur« die »hofische Idee der Frauenminne als einer Aufgabe« sowie »[d]ie
alchemistische Idee der Verwandlung der Stoffe« (Fierz-David: Der Liebestraum des Poliphilo. S. 23) hinzu,
wobei dem zuerst genannten Gesichtspunkt die gréfite Bedeutung zukomme. Vgl. Fierz-David: Der
Liebestraum des Poliphilo. S. 23. Zum Aspekt der Alchemie in Colonnas Roman siehe Fierz-David: Der
Liebestraum des Poliphilo. S. 35-37.
161 [n dem Werk kommt es sowohl zu einer »Mischung von christlichen und heidnischen [...] Elementen«
(Scholl: »Grottesken«. S. 225), wie auch zu einem Konglomerat verschiedener Sprachen und Dialekte, »so
daf} ein hybrides Ganzes entsteht.« (Scholl: »Grottesken«. S. 235). Wie die die Erzdhlung durchziehenden
Fabelwesen und sonderbaren Geschehnisse Ergebnisse zwitterhafter Vereinigungen sind, so ist auch die
Gattung ein Konglomerat aus »Elemente[n] des Marchens, der Utopie, der Idylle, des Dramas, der Dichtung
und der Kunst- und Architekturtheorie und [..] von den heterogensten Quellen inspiriert«. Scholl:
»Grottesken«. S. 237.

40



des picturae-somnium-Prinzips - nahe. Das Gesamtkunstwerk Hypnerotomachia lasst sich

folglich als eine mise-en-abyme der Traumstruktur auffassen.

Wie Alfredo Perifano herausgestellt hat, diente die Hypnerotomachia offenbar, neben
weiteren literarischen Inspirationsquellen, Giovan Battista Nazari als Grundlage fiir
seinen erstmals 1571 erschienenen Alchemistenroman Della Tramutazione metallica
sogni trel®2 (»Drei Traume tliber die Transformation von Metallen«).163 Die grundlegende
Parallele zwischen den beiden Romanen manifestiert sich in den Narrationen des
Traumes respektive der Traume als (gefiihrte) (Initiations-)Reise auf der Suche nach
einem bestimmten Ziel; in der Hypnerotomachia ist es die Angebetete des
Hauptcharakters und Traumers Poliphilo und in Della Tramutazione metallica sogni tre
die Alchemie der Philosophen.1¢4 Im Unterschied zu Colonnas »Liebeskampftraum des
Poliphilo« sind die drei Traume in der vom Spiel zwischen Sein und Schein durchzogenen
Narrationl6> Nazaris durch Wachphasen voneinander separiert. Der erste Traum des Ich-
Erzahlers in der Tramutazione handelt von der materiellen Umwandlung als niedrigste
Form, der zweite von der brauchbaren Alchemie. Im dritten und letzten Traum schlief3lich
gelangt der Sprecher zur hochsten und gottlichen Transformation der Metalle. Die drei
unterschiedlichen Formen der Alchemie werden im Roman Nazaris durch drei weibliche
Allegorien personifiziert: »Sofistica«, »Reale Usuale« und »Reale Filosofica«. Es handelt
sich bei diesen drei aufeinanderfolgenden Trdumen um drei Etappen der
Weisheitsentwicklung - von der untergeordneten zur erhabensten Alchemie der

Philosophen. Mit dem qualitativen Aufstieg zur hochsten Form der Alchemie und

162 Giovanni Battista Nazari: Della tramutatione metallica sogni tre [1572]. Hrsg. von Pietro Maria Marchetti.
Brescia: 0. V. 1599.
163 Vgl. Alfredo Perifano: Giovan Battista Nazari et Francesco Colonna: La réécriture alchemique de
I'Hypnerotomachia Poliphili. In: Biblioteque d’Humanisme et Renaissance. 66 (2004) H. 2. S. 241-259. S.
243 u. 257 f. In seinem Aufsatz vergleicht Perifano Gemeinsamkeiten und Unterschiede zwischen der
Hypnerotomachia Poliphili und Della Tramutazione metallica sogni tre auf der Ebene von histoire und
discours.
164 Als geleitete Reise ist bereits Dantes Divina Commedia konstruiert. Ahnlich der Tramutazione baut sich
die »Gottliche Komodie« durch eine aufsteigende Struktur auf, wohingegen ein vergleichbares Stufenmodell
in Colonnas Erzdhlung nicht vorhanden ist. Vgl. Fierz-David: Der Liebestraum des Poliphilo. S. 22 f. u. 73.
Als mafdgebliche Grundlage erachtet Fierz-David, wie zuvor Popeline, die Romane Boccaccios: »Boccaccio
war einer der Begriinder der reichen antikischen Renaissancemythologie. Auf diese Romane des Boccaccio
gehen nicht nur die traumhafte Stimmung, die Motive, die zentrale Stellung der Venus als Beschiitzerin der
Liebe, sondern sogar ganze Passagen der Hypnerotomachia zuriick.« (Fierz-David: Der Liebestraum des
Poliphilo. S. 22).
165 Vgl. Alfredo Perifano: Sogno, Alchimia e mnemotechnica nel >Della Tramutazione sogni tre<« di Giovan
Battista Naldini. In: Ugo Rozzo u. Mino Gabriele (Hrsg.): Storia per parole e per immagini. Udine: Forum
2006.S. 131-145. S. 132; Perifano: La réécriture alchemique. S. 247.

41



philosophischen Weisheit wachst auch der personliche intellektuelle Erkenntnisgewinn

des Erzahlers.166

Zwischenfazit I1.2

In den hier in Kiirze dargelegten literarischen Werken, die sich grofdtenteils zeitlich und
gattungsspezifisch voneinander unterscheiden, fungiert der ungreifbare und folglich in
seiner Darstellung und asthetischen Nutzbarmachung vornehmlich konventionslose
Traum nicht selten als Moglichkeit, Abstraktes und nur schwerlich Greifbares zu
thematisieren.

Der Traum fungiert in den >Traumsonetten< Petrarcas mal als »orthodox-religiose
Diesseitsmetapher«1¢’7, mal als eine Form von »dispositive[m] Heterotop«168. Hier
vollzieht sich ein Wandel in der bisher allgemein giiltigen Auffassung, der Traumer
unterliege dem Gnadenakt des christlichen Gottvaters, wenn sich der Sprecher willentlich
in den Traumzustand begibt. In den Versen wird das doppelwertige Bild iiber den
Traumgegenstand deutlich, das gleichermafden in dem theoretischen Diskurs tiber das
unfassbare Kuriosum seinen Ausdruck findet und als sowohl negativer als auch positiver
Bedeutungstrager begriffen wird.

In Leon Battista Albertis kurzer Erzdhlung »Somnium«, wie auch in den Romanen
Francesco Colonnas und Giovan Battista Nazaris spielt sich die Traumerzahlung jeweils
in narrativer Form einer Reise ab, wobei sich in den Werken der beiden zuletzt genannten
Autoren die Reise als gestaffelte, etappenweise aufgebaute Traumerfahrung gestaltet.

In den Erzdhlungen markieren die Traume Transitrdume beziehungsweise, wie Dietrich
Scholler es fiir die Traumgedichte Petrarcas herausgestellt hat, »Grenzzonen«169,
Gleichermafden eroffnen sich die Traume als Tore zu Neuem: Der Traum in Petrarcas
Gedicht Nr. 33 gibt den Weg fiir eine Zeitenwende frei. Desgleichen offenbart die
mehrschichtige Traumreise des Poliphilo in der Hypnerotomachia einen Zugang
respektive eine wertschiatzende Riickbesinnung zu den Lehren der Antike.17? Gemein ist

diesen beiden Werken ferner das Motiv der Liebe, die fiir die Traumdichtung und

166 Vgl. Perifano: La réécriture alchemique. S. 243 f.; Alfredo Perifano: Sogno, Alchimia e mnemotechnica. S.
131. Das Erzahlprinzip des im Traum beziehungsweise durch die Vision erfahrenen Aufstiegs durchzieht
ebenfalls bereits Dantes Divina Commedia.
167 Scholler: Traumgrenze. S. 239.
168 Scholler: Traumgrenze. S. 239.
169 Scholler: Traumgrenze. S. 227.
170 Die Hypnerotomachia Poliphili »vermittelt die Kenntnisse des Autors in erzdhlender Form, sein Wissen
iiber Baukunst, klassische Kunst und Mythologie, Naturkunde und Philosophie.« (Fierz-David: Der
Liebestraum des Poliphilo. S. 34).

42



-erzahlung eine herausragende Stellung im Sinne der Minnelehre einnimmt.171 Vor allem
jedoch sind die Schopfungen Trager von Erkenntnis und Wissen. Als dasthetisch
konstruierter Wissenstrager wird der Traum ebenso in der im Kontext von Colonnas
ratselhaftem Roman angesprochenen Tramutazione Nazaris wirksam, wo sich dem
Sprecher sukzessive die erhabenste Lehre der Alchemie eroffnet.

Aus dem Traumbericht, den Libripeta seinem Gesprachspartner Lepidus im von
phantastischen Elementen durchzogenen »Somnium« erzahlt, werden das Wissen und die
Lehren des Altertums zwar angesprochen, jedoch nicht umfangreich beschrieben.
Gleichwohl kann hier, dhnlich wie im Traumbericht des Poliphilo, von einem Zugang,
wenn nicht sogar von einem Fundus antiker Giiter gesprochen werden - ist doch im
»paese dei sogni« alles wiederzufinden, was einst verloren ging — »tutto quello che si e
perso.« Als Zufluchtsort und ebenfalls als moégliche Abkehr von der Schmach der
Wachwirklichkeit, 1asst sich der durch den Autor Alberti konstruierte literarische Traum
auf metatextueller Ebene als eine Form von Kritik an der Gesellschaft interpretieren, in
der das antike Gedankengut im Schwinden begriffen ist.

Besonders bemerkenswert sind in Francesco Colonnas Roman Hypnerotomachia Poliphili
die Mystifizierung und der offenkundige Riickbezug auf die Antike dieser »Traumes-
Traumc«Erzahlung, die im Wechsel- und Zusammenspiel von Schrift und Bild zu einem
asthetisch wertvollen Gesamtkunstwerk tiber den Gegenstand des Traumes werden. Der
Traum respektive die in Poliphilos Traum eingebundenen Erzahlungen erhalten als
Haupthandlung(en) eine autonome Stellung innerhalb des Romans. Der Traum in der
Hypnerotomachia Poliphili ist jedoch insofern negativ behaftet, als der Autor mit seinem
Werk »den Vanitascharakter und das Trigerische des Traums«!72 pointiert. Die bereits in
Petrarcas RVF 1 und 264 deutlich werdende Perspektive, das Leben als Traum zu sehen,
istauch in dem Roman Colonnas prasent!73; dort wird der genannte Aspekt bereits durch
den vollstandigen Titel apostrophiert. In besonderem Maf3e frappant ist die Applizierung
hybrider und phantastischer (Erzihl-)Bestandteile, wie etwa in Petrarcas RVF 323,
Albertis »Somnium« und Colonnas Hypnerotomachia. Mittels der Integration naturferner
Elemente wird der Eindruck einer anderen, fremden Erfahrungsebene suggeriert. Die

sowohl aus inhaltlicher als auch formaler Perspektive sonderbaren Erscheinungen lassen,

171 Vgl. hierzu Fierz-David: Der Traum des Poliphilo. S. 30-33.
172 Zehnpfennig: >Traum«< und »>Visionc. S. 10.
173 Vgl. Zehnpfennig: >Traum« und »Visionc. S. 10.
43



im Besonderen vor dem Hintergrund des Traum-Kontextes, eine Parallele zu den antiken

Grotesken-Malereien zu.

Exkurs: »Castelli in aria« - Die Phantastik- und Grotesken-Debatte zur Zeit der

Renaissance

Die um 1480 an den Wanden und Decken des romischen Palastes Kaiser Neros (37-68 n.
Chr.), Domus Aurea, entdeckten aus Mensch, Tier und Pflanze zusammengesetzten
Gebilde losten eine rege Auseinandersetzung mit diesen sonderbaren Darstellungen
aus.174 Die Malereien, deren Benennung auf ihren urspriinglichen Fundort in den grotte
des einstigen Kaisertempels zuriickgeht und die mal heitere mal angsteinfl6f3ende
Gestalten zeigen, wurden sowohl von Befiirwortern als auch von Gegnern mit dem
Faszinosum Traum in Relation gebracht. Vor dem Hintergrund der intensiven
Beschaftigung mit der Thematik des Traumes in vom Renaissance-Humanismus
gepragten Gelehrtenkreisen nimmt der Disput um die Darstellungswiirdigkeit der
einerseits als absonderlich, andererseits als hoch anregend empfundenen Hybridwesen
und -formen eine herausragende Stellung ein.

Den Beginn des Streits iiber die Grotesken und die mit diesen in Zusammenhang
gebrachten amimetisch-heterogenen Formen markiert die bereits erwahnte Entdeckung
besagter Malereien in den Grotten der Domus Aurea. Diese Mischwesen, die mit ihren
andersgearteten Formen kapriziose Kopfgeburten der Kiinstler waren, hatten eine grofe
Anziehungskraft auf viele Renaissance-Zeitgenossen; vor allem Kiinstler waren fasziniert
von den seinerzeit als aufderordentlich und eigentiimlich erachteten Malereien.17> Die fiir
die Schopfung der fremdartigen Kreaturen unabdingbare Phantasie, wie auch die
Assoziation mit dem Traum nutzten die Fiir- und Gegensprecher fiir ihre eigene
Argumentation im Grotesken-Streit. Nicht erst im Zuge des Disputes war ferner der Wert
der Vorstellungskraft Thema der Gelehrten in Antike und Renaissance. Neben den
Stimmen, die sich gegen die Darstellungswiirdigkeit der sonderbaren Malereien wandten,

gab es auch jene, die sich apodiktisch fiir die freie, kiinstlerische Eingebungskraft

174 Vgl. Scholl: »Grottesken«. S. 15; Victoria von Flemming: Die Groteske. Frithneuzeitliche Bilder des Selbst
als anderer. In: Eva Huber (Hrsg.): Technologien des Selbst. Zur Konstruktion des Subjekts. Basel:
Stroemfeld 2000. S. 31-48. S. 35; Elisabeth Oy-Marra: Mimesis und »phantasia«. Arcimboldo und die
Beurteilung der Imaginatio in der italienischen Kunstliteratur des 16. Jahrhunderts. In: Martin Zenck, Tim
Becker u. Raphael Woebs (Hrsg.): Signatur und Phantastik in den schonen Kiinsten und in den
Kulturwissenschaften der frithen Neuzeit. Paderborn: Fink 2008. S. 99-122. S. 100.
175 Vgl. Scholl: »Grottesken«. S. 15; Flemming: Die Groteske. S. 35; Oy-Marra: Mimesis und »phantasia«. S.
100.

44



aussprachen. Leon Battista Alberti raumte der Phantasie des Kiinstlers einen hohen Wert
ein. Bereits Ende des 14. Jahrhunderts spricht Cennino Cennini in seinem 1390-1395
entstanden Libro dell'arte von einer Wiirdigung der Vorstellungskraft.17¢ Mehr noch als
Alberti verteidigt Cennini die »freie Erfindung«!77 des Malers; Alberti hingegen erachtet
die feststehenden Grundlagen der Malerei als Pramisse fiir den Gebrauch der phantasia
in der Kunst.178 Positiv dufdert sich auch Marsilio Ficino in seiner Theologia Platonica iiber
die fantasia.l7°

In zunehmendem Mafde entwickelte sich eine aufwertende Perspektive auf die
kiinstlerische Phantasie: Der frei schopfende Kiinstler galt in den Augen vieler
Zeitgenossen als »phantasiebegabter Erfinder«180, der, kraft des von Gott erhaltenen
Vorstellungsvermogens zu einem »zweite[n] Schopfer«181 avancierte. Die Phantasie, die
»ihre neue Autonomie mit demonstrativem Engagement rechtfertigen«!82 musste und
sich »aus dem hierarchisch-dogmatischen Kosmos der christlichen Heilslehre
herausgeldst und individualisiert«183 hatte, wird zum Gegenstand in Gianfracesco Pico
della Mirandolas (1469-1533) 1501 erschienenen De imaginatione.18 Antonfrancesco
Doni, der die Grotesken als »fantasticherie«, »Phantastereien« oder auch
»Traumereien«!8> bezeichnete, bindet den Mangel an Naturahnlichkeit, die den frei
erfundenen phantastischen Darstellungen zugrunde liege, argumentativ in seinem Werk
Disegno von 1549 bei seiner Filirsprache der fantasia ein. Das Vorstellungsvermégen des
Kinstlers zeichne sich gerade insofern als vorteilhaft aus, als nur mit ihr, im Unterschied

zur dem mimetischen Prinzip unterworfenen Naturnachahmung, Transzendentes,

176 Vgl. Irmgard Scharold: Vom Wunderbaren zum Phantas(ma)tischen. Zur Archdologie vormoderner
Phantastik-Konzeptionen bei Ariost und Tasso. Paderborn: Fink 2012. S. 235.
177 Scharold: Vom Wunderbaren. S. 236.
178 Vgl. Scharold: Vom Wunderbaren. S. 236 f.
179 Vgl. Scharold: Vom Wunderbaren. S. 203. Zum Ubersetzungsfehler der Bedeutungsebenen fantasia und
imaginatio vgl. Oy-Marra: Mimesis und »phantasia«. S. 103; vgl. auch Kristeller: Marsilio Ficino. S. 218;
Philippe Morel: Les grotesques. Les figures de l'imaginaire dans la peinture italienne de la fin de la
Renaissance. Paris: Flammarion 1997. S. 20-22.
180 Yasmin Doosry: Einleitung. Die nicht ganz zufdllige Begegnung Man Rays mit Albrecht Diirer. In: Diess.
(Hrsg.): Tagtraume-Nachtgedanken. Phantasie und Phantastik in Graphik und Photographie. Ausst.-Kat.
Germanisches Nationalmuseum Niirnberg 2012. S. 10-19. S. 14.
181 Scharold: Vom Wunderbaren. S. 204.
182 Werner Hofmann: Phantasiestiicke. Uber das Phantastische in der Kunst. Miinchen: Hirmer 2010. S. 32.
183 Hofmann: Phantasiestiicke. S. 32.
184 Vgl. Renate Lachmann: Erzdhlte Phantastik. Zu Phantasiegeschichte und Semantik phantastischer Texte.
Frankfurt am Main: Suhrkamp 2002.S. 57 f.
185 André Chastel: Die Groteske. Streifzug durch eine ziigellose Malerei [frz.: Grotesque (1980)]. Hrsg. u.
libers. von Horst Giinther. Berlin: Wagenbach 1997. S. 56. Die AuRerung Antonfrancesco Donis, Grotesken
seien »Schimaren [...], haltlose Bilder, Spiele des Wahns« (Chastel: Die Groteske. S. 56), fiel der Missdeutung
von Gegnern kinstlerisch-kreativer Einbildungskraft zum Opfer, diese in der Folge als schiandlich zu
verschméhen. Vgl. Scharold: Vom Wunderbaren. S. 245 f.

45



Ungreifbares und Gegenstandsloses, wie Traume, >abgebildet« werden konnten.186
Dartiber hinaus wird der platonische Grundsatz in der Argumentation der Befiirworter
ins Gegenteil gewendet:

Wenn die Wirklichkeit nach guter alter platonischer Lehre ja ohnehin nur Schein ist,
warum dann nicht etwas nachahmen, das in dieser triigerischen Wirklichkeit gar nicht
vorhanden ist, sondern nur in den subjektiven Phantasien entsteht, warum dann nicht
etwas erfinden, das vielleicht sogar der Wahrheit ndher kommt als die ikastische
Nachahmung?187

Die kiinstlerische Phantasie, kraft derer die fremdartigen Malereien ihre
verschiedenartigen Formen erhielten, wurde indes jedoch von einigen Kritikern
verachtlich bewertet. Bereits 59 Jahre vor Erscheinen von Donis Disegno diskreditierte
der Aristoteles-Ubersetzer Ermolao Barbaro die amimetische und phantastische Malerei
als ein Produkt von anomaler Phantasie, einer gestérten imaginatio, wie er es in seiner
Schrift Themistii Paraphrasis De Insomniis Libellus von 1490 zum Ausdruck bringt. Hierin
betont Barbaro, man solle mit den »nur scheinbar[en] Traumbilder[n]«188 mit grofdter
Vorsicht umgehen. Aus der Phantasie erwachsene Kreationen stellten seiner Meinung
nach keinen fruchtbaren Prozess fiir kiinstlerische Phantasie dar, sondern waren
krankhafte Gedankengebilde einer von Irrsinn befallenen Imagination.18® Auch der
Ubersetzer von Vitruvs »Zehn Biicher iiber die Architektur, I dieci libri dell'architettura
(1567), und Grofdneffe des zuvor erwdhnten Ermolao, Daniele Barbaro, stellt im siebten
Buch seines Kommentars eine Analogie zwischen Grotesken und Traumen her199, wobei
Barbaro letztere mit einer negativen Konnotation versieht191:

Perche se la pittura & una imitatione delle cose, che sono, o che possono essere, come

potremo dire, che stia bene quello, che nelle Grottesche si vede? [...] Certo si come la

fantasia nel sogno ci rappresenta confusamente le imagini delle cose, e spesso pone

insieme nature diverse: cosi potemo dire, che facciano le Grottesche, lequali senza dubbio
potemo nominare sogni della pittura.192

186 Vgl. Morel: Les grotesques. S. 38 f.

187 Scholl: »Grottesken«. S. 164.

188 Flemming: Die Groteske. S. 43.

189 Vgl. Flemming: Die Groteske. S. 43.

190 Vgl. Roland Kanz: Groteske Phantastik und kiinstlerischer Eigensinn im Manierismus. In: Martin Zenck,

Tim Becker u. Raphael Woebs (Hrsg.): Signatur und Phantastik in den schonen Kiinsten und in den

Kulturwissenschaften der frithen Neuzeit. Paderborn: Fink 2008. S. 149-168. S. 151.

191 Diese kommt bereits im Prolog seiner Predica de i sogni hervor, die der Kleriker 1542 verfasste und in

der die Traume prophetischen Charakters jedoch - freilich unter dem Vorbehalt religidser Spiritualitat -

ein besonderes Band zwischen Gott und dem Menschen darstellten, welches im Wachleben nicht erreicht

werden konne. Vgl. Paoli: Sognare nel Cinquecento. S. 35 f.

192 Vitruvio: I dieci libri dell’architettura [1567]. Ubers. u. komm. von Daniele Barbaro. Mailand: Ed. il Polifilo

1987 (= Libri rari 8). S. 321. »Denn wenn die Malerei eine Nachahmung der Dinge ist, die existieren, oder

die existieren konnen, wie kénnen wir dann sagen, dass das, was wir in den Grotesken sehen, gut ist?

Sicherlich, wie die Phantasie uns im Traume die Bilder der Dinge auf verwirrende Weise darstellt, und oft
46



Seine ablehnende Haltung der grillenhaften Malereien bekraftigt Barbaro durch die
Aussage, dass diese lediglich Luftschldsser, »castelli in aria, seien.193

Ein ausschlaggebendes Argument fiir den Vitruv-Ubersetzer, wie auch fiir weitere
Grotesken-Gegner, war, dass die Schaffung solcher Bilder nicht mit dem in der
Renaissance hoch anerkannten Konzept der Naturnachahnung im Einklang, sondern im
krassen Gegensatz zur Mimesis stand. Die Vertreter der Annahme, die aufdergew6hnlichen
und kaprizidosen Bildschopfungen seien Ergebnisse einer gestorten Maler-Phantasie,
beriefen sich bei ihrer Argumentation auf ihre antiken Gesinnungsgenossen. Bereits im
Altertum kam es zum Disput iiber die Darstellung phantastischer Kopfgeburten in der
Kunst. Sowohl Horaz, Vitruv als auch Platon sprachen sich apodiktisch gegen eine
amimetische Kunstproduktion aus.1%4 Platon begriindete seine Fiirsprache des Mimesis-
Konzepts mit dem Argument der Analogie von Dingen; die Abbildung der Natur sei ein
»mindere[r] Verrat an den Erscheinungen, da sie zumindest Produkte erzeug[e], die
durch Ahnlichkeit mit ihnen verbunden«1% seien.

Vitruv argumentiert in seinen »Zehn Bilichern iiber die Architektur«, die Phantasie-
Gebilde seien aufgrund ihres absonderlichen Status bildkiinstlerisch nicht
darzustellen.196

Auch Horaz spricht sich gegen phantastische Bildschopfungen aus. Die ohne
gegenstdandliches Vorbild erschaffenen Bilder seien lediglich komischen Charakters,
jedoch wider die Vernunft, weshalb ihnen keine bildkinstlerische Visualisierung
gebiihre.197 In seiner Ars poetica heifdt es hierzu:

Stellt es euch vor: ein menschlich Haupt auf dem Hals eines Rosses! / Also verlangt es die
Laune des Malers. Und wo er sie findet, / Sucht er die Glieder zusammen und schmiickt sie
mit buntem / Gefieder, / Oben ein reizendes Maddchen, wird's unten ein schwimmendes /
Scheusal. / Kénntet ihr, Freunde, bei solchem Anblick das Lachen verbeifden? - / Ganz im
Ernst: dem Gemalde gliche ein Buch, [...] / Welches phantastisch zusammenhanglose
Gebilde vereinte, / Haltlos wie Trdume im Fieber [Hervorh. H. C.], wo weder der Kopf, noch
die Fiifse / Einer gestalteten Form sich fiigen. — »Maler und Dichter / hatten schon immer
das Recht, sich ans Grofite zu wagen« - / ich weifs schon. / Diese Freiheit erbitten wir uns

verschiedene Dinge zusammenfiigt, so konnen wir sagen, dass dies die Grotesken tun, die wir zweifelsohne
als Traume der Malerei benennen konnen.« Von mir sinngemaf3 ins Deutsche libersetzt.
193 Vgl. Chastel: Die Groteske. S. 56.
194 Vgl. Scharold: Vom Wunderbaren. S. 248; Flemming: Die Groteske. S. 32. u. 34.
195 Lachmann: Erzahlte Phantastik. S. 47.
196 Vgl. Nicole Dacos: La Découverte de la Domus aurea e la formation des grotesques a la Renaissance.
London: Warburg Institute 1969. S 123; Flemming: Die Groteske. S. 34.
197 Vgl. Flemming: Die Groteske. S. 33-35; Oy-Marra: Mimesis und »phantasia«. S. 104.
47



und gonnen sie andern. / Nie aber darf man freundliches Wesen mit wildem verkoppeln,
/ darf nicht Schlangen mit Lowen und Tiger mit Limmern nicht / paaren.198

Ein Anhdnger der Horazschen Gesinnung war der Presbyterianer Giovan Andrea Gilio, der
in seinem Werk Due Dialoghi (1564) die Grotesken-Darstellung ablehnte, da die
Mischwesen und -formen nicht das Ebenbild der Natur widergdben.1®® Auch der
Bologneser Erzbischof, Gabriele Paleotti (1522-1597) diffamierte die Grotesken in
seinem Discorso intorno alle imagine sacre et profane von 1582 als aberwitzige
Hirngespinste des Kiinstlers, die keinen Platz im 6ffentlichen und sakralem Umfeld finden
sollten.200 Die Grotesken, von denen Vasari als mpittura licenziosa e ridicola¢, einer
drolligen oder lacherlichen, aber eben auch freiheitlichen Kunst«201 sprach, waren keine
malerisch umgesetzten Imitationen der Natur, sondern Ersonnenes aus der Kiinstler-
Phantasie, welches das neu formulierte Regelwerk einer harmonischen und
naturgleichen Kunst in Unordnung brachte.202

Den negativen und emporten Reaktionen auf die bizarren und diabolisch wirkenden
Gestaltungen zum Trotz hatten viele Kiinstler die Ambition, die viel umstrittenen
Wandmalereien zu imitieren. Der sonst die Natur nachbildende und sich somit der
Position eines quasi alter deus annahernde Kiinstler sah sich nun mit neuen
Herausforderungen konfrontiert.203 Doch selbst unter den Renaissance-Kiinstlern
kontrastierten die Meinungen zur grotesken und phantastischen Kunst. Von Leonardo da
Vinci stammt eine Zeichnung, auf der fiinf Képfe mit geradezu karikiert gestalteten, teils
tiberldngten und verzerrten Gesichtsziigen zu erkennen sind. Die Fiinf grotesken Képfe
von 1524/25 sind Teil seiner physiognomischen- und Mimik-Studien aus seinem
»Trattato della pittura« und visualisieren unterschiedliche emotionale Gesichtsausdriicke
in tibercharakterisierter Form. Da Vinci verband diese verzerrten menschlichen Ziige mit
dem Damonischen; die unterschiedliche Mienen zeigenden Kopfe dienten dem Kiinstler,

die nonverbale zwischenmenschliche Kommunikation erkennbar werden zu lassen und

198 Quintus Horatius Flaccus: De Arte poetica liber. Die Dichtkunst. Lateinisch und deutsch. Einfithrung,
Ubersetzung und Erlduterung von Horst Riidiger. Ziirich: Artemis 1961. S. 13.
199 Vgl. Oy-Marra: Mimesis und »phantasia«. S. 104. Oy-Marra bezieht sich hier auf Andrea Gilio: Dialogo di
M. Giovanni Andrea Gilio da Fabriano degli Errori de' Pittori circa l'historie [Camerino 1564]. In: Paola
Barocchi (Hrsg.): Trattati d’arte del Cinquecento fra maniersmo e controriforma. Bd. II. Bari: Laterza 1961.
S.1-115.u. 54-100.
200 Vgl. Hofmann: Phantasiestiicke. S. 71; Oy-Marra: Mimesis und »phantasia«. S. 104 f.; Scharold: Vom
Wunderbaren. S. 250 f. Zu der die Dekrete des Konzils von Trient verteidigende Position Paleottis in seinem
Discorso intorno alle imagini sacre e profane vgl. Manegold: Wahrnehmung. S. 24 f.
201 Flemming: Die Groteske. S. 36.
202 Vgl. Scharold: Vom Wunderbaren. S. 244. u. 258.
203 Vgl. Flemming: Die Groteske. S. 32. u. 35.

48



dariiber hinaus durch gezielt eingesetzte Uberzeichnung das >Hassliche< vom >Schénenc
differenziert herauszustellen.204 In seinem Traktat »Della pittura« behandelt Leonardo da
Vinci die phantastische Malerei, die mittels der Erfindungskraft des Kiinstlers entstehe,
lediglich im Rahmen einer eher praktischen Studienanweisung.

Sie [= eine neuerfundene Art des Schauens, H. C.] besteht darin, daf$ du auf manche Mauern
hinsiehst, die mit allerlei Flecken bekleckst sind, oder auf ein Gestein von verschiedenem
Gemisch. Hast du irgendeine Situation zu erfinden, so kannst du da Dinge erblicken, die
die diversen Landschaften gleich sehen, [sowie] [...] lebhafte Stellungen sonderbar
fremdartiger Figuren [...]. Durch verworrene und unbestimmte Dinge wird ndamlich der
Geist zu neuen Erfahrungen wach. Sorge aber vorher, daf} du alle die Gliedmafden der
Dinge, die du vorstellen willst, gut zu machen verstehst.205

Mittels Erkennens verschiedener Formen bei unfokussierter Betrachtung kénne der
Maler seine Vorstellungskraft schulen. Als Bedingung fiir die Darstellung der optisch
hervorgerufenen Gebilde setzt da Vinci voraus, dass diese Gestalten lediglich im
Hintergrund eines Bildes abzubilden seien.2%¢ Er spricht sich mit seinem
»Mauerfleckengleichnis< fiir die Forderung eines bildgebenden kiinstlerischen
Erfindungspotenzials aus, ohne jedoch der auf der Imagination fuflenden Malerei einen
autonomen Wert zu konzedieren.

Der neapolitanische Architekt und Maler, Pirro Ligorio, der sich »intensiv mit der Welt
der Antike auseinander[setzte]«297, verstand die Grotesken als »von den Malern in Szene
gesetzte Traumbilder«.2%8 Fiir ihn hatten die antiken Wandbilder eine tiefere Bedeutung,
denn als blof3e Dekoration zu fungieren.2%° In einem Manuskript Ligorios, das sich heute
im Staatsarchiv von Turin befindet, auf3ert sich der Kiinstler tiber die Grotesken wie folgt:

[S]e bene al uulgo pareno materie fantastiche, tutto erano simboli et cose industriose, non
fatte senza misteri, se bene, € moderni imitando tali antichita, le fanno senza significato &
senza historia.210

Obgleich Ligorio selbst 1542 einen Teil des Palazzos von Urbino in der Via Lata mit

grotesken Malereien ausgestaltete, verunglimpfte er die Darstellung entsprechender

204 Vgl. Hofmann: Phantasiestiicke. S. 58. u. 65.

205 Leonardo da Vinci: Traktat von der Malerei [ital.: Trattato della pittura (um 1540)]. Nach der

Ubersetzung von Heinrich Ludwig. Hrsg. u. eingel. von Marie Herzfeld. Jena: Diederichs 1925. S. 49 f.

206 Vgl. Flemming: Die Groteske. S. 37 f.

207 Anna Schreurs-Morét: Pirro Ligorio. Antikenbild und Kunstanschauungen des neapolitanischen Malers,

Architekten und Antiquars Pirro Ligorio (1513-1583). KéIn: Konig 2000. S. 11.

208 Scharold: Vom Wunderbaren. S. 252.

209 Vgl. David R. Coffin: Pirro Ligorio and the decoration of the late sixteenth century at Ferrara. In: The art

bulletin. 37 (1955). S. 167-185. S. 182.

210 Turin, Archivio di Stato, MS J.a.lll.10, vol. VIII, f. 151v., hier aus Coffin: Pirro Ligorio. S. 182 f.

libernommen. In der sinngemifen Ubersetzung heifdt es: »Obgleich [die Grotesken, H. C.] fiir die

gewohnlichen Leute fantastische Themen darstellen, waren sie doch alle Symbole und betriebsame Dinge,

die nicht ohne Geheimnisse geschaffen wurden, auch wenn einige Moderne [= zeitgendssische Maler, H. C.]

diese antiken [Darstellungen, H. C.] imitieren, machen sie dies ohne Sinn und Geschichte.« [Ubers. H. C.].
49



moderner Grotesken-Interpretationen?l, da diese von den zeitgendssischen Malern
oftmals ohne jegliche Reflexion iiber deren Bedeutungsgehalt geschaffen worden seien.
Weiter heifdt es in seinem Manuskript:

Vi sono forme fantastiche et come di insogni, vi furono mesticati le cose morali e fauolose
degli Iddij. Vi sono cose che in parte imitano le cose della natura, nelle frondj,
nell'animali...onde é da credere che fussero rappresentare, per ragionare della natura di
quelli.212

Ligorio thematisiert auch die Auflerungen seiner Zeitgenossen, die, so der Maler und
Architekt, ein falsches Bild von den sonderbar anmutenden antiken Malereien hitten:

Sono stati alcuni moderni, chi non sapendo la uerita di tale pittura et la sua origine, lha
chiamate Grottesche et insogni et stravaganti pitture anzi mostruose. 213

Der Vergleich von antiken phantastischen Malereien mit Traumen, der zuvor von Pirro
Ligorio gemacht wurde, ist hier nicht unbedingt negativ besetzt, da diese Formen fiir ihn
Ausdruck eines spirituell-philosophischen Bedeutungsgehaltes sind:

Et sendo opere de gentili erano dipinte di Grottesche, et quelli di christiani erano bianche,
0 con qualche christiana pittura. La onde hauemo da credere, chele pitture grottesche de
gentili non siano senza significatione, et ritrouate da qualche bello ingegno, philosphico,
et poeticamente rappresentate imperoche secondo, hauemo potuto uedere nelle istesse
antiche pitture, sono di soggetto di consonantia, et conformemente.214

Nicht nur Ligorio war davon iiberzeugt, dass die antiken Malereien eine profundere
philosophische Bedeutung haben mussten. Einige Zeitgenossen zogen eine Parallele
zwischen den sonderbaren Mischwesen aus dem Altertum und hieroglyphischen Zeichen,
denen, wie angenommen wurde, dhnlich wie auch den Grotesken, eine verschliisselte
Botschaft inhdrent sein musste. Es war wohl dieser Aspekt, der die bizarren Malereien fiir

viele Gelehrte zu einem anspruchsvollen Diskussionsthema werden lief3.215

211 Vgl. hierzu auch Scharold: Vom Wunderbaren. S. 253 u. 264.
212 Turin, Archivio di Stato, MS J.a.lll.10, vol. VIII, f. 151v., hier aus Coffin: Pirro Ligorio. S. 182 f.
iibernommen. »Es gibt fantastische Formen und solche wie Traumbilder / Traume, aber in ihnen sind die
moralischen und fabelhaften Dinge der Gotter vermischt. Es gibt Dinge, die zum Teil die Dinge der Natur
imitieren, in Laubwerk, in Tieren...woraus zu glauben ist, dass sie dargestellt wurden, um iiber die Natur
von ihnen nachzudenken. [Ubers. H. C.].
213 »Es hat einige Moderne gegeben, die nicht die Wahrheit iiber diese Malerei und ihren Ursprung kennen,
sie haben sie [= diese Malereien] Grotesken und Traumbilder und exzentrische, sogar monstrose Malereien
genannt.« (Turin, Archivio di Stato, MS J.a.lll.10, vol. VIII, f. 152v., hier aus Coffin: Pirro Ligorio, S. 183
ibernommen). Zur Auerung Ligorios iiber die Unwissenheit der »moderni« vgl. Turin, Archivio di Stato,
MS J.a.lll.10, vol. VIII, f. 152v., hier in Coffin: Pirro Ligorio. S. 183.
214 »Die Arbeiten der Heiden wurden mit Grotesken gemalt und jene der Christen waren weifs oder mit
christlichen Malereien [versehen]. Deswegen miissen wir glauben, dass diese grotesken Malereien der
Heiden nicht ohne eine Bedeutung sind und von einem guten, philosophischen Talent ersonnen [wurden]
und dichterisch gemalt worden sind, denn, wie wir in diesen selben antiken Malereien haben sehen kénnen,
zeugen sie von Konsonanz und Einklang.« (Turin, Archivio di Stato, MS J.a.lll.10, vol. VIII, f. 153v., hier in
Coffin: Pirro Ligorio. S. 183).
215 Vgl. Scharold: Vom Wunderbaren. S. 252.

50



Einige Kunsttheoretiker, Kiinstler und Gelehrte, wie Giovanni Paolo Lomazzo2?1¢ und
Federico Zuccari, beriefen sich um die Wende vom Cinque- zum Seicento auf Aristoteles,
der das wirkungsmachtige Potenzial der kiinstlerischen Vorstellungskraft hoch
achtete.?17 In seinem Werk De anima gesteht Aristoteles der Phantasie bei der Erstellung
von poetischen und rhetorischen Werken eine hohe Signifikanz zu, wobei »[d]as
Unmogliche, dessen Darstellung als Fehler gilt, [...] wirkungsasthetisch durch einen
Verbliiffungseffekt, ekplexis, legitimiert [wird]«.218 Aristoteles zufolge sei die Phantasie
gerade deshalb als positive Entitat zu erachten, da nur durch die Vorstellungsgabe
Irreales und Ungreifbares zum Ausdruck gebracht werden koénne.21° Die Grotesken-
Malerei, die dem Verstindnis und den Grundsitzen einer von Harmonie und
Naturgleichheit durchdrungenen Renaissance-Kunst antagonistisch gegeniiberstand,
entspricht der Vorstellung des mundus inversus.22° Ahnlich wie im Kosmos der
»verkehrten Welt« konnen in der Welt des Traumes sonderbare und unstimmige
Ereignisse geschehen, Verbindungen von Orten, Gegenstianden und Personen ertraumt
werden, die in der Wachwirklichkeit unmoglich sind. Folglich sind die willkiirlich aus
verschiedenartigen Elementen zusammengesetzten Grotesken mit dem Traum in

Korrelation gesetzt worden.

Von besonderem Interesse im Kontext der assoziativen Verkniipfung von Groteske und
Traum ist ein von Alessandro Allori bemaltes Bettkopfteil (Abb. 10), auf dem Grotesken-
Malereien den ornamentalen Rahmen fiir die Darstellung im Zentrum des Feldes bilden.
Dort wird, bezugnehmend auf die klassisch-mythologische Erzdhlung, der Raub
Ganymeds durch Zeus in Gestalt eines Adlers verbildlicht. Zum einen werden hier die
Mischwesen als (Schmuck-)Elemente eines Bettes in einen unmittelbaren

Zusammenhang mit dem Schlaf und folglich mit dem Traum gestellt. Zum anderen zeigt

216 Sein besonderes Interesse an Groteskem manifestiert sich bei Lomazzo sowohl im bildkiinstlerischen als
auch im schriftstellerischen Bereich. Bereits einige seiner Titel weisen auf die Neigung zum Phantastischen
hin; eine Gedichtsammlung nennt er Grotteschi, eine weitere erhalt den »dialektalen Titel Rabisch [...], der
soviel besagt wie >Arabeske« oder >Groteske«. Manegold: Wahrnehmung. S. 8. Weiteres zu dem Werk
Rabisch siehe Manegold: Wahrnehmung. S. 8-11.
217 Vgl. Oy-Marra: Mimesis und »phantasia«. S. 102 u. 106.
218 Lachmann: Erzahlte Phantastik. S. 48. Dass Kiinstler wie Federico Zuccari in seiner Idea de' pittori,
scultori ed architetti von 1607 oder Lomazzo in seiner Idea del Tempio della Pittura von 1590 das
Gedankengut des Aristoteles auf die Argumentation um die phantastische Malerei ausrichteten, erscheint
insofern plausibel, als auch im Manierismus und schlief3lich im Barock der Verbliiffungseffekt eine zentrale
Rolle spielten.
219 Vgl. Lachmann: Erzahlte Phantastik. S. 48.
220 Vgl. Oy-Marra: Mimesis und »phantasia«. S. 101. Vgl. hierzu auch Lachmann: Erzihlte Phantastik.
S.99-104.

51



sich die Verkniipfung des Traumes ebenso durch die Darstellung des durch Zeus in die
Liifte entfiihrten Ganymed mittels einer semantischen Parallele: Analog zum Jiingling, der
durch den Gottervater in die Sphare des Gotterhimmels beférdert wird, kann idealerweise
auch der Schlafende im Traumzustand, im iibertragenen Sinn wie Ganymed, in die Ndhe
des Gottlichen gelangen. Durch die mit Traumen respektive einer unwirklichen
Erfahrungsebene verkniipften grotesken Formen, die das Hauptfeld der mythologischen
Zone im Zentrum umrahmen, entsteht eine gleich doppelte Einbettung des Traumsujets

auf dem Mobiliar, das in unmittelbarem Zusammenhang mit dem Schlaf steht.

Dass phantastische Elemente ein wichtiges Charakteristikum dsthetischer Renaissance-
Traumdarstellungen bilden, zeigt sich fernerhin in weiteren bildkinstlerischen

traumaffinen Werken des Cinquecento.

I1.3 Traumdarstellungen in der bildenden Kunst

In der ersten Halfte des 16. Jahrhunderts kam es, vor dem Hintergrund des regen
medizinisch-theoretischen, philosophischen und literarischen Diskurses iiber den Traum,
auch im bildkiinstlerischen Bereich zu einer Beschaftigung mit diesem Faszinosum, dem
sich die Kinstler auf vielfaltige Weise anzundhern versuchten. Die Eigentiimlichkeit
dieser neuartigen Bildproduktionen zeigt sich durch Abwandlung und Abkehr von seit
alters tradierten, konventionellen Mustern, durch die sich die christlich motivierten

Traum- und Visionsbilder auszeichneten.221

Raffaels Il sogno del cavaliere (um 1504) (Abb. 11)

Zu den frith-cinquecentesken, mit dem Traumsujet verkniipften Werken zahlt Raffaels 11
sogno del cavaliere, »Der Traum des Ritters«, das sich, zusammen mit den im Maf}
libereinstimmenden »Drei Grazien« erwiesenermafden seit etwa 1650 im Besitz der
Borghese befand.222 Das kleinformatige quadratische Olbild zeigt drei menschliche
Figuren vor einer Landschaft. Im Vordergrund ruht mit geschlossenen Augen, auf seinen

Schild gestiitzt und dem Betrachter zugewandt, eine mannliche Gestalt in ritterlicher

221 Freilich sind zur Renaissance und iiber diese Epoche hinaus auch weiterhin Traum- beziehungsweise
Visionsbilder christlich-prophetischen Charakters nach althergebrachter Bildtradition geschaffen worden.
222 Dort wurde das Gemalde als »un soldato che giace dormendo alla campagna« (»ein Soldat, der schlafend
in der Landschaft liegt«) erwdhnt. Zusammen mit Drei Grazien, heute im Musée Condé in Chantilly, bildete
es mutmafilich ein Diptychon. Vgl. Luitpold Dussler: Raffael. Kritisches Verzeichnis der Gemadlde,
Wandbilder und Teppiche. Miinchen: Bruckmann 1966 (= Bruckmanns Beitrage zur Kunstwissenschaft). S.
38f.

52



Gewandung. Flankiert wird der Schlafende von zwei weiblichen Figuren, deren
Korpergestik nahezu iibereinstimmt. Ein schmaler, die Bildbereiche optisch
aufgliedernder Lorbeerbaum - ein Zeichen immerwahrender Glorie - steht in der
Bildmitte, gleich einer Spiegelachse und Trennlinie, zwischen den Gestalten, die den Ritter
flankieren. hm werden von der linken Figur ein Buch und ein Schwert entgegengehalten,
wahrend die weibliche Gestalt auf der gegeniiberliegenden Seite eine Blume darbietet.
Erstere ist anhand der ihr beigegebenen Attribute als personifizierte Tugend, Virtus, die
zweite als Sinnbild der Verfithrung, Voluptas zu identifizieren. Durch die Landschaft im
Hintergrund werden die antagonistischen Eigenschaften der beiden allegorischen
Figuren deutlich: Auf der linken Bildseite wird der unwegsame Pfad der Virtus, auf der
rechten der miihelose Weg, zu dem Voluptas hinweist, sichtbar.

In Il sogno del cavaliere wird der narrativ-allegorische Gehalt des Traumes durch optische
Mittel veranschaulicht. Ihre Absichten verdeutlichend, halt Virtus dem schlafenden Ritter
auffordernd ein Buch als Zeichen der Gelehrtheit und ein Schwert als Symbol der
Kiihnheit - im Sinne der Vita activa et contemplativa - entgegen. Die Blume, die Voluptas
auf der anderen Seite dem Traumenden prasentiert, versinnbildlicht die Liebe.223

Die schriftliche Basis fiir das Motiv lieferte vermutlich Silio Italicos (25-101 n. Chr.)
Punica - ein Werk iiber den zweiten punischen Krieg.224 Punica liegt wiederum der
Mythos von »Herakles am Scheideweg« aus der griechischen Mythologie zugrunde,
dessen Autorschaft auf Prodikos von Keos zurtickgeht.225 Im 15. Buch von Silio Italicos
Epos handelt es sich um Publius Cornelius Scipio Africanus (236-183 v. Chr.), dem diese
Entscheidungsfindung im Traum auferlegt wird. Voluptas und Virtus versuchen hierin,
Scipio fiir ihren jeweiligen Pfad zu gewinnen, woraufhin sich der Traumende fir die

untadelige Variante entscheidet.226

223 Vgl. Carol Plazzotta: Eine Allegorie (»Traum des Ritters«). In: Diess.,, Hugo Chapman u. Tom Henry
(Hrsg.): Raffael. Von Urbino nach Rom. Stuttgart: Belser 2004. S. 138-140. S. 138. Das Buch in der Hand der
Virtus in Raffaels kleinformatigem Olgemaélde kann als eigene Beifiigung des Malers aufgefasst werden, da
das Buch in diesem Kontext nicht in Italicos Punica erwahnt wird. Vgl. Plazzotta: Eine Allegorie. S. 138.
224 Vgl. Joachim Poeschke: Diirers >Traumgesicht«. In: Rudolf Hiestand (Hrsg.): Traum und Traumen. Inhalt,
Darstellung, Funktion einer Lebenserfahrung in Mittelalter und Renaissance. Diisseldorf: Droste 1994. S.
187-206.S. 192; Alessandro Cecchi: Raffaelo Stanzino (Urbino 1483-Roma 1520). Il sogno del cavaliere. In:
Ders., Chiara Rabbi Bernard u. Yves Hersant: Il Sogno nel Rinascimento. Ausst.-Kat Palazzo Pitti Galleria
Palatina Florenz 2013. S. 92 £. S. 92; Jiirg Meyer zur Capellen: Raphael. A Critical Catalogue of His Paintings.
Bd. 1. Landshut: Arcos 2001. S. 160.
225 Vgl. Meyer zur Capellen: Raphael. S. 160; Joachim Jacoby u. Martin Sonnabend (Hrsg.): Raffael.
Zeichnungen. Ausst.-Kat. Stddelsches Kunstinstitut und Stadtische Galerie Frankfurt am Main 2012. S. 128.
226 Vgl. Meyer zur Cappellen: Raphael. S. 160; Cecchi: Raffaelo Stanzino. S. 92.

53



Der Maler aus Urbino, der in engem Kontakt mit der della Rovere- und Montefeltro-
Familie stand?27, hat der in Italicos Werk geschilderten Scheideweg-Allegorie mit Il sogno
del cavaliere eine visuelle Anschaulichkeit verliehen. Erwin Panofsky mutmaf3t, dass der
seinerzeit weithin bekannte Holzschnitt »Entscheidung des Herkules« als Teil von
Sebastian Brants »Narrenschiff« (ed. 1497) als bildkiinstlerische Vorlage fungiert haben
konnte.228 Panofsky erwdhnt eine mogliche Verbindung von Il sogno del cavaliere mit
Scipione di Tommaso di Borghese, der 1493 in Siena zur Welt kam und um 1500 gefirmt
wurde. Die Schaffung von »Der Traum des Ritters« und »Drei Grazien« konnte Raffael fiir
den jungen Borghese als eine Form der »exhortatio ad juvenem« (»Ermahnung an den
Jingling«) aufgetragen worden sein.?2° Carol Plazzotta halt der These Panofskys
entgegen, dass weder die Datierung noch das Motiv des Bildes mit dem kirchlichen
Ereignis vereinbar seien.230 Sylvie Béguin vermutet, der junge Franceso Maria della
Rovere, Herzog von Urbino, habe die »Drei Grazien« und Il sogno del cavaliere in Auftrag
gegeben.231

Mit der Darstellung des als schlafend erkennbar gemachten Ritters232 kniipft der
urbinische Kiinstler an die konventionelle Bildtradition von Schlaf- und Visionsbildern an,
in denen die schlafende und als solche als traumend dargestellte Figur haufig zusammen
mit dem Traumgesicht gezeigt wird. Gleichwohl wird das im Traum Gesehene in Form der
Virtus- und Voluptas-Sinnbilder in »Der Traum des Ritters« sichtbar. Das
Erscheinungsbild des hier Tridumenden zeigt iliberdies Ahnlichkeiten mit einem
Holzschnitt aus Francesco Colonnas Hypnerotomachia Poliphili, auf dem der schlafende
Protagonist erkennbar wird. Illustriert wird eine Passage des ersten Buches der
Hypnerotomachia Polilphili, in dem der Protagonist in seinem Traum von einem weiteren
Einschlafen traumt.

Deutlich wird in dem Gemalde die Signifikanz von Traum und Schlaf - einem Zustand, in
dem der Geist frei von dufderlichen Einwirkungen ist und, wie es bei Raffaels Schlafendem

der Fall ist, die traumende Figur wichtige Entscheidungen zu treffen vermag. Gewiss wird

227 Vgl. Cecchi: Raffaelo Stanzino. S. 92.

228 Vgl. Erwin Panofsky: Hercules am Scheidewege und andere antike Bildstoffe in der neueren Kunst.

Leipzig: Teubner 1930. S. 40 f.

229 Vgl. Panofsky: Hercules am Scheideweg. S. 143 f.

230 Vgl. Plazzotta: Eine Allegorie. S. 139.

231 Vgl. Sylvie Béguin: Les Peintures de Raphaél au Louvre. Paris: Ed. de la Réunion des musées nationaux

1984. o. A, zitiert nach Plazzotta: Eine Allegorie. S. 140.

232 Moglicherweise hat sich Raffael bei der Gestaltung des schlafenden Ritters an Darstellungen schlafender

Apostelfiguren seines Lehrmeisters Pietro Perugino orientiert. Vgl. Jacoby u. Sonnabend: Raffael. S. 130.
54



auch hier auf die in der Renaissance geltende und durch den Philosophen Marsilio Ficino
gedufderte Auffassung angespielt, dass ein tugendhaft lebender Mensch durch Entsagung
der irdischen Verfithrungen dem Korper eine Zeitlang entfliehen und eine Anndaherung an
das Gottliche erfahren und zu héherer Weisheit gelangen konne. Dariiber hinaus lasst sich
in dem Bild die neuplatonische Ansicht der Vereinigung von vermeintlich

uniiberwindbaren Antagonismen herauslesen:
Er [= Raffael, H. C.] stellt das Zusammentreffen der Gegensitze nicht als moralisches
Dilemma dar, sondern eher als eine Verbindung aller Eigenschaften, nach denen der ideale

Soldat oder Ritter streben sollte, auch wenn seine schlummernde Gestalt zur Virtus
hingeneigt liegt.233

Il Sogno di Raffaello (siehe Abb. 2) von Marcantonio Raimondi (1508) und
Giorgio Ghisi (1561) (Abb. 12)

Die um 1508 von Marcantonio Raimondi geschaffene Darstellung Il Sogno di Raffaello
(»Der Traum Raffaels«), deren Provenienz ungeklart ist234 und bei der es sich um eine von
zwei Stichen Raimondis mit einer nachtlichen Szene handelt235, zeichnet sich durch einen
aufderordentlich kryptischen Charakter aus.

Die Darstellung lasst im Vordergrund zwei schlafende weibliche Figuren auf der linken
Bildhalfte und fremdartige Kreaturen auf der rechten Seite erkennen. Ein Gewasser trennt
den Vorder- von dem Mittel- und Hintergrund, auf dem teils brennende Veduten zu
erkennen sind, voneinander ab. Die beiden im linken Bildvordergrund befindlichen
Frauenakte liegen einander zugewandt auf einer felsigen, sich in wolkenahnliche
Formationen wandelnde Erhéhung, die an eine steinerne Mauer, welche zwei aus einer
Offnung kommende Lichtstrahlen erkennen lisst, angrenzt. Die Frauenfiguren weisen ein
nahezu iibereinstimmendes Erscheinungsbild auf. Die vordere Figur hat dem Betrachter
den Riicken zugewandt, wahrend die Frontalseite des anderen weiblichen Aktes deutlich
zu erkennen ist. Bei den seltsamen Geschopfen zu Fiifden der Schlafenden handelt es sich
um vier bizarre Mischwesen, die aus verschiedenen tierischen und teils menschlichen
Korperteilen zusammengewachsen sind und sich in Richtung der beiden liegenden Akte

bewegen. Ein reptiliendhnliches Getier kriecht aus dem Gewasser auf das Festland, wobei

233 Plazzotta: Eine Allegorie. S. 138.
234 Vgl. Bredekamp: Traumbilder. S. 64.
235 Die andere Nachtszene, die von Raimondi gefertigt wurde, ist in dem Stich Pest in Phrygien erkennbar.
Vgl. Gudrun Knaus: Invenit, Incisit, Imitavit. Die Kupferstiche von Marcantonio Raimondi als Schliissel zur
weltweiten Raffael-Rezeption 1510-1700. Berlin: De Gruyter 2016. S. 54.

55



der Kopf mit dem offenstehenden Maul nach hinten gebogen ist, sodass er den noch im
Wasser befindlichen Riicken beriihrt. Vor seinen langen Krallen befindet sich ein
Kopffiifsler-Geschopf mit einem weit herausstehenden Unterkiefer und zwei libergrofden
Ohren. Ein Wesen, dessen Korperbau Ahnlichkeit mit dem eines Vogels hat, weist sich in
seiner Eigentimlichkeit durch ovale Extremitdten am Ober- und Unterkdérper und einen
tiberldngten, rohrenféormigen diinnen Hals aus, der es ihm ermdglicht, diesen in
unnatiirlicher Weise zu verbiegen. In unmittelbarer Nahe zu den beiden schlafenden
Akten ist ein mehrbeiniges phallisches Geschopf auszumachen, das in seinem gesamten
Erscheinungsbild einem gefliigelten Insekt dhnelt. Der Kopf, unter dem eiférmige Glieder
herabhdngen, aus dessen Maul Flissigkeit auf den Grund herabfliefdt, lasst das Haupt
eines Sdugetiers erahnen. Auf der gegeniiberliegenden Seite des Ufers ist eine brennende
Vedute zu sehen, deren Spiegelung im Gewdsser erkennbar ist und die womdglich von
einem aus der gegeniiberliegenden Felswand austretenden Blitz entziindet wurde.
Schemenhaft angedeutete menschliche Figuren versuchen den Flammen durch
Fensteroffnungen, Eingdnge und iber Mauern mit Booten auf das Gewdsser zu
entkommen. Die Boote lenken den Blick des Betrachters auf eine weitere Architektur-
Vedute, liber deren Dacher dunkle Rauchwolken aufgezogen sind. Die brennende
Szenerie im Mittelgrund wirkt unheimlich und bedrohlich; ebenso wird durch die
bizarren Kreaturen im rechten Vordergrund eine unheilvolle Stimmung suggeriert, die im
Kontrast zu den offenbar ungestort Schlafenden disparat erscheint.

Die Darstellung der beiden weiblichen Figuren folgt dem Schema der venezianischen Pose
von Schlaferinnen, das vornehmlich durch die gemalten Akte des Giorgione
charakterisiert wird.23¢ Dariiber hinaus ist zu vermuten, dass ein von Giorgione
geschaffener verschollener Stich, der einen Brand darstellte, Raimondi eine Grundlage fiir

Il sogno di Raffaello lieferte.?37 Die stilistische Affinitat Giorgiones, durch den in der

236 Giorgiones Akt-Malerei ist vor allem durch Stiche wie Venus (1509/1510) von Giulio Campagnola
verbreitet worden. Vgl. Francesca Del Torre Scheuch: Katalog. In: Sylvia Ferino-Pagden u. Giovanna Nepi
Sciré (Hrsg.): Giorgione. Mythos und Enigma. Ausst.-Kat. Kunsthistorisches Museum Wien 2004.

S. 166-254. S. 250. Giorgione wurde beim Schaffen seiner Schlafenden Venus nach Méglichkeit von einem
Holzschnitt, auf dem eine schlafende Nymphe abgebildet ist, inspiriert. Vgl. Fritz Saxl: Lectures. Bd. 1.
London: The Warburg Institute 1957.S. 162 f.

237 Vgl. George Martin Richter: Giorgio da Castelfranco, called Giorgione. Chicago: The University of Chicago
Press 1937. S. 259; Brigitte Borchhardt-Birbaumer: Imago Noctis. Die Nacht in der Kunst des Abendlandes.
Vom Alten Orient bis ins Zeitalter des Barock. Wien: Bohlau 2003. S. 309; Amalia Mezzetti: Il Dosso e Battista
ferraresi. Mailand: »Silvana« Ed. d'Arte 1965. S. 81. Moglicherweise handelt es sich um das von Giorgione
verlorengegangene Werk Unterwelt mit Aeneas und Anchises (Inferno con Enea e Anchise), das von dem
Kunstkenner Marcantonio Michiel in der Sammlung von Taddeo Contarini studiert wurde. Vgl. Bernard
Aikema: Giorgione und seine Verbindung zum Norden. Neue Interpretationen zur Vecchia und zur
Tempesta. In: Sylvia Ferino-Pagden u. Giovanna Nepi Scire (Hrsg.): Giorgione. Mythos und Enigma. Ausst.-

56



Hauptsache die »flamische[n] Anregungen im oberitalienischen Raum«?238 verbreitet
wurden, zur Boschschen Malerei lisst sich vor allem anhand der »traumhaften
Kompositionen«?3?, »den nachtliche[n] Landschaftsraum, [...] die Monster und die
brennende Vedute«24% nachvollziehen.

In Bezug auf das Darstellungsschema der Schlafenden ist ergidnzend eine weitere
mogliche Inspirationsquelle zu erwahnen, die dem norditalienischen Kupferstecher fiir
die Visualisierung seiner weiblichen Akte gedient haben mag. Es handelt sich um einen
durch den Protagonisten Poliphilo eingehend beschriebenen Holzstich, der im ersten
Buch der Hypnerotomachia Poliphili Colonnas abgebildet ist und eine Steinmetzarbeit mit
der Darstellung einer schlafenden Nymphe und eines Satyrs zeigt, der den ruhenden
weiblichen Akt beschleicht.241 Bei der Gegeniiberstellung des Holzschnitts aus besagtem
Roman und Raimondis ratselumwobenen Stich ldsst sich neben der formalen
Ubereinstimmung der Frauenakte eine weitere, semantische Analogie ausmachen: Wie
sich in Colonnas Werk der liisterne Satyr an den Frauenakt heranpirscht, so ist es das
geifernde Phallus-Geschopf in Raimondis Arbeit, das sich den Schlafenden in fast
bedrohlicher Weise nahert.

Die Phantasie-Geschopfe rufen unverkennbar jene aus tierischen und menschlichen
Teilen mannigfaltig zusammengesetzten Kreaturen des flamischen Malers Hieronymus
Bosch (1450-1516) ins Gedachtnis.242 Die fiir seine Schaffenszeit unkonventionellen,
phantastischen und von manchen Seiten als gar blasphemisch bezeichneten
Darstellungen waren in der Tat eine anregende Quelle fiir norditalienische Maler der
ersten Cinquecento-Halfte, was nicht zuletzt durch geographische Gegebenheiten
begiinstigt wurde.243 Es ist belegt, dass die Gemélde Boschs in diesem Zeitraum, das heifst
noch vor dem Jahre 1521, Teil der Sammlung des Kardinals Grimani in Venedig waren. Es

handelte sich hierbei um Leinwénde, die urspriinglich einem Altar zugehorig waren:

Kat. Kunsthistorisches Museum Wien 2004. S.85-104. S. 87. Vgl. auch Bernard Aikema u. Beverly Louise
Brown (Hrsg.): Il Rinascimento a Venezia. Ausst.-Kat Mailand 1999. S. 440 f.
238 Borchhardt-Birbaumer: Imago noctis. S. 319.
239 Borchhardt-Birbaumer: Imago noctis. S. 270.
240 Borchhardt-Birbaumer: Imago noctis. S. 309.
241 Abb.: Colonna (2): Hypnerotomachia Poliphili. S. 109.
242 Vgl. Beverly Louise Brown: From Hell to Paradise: Landscape and Figure in Early Sixteenth Century
Venice. In: Bernard Aikema (Hrsg.): Renaissance Venice and the North. Crosscurrents in the time of Diirer,
Bellini and Titian. London: Thames & Hudson 1999. S. 424-498. S. 440.
243 Vgl. Mezzetti: 11 Dosso. S. 81; Alessandro Nova: Giorgione’s >Inferno with Aeneas and Anchises«< for
Taddeo Contarini. In: Luisa Chiammitti, Steven F. Ostrow u. Salvatore Settis (Hrsg.): Dosso’s fate: Painting
and Court Culture in Renaissance Italy. Los Angeles: Calif 1998 (= The Getty Research Institute for the
History of Art and the Humanities 5). S. 41-63. S. 41 f.

57



»Aufstieg zum himmlischen Paradies«, »Irdisches Paradies«, »Héllensturz« und
»Hollenpfuhl« und die vier Jenseitsvisionen abbildeten.244

Marcantonio Raimondi hielt sich zu Studienzwecken zwischen 1506 und 1508 in Venedig
auf. Mutmafllich hat der Kupferstecher zu dieser Zeit von den aufiergew6hnlichen
Werken des flimischen Meisters Kenntnis genommen.245 Eine Auerung des Venezianers
Marcantonio Michiel (1484-1552) ist im Kontext der Traumthematik besonders
bemerkenswert. Wahrscheinlich war es die viergeteilte Jenseits-Darstellung Boschs, die
der Kunstliebhaber und -sammler Michiel als »tela delli sogni«?4¢ (»Leinwand der
Traume«) bezeichnete. Boschs fremdartige Figuren und Kompositionen in den Kontext
des Onirischen zu stellen, erschien den Zeitgenossen des Cinquecento als evident, wie es
etwa in den Effigies (1572) des Hieronymus Cock oder in Vasaris Kiinstlerbiographien
deutlich wird.247 Nicht zuletzt die intensive Beschaftigung von Kiinstlern und Gelehrten
mit den (antiken) Grotesken zeigt, dass das Hybride und Phantastische seinerzeit eine
rezeptionsasthetisch evozierte Gedankenverkettung zu Trdaumen zuliefd. Ob sich
Hieronymus Bosch selbst fiir seine verschrobenen Mischwesen durch Gedankenbilder
seiner eigenen (Alp-)Trdume hat inspirieren lassen, lasst sich indes in Ermangelung
schriftlicher Nachldsse nicht rekonstruieren. Ohne Zweifel jedoch muss der flamische
Maler bei der Schaffung seiner nonkonformistischen Bilder tiber eine lebhafte Phantasie
verfiigt haben, welche bereits zu Lebzeiten Faszination und Verwirrung auslésten -
fanden sich doch »in der Heiligen Schrift keine Belege«?48 fiir die bizarren und teils
angsteinfl6fdenden Kreationen. In diesem Kontext iiberrascht es nicht, dass sich derartige
Darstellungen, wie am Beispiel des Boschschen Triptychons Garten der Liiste
nachvollziehbar wird, auf der die Holle visualisierenden Tafel befanden, um die
Verbildlichung dieser Geschopfe mit der christlichen Auffassung des Damonischen zu
rechtfertigen.24 Das widernatiirliche Auere der Mischgeschopfe auf Raimondis Stich mit

seinem

244 Vgl. Pio Paschini: Domenico Grimani. Cardinale di S. Marco. Rom: Ed. di Storia e Letteratura 1943. S. 152;
Hans Belting: Hieronymus Bosch. Garten der Liiste. Miinchen: Prestel 2002. S. 90 f.
245 Vgl. Mezzetti: Il Dosso. S. 81; Peter Humfrey u. Mauro Lucco: Paintings by Battista Dossi. In: Andrea Bayer
(Hrsg.): Dosso Dossi. Court Painter in Renaissance Ferrara. New York: Metropolitan Museum of Art 1999. S.
249-263.S. 262.
246 Marcantonio Michiel: Notizia d'opere di disegno nella prima meta del secolo XVI esistenti in Padova
Cremona Milano Pavia Bergamo Crema e Venezia scritta da un anonimo di quel tempo. Hrsg. u. ill. von D.
[acopo Morelli. Venedig: Bassano 1800. S. 77.
247 Vgl. hierzu Walter S. Gibson: Bosch's Dreams: A Response to the Art of Bosch in the Sixteenth Century.
In: The Art Bulletin 74 (1992) H. 2. S. 205-218. S. 206.
248 Hofmann: Phantasiestiicke. S. 45.
249 Vgl. Hofmann: Phantasiestiicke. S. 49.

58



bewusst gewadhlte[m] verratselte[n] Inhalt ndchtlicher Erzahlungen [und] Einfliisse[n] der
Damonen aus Katastrophenbildern und Héllenvisionen von Hieronymus Bosch [...] mit
verschiedenen Traumwesen?250

offenbart, dass diese einem fremden Daseinszustand angehoren. Es liegt daher nahe, die
Wesen als Symboltrager fiir Traume, oder, aufgrund ihres dimonischen und bedrohlichen
Charakters, fiir Alptrdume anzusehen, die den Schlafenden mdglicherweise vor dem
inneren Auge erscheinen. Uberdies kann die bizarre Beschaffenheit der kleinen
Fabelwesen als Allusion auf den dem Traum im 16. Jahrhundert zugeschriebenen
ambivalenten Charakter verstanden werden. Es kann vermutetet werden, dass
Marcantonio Raimondi den kryptischen Stich mit dem Wissen des seinerzeit aktuellen
kulturtheoretischen und philosophischen Diskurses geschaffen hat. Wird vor diesem
Hintergrund die Kernaussage zum Traum des Florentiners Marsilio Ficino aus der
»Platonischen Theologie« herangezogen, entstiinde inhaltlich eine mogliche
Entschliisselung fiir den vorderen Bildteil. Eine Aussage aus der Theologia Platonica ist
hier entscheidend: Es handelt sich um jenen Passus, in dem der Philosoph iiber die
bedngstigenden und abscheulichen Erscheinungen im Traum spricht, die in der durch
eine frevelhafte Lebensweise ausgelosten, beeintrachtigten Phantasie entstiinden.251 Die
teils angsteinfl6f3enden Geschopfe auf dem Stich sind demnach als diese schrecklichen
Tauschungen zu deuten, wahrend die unbekleideten weiblichen Gestalten allegorisch fiir
die irdisch-stindhaften Verlockungen stehen. Wohl nicht ohne Grund gleicht deren

Erscheinungsbild jenem fleischlicher Venus-Darstellungen.

Im Kontext der venusahnlichen Figuration erscheint Albrecht Diirers Traum des Doktors
(Abb. 13), auf dem die klassische Figur der Venus flagrant in Szene gesetzt wird,
bedeutsam.2>2 Von der Funktion der weiblichen Figur in Diirers Stich als »Venus

Carnalis«253 ausgehend, kann die emblematische Zuordnung der schlafenden Akte auf

250 Borchhardt-Birbaumer: Imago Noctis. S. 306.
251 Vgl. Ficino: Platonic theology. S. 152 f; vgl. auch Kapitel II.1.
252 Der 1498 entstandene Stich Diirers war Raimondi aufgrund des wechselseitigen Transfers nordalpiner
und italienischer Kiinstler, die durch das Reproduktionsverfahren der Kupferstichtechnik begiinstigt
wurde, sehr wahrscheinlich bekannt.
253 Erwin Panofsky: Studien zur Ikonologie. Humanistische Themen in der Kunst der Renaissance [1962,
1967]. K6ln: DuMont 1980. S. 287. Zehnpfennig geht noch einen Schritt weiter und setzt die fleischliche
Venus in einen Sinnzusammenhang mit der biblischen Eva-Figur und folglich mit dem Siindenfall. Ihre
These stiitzt sich zum einen auf die frappante formale Analogie mit der Gestalt Evas in Diirers um 1504
geschaffenen Gemalde Adam und Eva und dem Bratapfel, der in dem Kupferstich Traum des Doktors auf dem
Kachelofen platziert ist; »scheinbar zufallig streckt sich etwas tiber ihm die deutende Hand der Venus aus.
[...] Dem Bild der verfithrenden Venus der heidnischen Antike entspricht im christlichen Bereich das Bild
der verfithrenden Eva. In Diirers Blatt treten beide in Gestalt der Traumerscheinung zusammen.«
(Zehnpfennig: >Traumc< und »Visionc. S. 54).

59



dem Kupferstich Marcantonio Raimondis weiter ausgedeutet werden. Ist die Venus-
Gestalt auf Albrecht Diirers Werk als figurierte Verfilhrung und das fliegende
Teufelsgeschopf als Uberbringer triigerischer Traumerscheinungen zu lesen254,
verschmilzt bei Il sogno di Raffaello die Gestalt des schlafenden Korpers - in Diirers Stich
jener des Doktors — mit dem Erscheinungsbild zu zwei Venus-Akten. Das animalische
Phallus-Wesen stellt als Anspielung des mannlichen Geschlechtsteils wohl das
erotisierende Pendant zu den nackten Frauenkorpern dar, auf die es sich gezielt
hinbewegt. Der Kupferstecher bediente sich hierbei wahrscheinlich des Boschschen
Formenrepertoires der Hollenwesen, um in I/l Sogno di Raffaello die Gefahr von negativ
konnotierten Trugerscheinungen, die bei einer allzu genusssiichtigen Lebensweise
entstlinden, allegorisch sichtbar werden zu lassen. Vor dem Hintergrund der Assoziation
des Hybriden und Widernatiirlichen mit dem Traum, wie im Falle der von Michiel als »tela
dei sogni« benannten Leinwand, stehen die Mischgeschopfe womoglich ebenso als

sMarker« fiir den Traum.

Es ist anzunehmen, dass der Traumcharakter von Raimondis Bild, der hauptsachlich
durch die eigenartigen Geschopfe hervorgerufen wird, durch die Einbindung des
Gewassers, das die Schlafenden und die Kreaturen vom restlichen Geschehen auf dem
Kupferstich trennt, verstarkt wird. Da Wasser die natiirliche Eigenschaft besitzt, Objekte
durch die Brechung auf der Wasseroberfliche verschwommen und verfremdet
erscheinen zu lassen, bietet sich dieses Element als opportuner Symboltrager fiir
(trigerische) Traume an - wirkt doch oftmals im Traum Bekanntes unscharf,
verschwommen oder gar bizarr. Bestarkung findet die These dadurch, dass das Phallus-
Geschopf und die anderen bizarren Wesen auf Raimondis Stich ihren Ursprung in dem
dunklen Gewasser haben konnten, aus dem diese Kreaturen hervorgekrochen sind.

Esistjedoch nicht nur die Abstraktion, die der Fliissigkeit von Natur aus eigen ist, sondern
auch das Vermogen der Spiegelung von Objekten. Dies ist insofern von Bedeutung, als
Aristoteles in seinem Werk De divinatione per somnum Traume mit verzerrten
Reflexionsbildern auf einer Wasseroberfliche vergleicht (464b). Die bizarren Wesen
lielen sich gar als Resultate verschwommener Bilder und die verdoppelte
Akterscheinung als Spiegelung auf der Wasseroberflache deuten. Brigitte Borchhardt-

Birbaumer vermutet dariiber hinaus, dass die zweifache Darstellung der Schlafenden als

254 Siehe hierzu die nachstehende kurze Ausfithrung im Zusammenhang von Michelangelos 11 sogno.

60



Allusion auf die Ambivalenz der Traume verstanden werden konnte.255 Gustav Friedrich
Hartlaub fiihrt die Verdopplung der Schlafenden auf die Erzahlung des Traumes Hekubas
in der Aeneis zuruck, in dem sie sich selbst sieht.256 Bartsch deutet das Gewasser in

Raimondis Il Sogno di Raffaello als Styx.257

Durch eine sowohl auf formaler als auch inhaltlicher Ebene suggerierte Ratselhaftigkeit
zeichnet sich ebenso Giorgio Ghisis homonymer und rund fiinfzig Jahre nach Raimondis
Arbeit geschaffener Kupferstich aus. Das Werk zeigt eine dltere mannliche Figur mit Bart
im linken Bildmittelgrund und eine junge, kriegerisch anmutende weibliche Gestalt auf
der rechten vorderen Seite der Darstellung. Getrennt werden die beiden durch ein
Gewadsser, auf dem in zentraler Bildmitte das Skelett eines Bootes zu sehen ist. Der
Hintergrund des Stiches gibt die Sicht auf eine von der untergehenden Sonne erhellte
Stadt frei, iiber deren Horizont ein Regenbogen erscheint. Der Bartige wird von
mannigfaltigen Fabelwesen und Getier, das sich im Wasser und am Ufer tummelt,
umgeben. SEDET AETERNUM - QUE SEDEBIT IPOELIX?258 heifdt es auf der Schrifttafel am
unteren Ende des knorrigen Baumstumpfes, auf den sich die Mannesgestalt lehnt und den
linken Arm mit erhobener Hand in Richtung der sich von rechts nahernden Kriegerin halt.
Unter den meist tierischen Kreaturen gibt es eine Eule, die oberhalb der mannlichen Figur
in einem kahlen Baum sitzt; ein fliigelschlagender Hahn sowie ein drachenartiges Vogel-
Mischwesen und Panthertiere sind zu erkennen. Weitere Schreckensgestalten befinden
sich in dem Gewdsser, darunter eine Art Seeungetiim, eine anthropomorph-
amphibienartige Kreatur sowie ein fast menschliches Skelett. Die sich dem Alten
nahernde Kriegerin, die ihre rechte Hand gegen eine der Palmengewachse, die in der
Szenerie zu sehen sind, abstiitzt, halt in ihrer Linken eine Lanze. Auch unterhalb dieser
Figur befindet sich eine Tafel auf der TU NE CEDE MALIS: SED CONTRA AVDENTIORITO,
»Weiche den Ubeln nicht«259, geschrieben steht. Den Hinweis auf die vermeintliche
Motiverfindung durch Raffael offenbart eine weitere Schrifttafel: RAPHAELIS URBINATIS
INVENTUM - »Von Raphael aus Urbino erfunden«.260

255 Vgl. Borchhardt-Birbaumer: Imago noctis. S. 309.
256 Vgl. Gustav Friedrich Hartlaub: Giorgiones Geheimnis. Ein kunstgeschichtlicher Beitrag zur Mystik in der
Renaissance. Miinchen: Allg. Verlagsanstalt 1925. S. 34-36.
257 Vgl. Adam von Bartsch: Le peintre graveur. Bd. 14. Venedig: Degen 1813. S. 274.
258 yHier sitzt und wird ewig sitzen der Ungliickselige«. Ubersetzt von Harasimowicz: Traum und Politik.
S.197.
259 [Jbersetzt von Harasimowicz: Traum und Politik. S. 197.
260 Jbersetzt von Bredekamp: Traumbilder. S. 65.
61



Diese Version von Il sogno di Raffaello, der in der deutschen Ubersetzung auch der Titel
»Melancholie Michelangelos«261 gegeben wurde, basiert offenbar, wie Horst Bredekamp
herausgestellt hat, auf mythologischen Schriftquellen. Demnach zeige die bartige Gestalt
den Schlafgott Somnus, von dem im elften Buch der Metamorphosen Ovids berichtet wird.
Ebenso sind hier weitere Traum- und Schlafreferenzen als Grundlage zu vermuten. Der
Schlaf als »Bruder des Todes«262, wie es in Homers Ilias und Vergils Aeneis heifdt, wird in
dem Stich laut Bredekamp »mitsamt den falschen Traumen«263 dargestellt. Der Baum, wie
auch die mischgestaltigen Wesen deuteten fernerhin auf einen Passus des sechsten
Gesangs in dem Vergilischen Epos Aeneis hin:

In der Mitte des Vorhofes breitet eine riesige schattenspendende Ulme ihre Zweige und
ihr bejahrtes Geast aus. Gemeinhin heifdt es, darin hétten die triigerischen Traume ihre
Nester und hingen unter allen Blattern. Auflerdem lagern noch viele verschiedene
Unholde den Vorhallen, Centauren und Scyllen in Doppelgestalten und der hundertarmige
Briareus und die Lernaeische Schlange, die fiirchterlich zischelt, die flammenbewehrte
Chimaera, Gorgonen und Harpyien und das Schattenwesen aus dreierlei Kérpern.2é4

Das in der Bildmitte erkennbare zerbrochene Boot sei wiederum auf die Metamorphosen
Ovids zuriickzufiihren. Es kann als Anspielung auf den Schiffbruch und das Ertrinken des
Gatten der Alcyone, Ceyx, aufgefasst werden, den Morpheus mimt: »Alcyone soll er
besuchen / Und, wie der Konig gestaltet, das Bild des Ertrunkenen / spiegeln!«265

Der Regenbogen im Hintergrund deute auf diese die atmospharische Lichterscheinung
versinnbildlichende Gottheit Iris hin, die auf der Darstellung Ghisis martialisch
selbstbewusst an das Geschehen in der Bildmitte herantritt.266 Ferner besteht die
Vermutung, die weibliche Figur sei als Hommage an Ippolita Gonzaga (1535-1563), die

Tochter von Isabella von Capua und Ferrante Gonzaga, zu deuten.26 Diese These fufst auf

261 In der Forschung besteht unter anderem die Vermutung, es handele sich bei der im linken Bildbereich
dargestellten mannlichen Figur um Michelangelo: »Fir Michelangelo steht der bartige Mann, von
Schreckgestalten umkreist und in schopferische Nachdenklichkeit versunken. Er enthalt zwei Zitate: eine
Erinnerung an den Moses von Michelangelo und eine andere an eine Gestalt in Raffaels Schule von Athen.«
(Hofmann: Phantasiestiicke. S. 77 f).
262 Homer. Ilias. XIV. 231. Nach der deutschen Ubersetzung durch Roland Hampe, in: Homer: Ilias. Ubers.,
Nachw. u. Register von Roland Hampe. Ditzingen: Reclam 2015. S. 283; Vergil: Aeneis. VI. 278. Nach der
deutschen Ubersetzung durch Volker Ebersbach, in: Vergil: Aeneis. Prosatibert., Nachw. u. Namensverz. von
Volker Ebersbach. Stuttgart: Reclam [1982] 2007. S. 166.
263 Bredekamp: Traumbilder. S. 66.
264 Vergil: Aeneis. VI. 282-289. Nach der deutschen Ubersetzung durch Volker Ebersbach, in: Vergil: Aeneis.
S.166f.
265 Qvid: Met. XI. 627 f. Nach der deutschen Ubersetzung durch Hermann Breitenbach, in: Publius Ovidius
Naso: Metamorphosen. Epos in 15 Biichern. Hrsg. u. ibers. von Hermann Breitenbach. Mit einer Einleitung
von L.P. Wilkinson [Ziirich 1958]. Stuttgart: Reclam 2008. S. 371.
266 Vgl. Bredekamp: Traumbilder. S. 66; Borchhardt-Birbaumer: Imago noctis. S. 314.
267 Vgl. Bredekamp: Traumbilder. S. 68; Susanne Boorsch u. Michael Lewis (Hrsg.): The Engravings of
Giorgio Ghisi. Ausst.-Kat. The Saint Louis Art Museum New York 1985. S. 118.

62



einer von Leone Leoni gefertigten Miinze, auf der die Gonzaga abgebildet ist und in ihrem
Erscheinungsbild der weiblichen Figur auf Ghisis Stich dhnelt. Ebenso ist die Tatsache,
dass Ippolitta Gonzagas Gatte, Fabrizio Colonna, 1551 ums Leben kam, in Analogie zu dem
Schiffbruch des Ceyx zu setzen, auf den in dem Stich moglicherweise Bezug genommen
wird.268 Ghisis Kombattantin im Bild kann dariiber hinaus als licht- und
hoffnungsbringender Morgen interpretiert werden, die den angstbringenden
Mischgestalten Einhalt gebietet.269 Die Kriegerin zeichnet sich tiberdies, wie Susanne
Boorsch und Michael Lewis bemerken, durch ein nahezu gleichartiges Aufleres wie eine
auf einem Holzschnitt dargestellte weibliche Gestalt in Colonnas Hypnerotomachia
Poliphili aus.27° Es handelt sich um die Illustration einer der Begleiterinnen von Psyche,
iber deren Aufmachung der Sprecher Poliphilo eine bis ins Kleinste gehende
Beschreibung abgibt.271

Der Stich Raimondis, Il sogno di Raffaello, wie auch die gleichnamige Arbeit Ghisis sind als
mogliche Bemiihen der Kiinstler zu interpretieren, eine bildhafte Analogie zum
Onirischen zu erschaffen. Es ist gerade die Ratselhaftigkeit des Motivs, die den Inhalt des
Gemaldes unterstreicht - ist doch der Traum ein nicht minder geheimnisumwittertes
Kuriosum, dem sich Raimondi und Ghisi in ihren enigmatischen Kupferstichen offenbar

anzunahern versuchten.

Michelangelos Zeichnung Il Sogno (1533) (siehe Abb. 1)272

Michelangelo schuf 1533 Il Sogno?73, eine Darstellung, die, so Erwin Panofsky, eine der
»freie[n] Erfindungen rein imaginativen Charakters«274 des Kiinstlers sei. Die Zeichnung

zeigt einen zentral positionierten Jiingling, der, mit beiden Armen auf eine grofde Kugel

268 Vg|. David Chambers u. Jane Martineau (Hrsg.): Splendours of the Gonzaga. Ausst.-Kat. London Victoria
and Albert Museum 1981. S. 182.

269 Vgl. Bredekamp: Traumbilder. S. 68-70. Jan Harasimowicz spricht von einem »Kampf des Tages gegen
die Nacht, [...], der Wahrheit gegen den Schein.« (Harasimowicz: Traum und Politik. S. 197).

270 Vgl. Boorsch u. Lewis: The Engravings of Giorgio Ghisi. S. 118.

271 Vgl. Colonna (2): Hypnerotomachia Poliphili. S. 484.

272 Michelangelos Il Sogno bildet den Mittelpunkt der Untersuchungen in Marianne Zehnpfennigs
Dissertationsschrift, auf deren profunde Erkenntnisse iiber die Zeichnung an dieser Stelle verwiesen sei
(Zehnpfennig: >Traum< und »Vision«. V. a. S. 31-76).

273 Die Betitelung Il Sogno wurde von Giorgio Vasari gepragt, der in seiner Biographie zu Marcantonio
Raimondi (Marcantonio Bolognese) Arbeiten Michelangelos aufzahlt, die durch den Kupferstecher kopiert
wurden. Hierunter wird auch »il Sogno« genannt. Vgl. Zehnpfennig: >Traum< und »Visionc. S. 31.

274 Panofsky: Studien zur lkonologie. S. 286. Panofsky hat hierin grundlegende Erkenntnisse iiber diese
allegorisch hoch aufgeladene Zeichnung Michelangelos dargelegt.

63



gestiitzt27>, auf einem zur Betrachterseite gedffnetem Kasten?76 sitzt. Hierin befinden sich
Masken, die unterschiedliche Gesichter mimen. Der Akt und die Kugel sind auf einem
drapierten Tuch platziert, das iiber eine Kante des Kastens herabhingt. Der mannliche
Akt wird von anthropomorphen Formen sichelartig umringt, die lediglich schemenhaft
erkennbar im Hintergrund erkennbar sind, wahrend ein Putto mit einem
Trompeteninstrument zu dem Jiingling, der zu ihm aufblickt, mit ausgebreiteten Fliigeln
herabstiirzt. Der Genius bldst in die Trompete, die er dem Sitzenden an die Stirn halt. Die
Figuren im Hintergrund stellen laut Panofsky »fraglos die sieben Todstinden dar [...]:
Vollerei, Wollust, Geiz, Uppigkeit, Zorn, Neid und Faulheit«.2?7 Aufgrund ihrer diffusen
Darstellungsweise seien sie »so leicht als Traumvisionen«?’8 und »siindige]...]
Traume«279 zu erfassen. Erwin Panofsky stiitzt sich hierbei auf die AuRerung Hieronymus
Tetius' (1580- 1645), der eine Deutung zu einer Kopie der michelangelesken Zeichnung
im Palazzo Barberini abgibt:

Meines Erachtens bezeichnet dieser Jiingling nichts anderes als den menschlichen Geist,
der von den Lastern zur Tugend zuriickgerufen wird, als werde er nach einer langen Reise
in die Heimat zuriickgefiihrt.280

Panofsky verortet die Masken, die sich dem Betrachter im Bildvordergrund offenbaren, in
unmittelbarem Zusammenhang der als lasterhaft konnotierten Gestalten und sieht in
ihnen »Symbole von Tduschung und Betrug«.?81 Eine Verbindung zwischen Maske und
Traum wird bereits philologisch hergestellt, denn »larva [heifd3t] nicht nur >Maskes,
sondern eben auch >Erscheinung, Gespenst, Traumgestalt««.282 Wie bereits von Eckhard
Leuschner angemerkt wurde, mag dies einer der Griinde fiir die Verwendung der
triigerisch konnotierten Masken im Kontext von Traumdarstellungen sein, wobei

Michelangelos Notte?83 mit dem direkten Bezug zur Maske einen entscheidenden Anstof3

275 Eine eingehende Analyse der Kugel gibt Zehnpfennig: >Traum« und »Vision«. S. 38-42.
276 Zu einer Deutung des kubischen Gegenstands als Symbol fiir die Tugend vgl. Zehnpfennig: >Traum« und
»Visionc. S. 37 f.
277 Panofsky: Studien zur Ikonologie. S. 286. Unter den hier zu vermutenden Lastern sind Hochmut und Neid
nicht erkennbar. Vgl. Ernst Gombrich: >Sleeper Awake!< A Literary Parallel to Michelangelo's Drawing of
»The Dream of Human Life<. In: Armin Gnann u. Heinz Oberhuber (Hrsg.): Festschrift fiir Konrad Oberhuber.
Mailand: Electa 2000. S. 130-132. S. 130.
278 Panofsky: Studien zur Ikonologie. S. 286.
279 Panofsky: Studien zur Ikonologie. S. 287.
280 Hieronymus Tetius: Aedes Barberinae Ad Qvirinalem. Rom: Mascardus 1642. S. 158, zitiert nach
Panofsky: Studien zur Ikonologie. S. 286.
281 Panofsky: Studien zur Ikonologie. S. 286. Zu den Masken und ihrer ikonographisch negativen Bedeutung
siehe auch Panofsky: Studien zur Ikonologie. S. 121 f. Zur Bedeutung der Maske im Kontext des >Theatrum
mundi«< in der Zeichnung vgl. Zehnpfennig: >Traum«< und »Visionc. S. 42-47.
282 Eckhard Leuschner: Persona, Larva, Maske. Ikonologische Studien zum 16. bis frithen 18. Jahrhundert.
Frankfurt am Main: Lang 1997. S. 25.
283 Siehe hierzu Kap. 111.1.4.1.

64



fir diese Assoziation lieferte.284 Die arabische Bezeichnung fiir Maske, »masharag,
bedeutet etwa »Gegenstand des Spottes«, »Spafdmacher« und »maskierte Person und
Maskerade«. Das griechische Wort »prosopon« lasst sich mit »Rolle« und »Maske und
Gesicht zugleich«?85 {ibersetzen. Nachdem die Maske vornehmlich im Zusammenhang des
antiken Theaters Verwendung fand286, wohnte dem gesichtsverhiillenden Gegenstand
seit Beginn der Frithen Neuzeit eine zunehmend negative Konnotation inne.287 Dieser
Aspekt wird nicht zuletzt durch die Verwendung des Maskenmotivs in mythographischen
Schriften verdeutlicht. So findet die Maske etwa in Cesare Ripas Iconologia als Beifiigung
verschiedener negativ besetzter Sinnbilder tiickischen Charakters, wie »bugia«288,
»Lige«, »fraude«?8?, »Betrug« oder auch »inganno«??9, »Tauschungg, ihren Platz. Eine
Bestarkung als ein in der Mythographie verwendetes Motiv der Arglist und Falschheit
erhalt die Maske bei der sinnbildlichen Beschreibung der lealta?°l; die personifizierte
»Aufrichtigkeit« namlich schlagt eine Maske gegen eine Mauer.2°2 Die Maske erscheint,
wie Moshe Barasch bemerkt2?3, in der Iconologia Ripas sogar im Bezugsrahmen der
Allegorie des Todes.

Der auf Michelangelos Zeichnung zur Jinglingsfigur herabstiirzende Genius wird
gemeinhin als gottliche Entitat gedeutet, die den Hinaufschauenden aufzuriitteln und vor
sundhaften irdischen Verlockungen zu bewahren beabsichtigt:

Die erweckende Inspiration in Gestalt des gefliigelten Genius deutet die Befreiung der
Seele an, die nicht mehr durch die Unwirklichkeit der sinnlichen Erscheinungen getauscht
wird, sondern in ihnen die notwendige Vorbedingung sieht, die zur Erkenntnis der
wahren, auRerirdischen Realitat fiihrt.294

Wie aus Cesare Ripas Iconologia hervorgeht, symbolisiert das an die Stirn des jungen

Manneraktes gehaltene Blasinstrument die Funktion, die tugendhafte Seele des Menschen

284 Vgl. Leuschner: Persona, Larva, Maske. S. 25. u. 195.

285 Sylvia Ferino-Pagden: Zum Geleit: Die vielen Gesichter der Maske. In: Dies. (Hrsg.): Wir sind Maske.
Ausst.-Kat. Kunsthistorisches Museum Wien 2009. S. 11-17. S. 12.

286 Vgl. Hubertus Gafdner: »Der Mond ist aufgegangen...«. Malen im Dunkeln - Malen des Dunkels. In:
Stephanie Rosenthal, Bernhart Schwenk u. Antje Longhi (Hrsg.): Die Nacht. Ausst.-Kat. Haus der Kunst
Miinchen 1998.S. 13-52. S. 18f.

287 Vgl. Ferino-Pagden: Die vielen Gesichter der Maske. S. 12.

288 Cesare Ripa: Iconologia overo descrittione di diverse imagini cavate dall'antichita, e di propria invention.
Reprograf. Nachdr. d. Ausg. Rom: Faeij 1603. Hildesheim: Olms 1970. S. 46.

289 Ripa: Iconologia. S. 147

290 Ripa: Iconologia. S. 228.

291 Vgl. Panofsky 1980, S. 121 u. 286.

292 Vgl. Ripa: Iconologia. S. 290.

293 Vgl. Moshe Barash: The Mask in European Art: Meanings and Functions. In: Ders. (Hrsg.): Art, the ape of
nature. New York: Abrams 1981. S. 253-264. S. 263.

294 Zehnpfennig: >Traum«und >Vision«. S. 74.

65



»aus dem Traum des Lebens«2% zu erwecken.2% Die durch einen Aquator kenntlich
gemachte Erdkugel?°7 begreift Panofsky als

Situation des menschlichen Geistes, der sich zwischen dem triigerischen und unwirklichen

Leben auf der Erde und dem himmlischen Reich befindet, aus dem die ihn weckende

Inspiration herabsteigt, um die bésen Traume zu verjagen.298
Der Zeichnung ist somit eine durchaus neuplatonische Dimension inhdrent. Panofsky
dufdert die Vermutung, dass Michelangelos »Traum« als eine Reaktion auf den Traum des
Doktors von Diirer aufgefasst werden konnte.2%? Hierin ist ein teufelsahnliches Geschopf
auszumachen, das dem an einem Ofen schlafenden »verhatschelte[m] &ltere[m]
Nichtstuer«3%0 die Miindung eines Blasebalgs hinter das Ohr halt und »seinen Schlaf
zunutze macht, um ihm mit einem Blasebalg einzublasen, sich die verfiihrerische
Erscheinung der Venus Carnalis vorzugaukeln.«301 Der Schléafer steht womdglich fir die
Tragheit, accidia.392 Vor diesem Hintergrund erscheint eine weitere Betitelung des
Kupferstiches addquat auf das dargestellte Motiv zu treffen: Die Versuchung des
Miifsiggdngers. Dem im Stich symbolisch komponierten Verhdltnis zwischen Tragheit,
Versuchung und Traum wird durch das teufelsdhnliche Geschopf, den am Ofen
Schlafenden und die fleischliche Venus eine visuelle Form verliehen.
Das doppelbddige Verhaltnis zum Traum zur Zeit der Renaissance, das auch in der
Ficinschen Philosophie seinen Ausdruck findet, wird in der Zeichnung Michelangelos
symbolhaft zum Ausdruck gebracht. So formuliert Marianne Zehnpfennig treffend:

In Michelangelo's [sic] »Sogno« scheint sich der Widersprich zu wiederholen, der Ficino's
[sic] Auffassung vom Traum entspricht: einerseits die Welt als Traum zu sehen, als
triigerische Erscheinung, andererseits im Traum das Mittel zu erblicken, durch das der
menschliche Geist dem Gottlichen am nachsten kommt.303

Maria Ruvoldt setzt in ihrer Analyse zu Il sogno die menschliche Hauptfigur auf der
Zeichnung in den Kontext der Melancholie. Zur Zeit des Mittelalters noch als Anzeichen
von Erkrankung verpont, avancierte die Melancholie seit dem ausgehenden Quattrocento

vor allem durch Marsilio Ficino zu einem Gemitszustand, durch den - ahnlich dem Status

295 Zehnpfennig: >Traum« und »Visionc. S. 74.

296 Vgl. Panofsky: Studien zur Ikonologie. S. 286.

297 Einige Kopisten haben in ihren Versionen von Il sogno die Erdkugel mit Kontinenten erganzt. Vgl.
Panofsky: Studien zur Ikonologie. S. 286.

298 Panofsky: Studien zur Ikonologie. S. 287.

299 Vgl. Panofsky: Studien zur Ikonologie. S. 286 f.

300 Panofsky: Studien zur Ikonologie. S. 286.

301 Panofsky: Studien zur Ikonologie. S. 286 f.

302 Vgl. Zehnpfennig: >Traum« und »Visionc. S. 54.

303 Zehnpfennig: >Traum<und >Vision«. S. 71.

66



des Traumes - der Mensch in besonderem Maf3e empfanglich fiir géttliche Inspiration und
Einfallsreichtum sei.3%4 Ruvoldt untermauert ihre These zum einen damit, dass der
mannliche Akt in einer auf die Melancholie hindeutende Pose dargestellt wurde. Zum
anderen lief3e sich die Kugel als Symbol von Instabilitdt und Schwermut lesen. Dariiber
hinaus erschlief3t sich durch die ungewdhnliche Platzierung der himmlischen Trompete
an der Stirn insofern ein weiterer Hinweis auf die Melancholie, als diese Stelle am Kopf
als »>Atzstellec bei Melancholikern markiert wurde. Die Parallelen von Traum und
Melancholie werden durch die Analogie der Ambivalenz dieser beiden psychischen
Zustande offenbar; so lief nach damaliger Auffassung auch der Melancholiker Gefahr, sich

den verwerflichen Anfechtungen hinzugeben und sich vom Numinosen abzuwenden.305

Wie Julian Kliemann herausgestellt hat, hat Michelangelos allegorische Traumdarstellung
Il sogno rund dreif3ig Jahre spater Giorgio Vasari bei der Kreation seiner Zeichnung mit
dem heutigen Titel Allegoria di un sogno (1566-70) (Abb. 14) mafigebliche Impulse
verliehen.3%¢ Die Darstellung zeigt eine gefliigelte Schimarengestalt, die einer offenbar
schlummernden Jiinglingsfigur, deren Kopf in den Nacken geneigt ist, die Diise eines
Blasebalgs an den gedffneten Mund halt. Der auf dem Boden vor einer Erdkugel sitzende
mannliche Akt hat die Unterarme seines leicht nach hinten gelehnten unbekleideten
Oberkorpers links auf ein Sphingenwesen und rechts auf eine umgefallene Amphore
aufegstiitzt, aus deren Offnung Miinzen herausrieseln. Gefiillte (Geld-)Siacke und
aufwendig gearbeitete Vasen befinden sich auf der Seite des Mischgeschopfs. Hinter der
Erdkugel wird der Kopf einer Eule sichtbar; weiter sind in der linken Bildhalfte Masken
und schlummernde Putti zu erkennen. In einer Art Gedankenblase erscheinen auf
Kopfhohe des Jiinglings hieroglyphendhnliche Zeichen. Hierunter kommt ein in einer
Hand gehaltener Geldsack zum Vorschein, der in dhnlicher Weise im Hintergrund von /1
Sogno sichtbar wird. In »Allegorie eines Traumes« hat Vasari die Motive aus der 1533
entstanden Zeichnung und Diirers Traum des Doktors miteinander kombiniert. Die sieben
Todsiinden, die in dem allegorischen Traumbild Michelangelos schemenhaft in Form
menschlicher Gestalten versinnbildlicht werden, manifestieren sich allem Anschein nach

in den Aagyptisierenden Hieroglyphen innerhalb der Gedanken- beziehungsweise

304 Vgl. Scharold: Vom Wunderbaren. S. 258.
305 Vgl. Maria Ruvoldt: Michelangelo's Dream. In: The Art Bulletin. 85 (2003) H. 1. S. 86-113. S. 88-90.
306 Vgl. Julian Kliemann: Giorgio Vasari. Allegoria con Geroglifi. In: Charles Davis (Hrsg.): Principi, letterati e
artisti nelle carte di Giorgio Vasari. Casa Vasari. Pittura vasariana dal 1532 al 1554. Florenz: Edam 1981. S.
173f£.S.173.

67



»Traumblase« des jungen Mannes: Die Lampe steht demnach wohl fiir Zorn, die
Schildkrote unter dem Obelisken fiir Tragheit, die Schlange fiir Neid und das Objekt, das
wohl ein umgekehrtes Kastell zeigt, moglicherweise fiir Hochmut. Der bereits erwahnte
Geldsack ist unverkennbar als Zeichen der Habgier zu deuten; der Kopf des Wildschweins
ist als Zeichen fiir die Vollerei zu verstehen, wahrend ein nicht eindeutig identifizierbarer
Gegenstand womoglich Wollust symbolisiert.307

Dass Giorgio Vasari den Traumerscheinungen in der Art einer imitierten
Hieroglyphenschrift eine bildkiinstlerische Form verliehen hat, ist darauf zuriickfiihren,
dass die altagyptische Kultur in humanistischen Gelehrtenkreisen seit dem Quattrocento
besondere Aufmerksamkeit erfuhr.398 Auch die Sphingenfigur, die auf der Darstellung
Vasaris auszumachen ist, wurzelt offenbar in dem seinerzeit bestehenden Interesse an
agyptischer Kunst.30° Vor dem Hintergrund dieser der Traumthematik gewidmeten
Darstellung Vasaris ist das fremdartige Schriftsystem insofern bedeutungsvoll, als unter
anderem Pirro Ligorio wahrend der querelle des grotesques die von verschiedenen
Stimmen mit Traumen verkniipften Grotesken mit Hieroglyphen in Verbindung setzte.310
Dartiber hinaus lasst sich eine semantische Parallele zwischen dem Traum und der
altagyptischen Schrift - bereits die alten Agypter haben den Traum als ein diesen
Schriftzeichen analoges System von Zeichen angesehen31! - beziiglich ihrer beider

chiffrierten Struktur ausmachen. Peter-André Alt verweist in diesem Kontext auf eine

307 Vgl. Kliemann: Giorgio Vasari. S. 173; Alessandro Cecchi: Giorgio Vasari (Arezzo 1511-Firenze 1574).
Allegoria di un sogno. In: Ders., Chiara Rabbi Bernard u. Yves Hersant: Il Sogno nel Rinascimento. Ausst.-Kat
Palazzo Pitti Galleria Palatina Florenz 2013. S. 184 f. S. 184.
308 Der Buchdruck ermdéglichte die Verbreitung dgyptischer Texte, wie etwa die Reproduktion des Traktats
Hieroglyphica des Priesters Horapollon (5.-6. Jh.), das 1419 von Cristofero de Buondelmonte aufgefunden
wurde. Nicht zuletzt die Entdeckung der sogenannten »Mensa Isiaca« (1. Jh. n. Chr.) l6ste im Cinquecento
eine enorme Faszination auf die Zeitgenossen der Renaissance an agyptischer Kunst aus. In der Folge
wurden agyptische beziehungsweise dgyptisierende Zeichen und Formen fiir Residenz-Ausschmiickungen
genutzt. Vgl. John Cherry (Hrsg.): Fabeltiere. Von Drachen, Einh6érnern und anderen mythischen Wesen.
Stuttgart: Reclam 1997. S. 196-198. Der Autor vermutet, dass sich die hieroglyphischen Zeichen ebenfalls
auf den anonymen Illustrator der Hypnerotomachia Poliphili auswirkten, da er dgyptische Motive in seine
Holzschnitte einflief3en lasst. Vgl. Cherry: Fabeltiere. S. 197 f. Zur Verwendung der Hieroglyphen in der
Hypnerotomachia siehe Giovanni Pozzi: Les Hiéroglyphes de I'Hipnerotomachia Poliphili. In: Yves Giraud
(Hrsg.): L'embleme a la Renaissance. Paris: Société d'édition d'enseignement supérieur 1980. S. 15-27.
309 Vor allem Grabmaler wurden im16. Jahrhundert mit Darstellungen von Sphingen versehen. Vgl. Cherry:
Fabeltiere. S. 199.
310Vgl. Scharold: Vom Wunderbaren. S. 252. Siehe hierzu auch die Ausfiihrung zum Phantastik-Diskurs und
Grotesken-Streit in der Renaissance in diesem Kapitel.
311Vgl. Alt: Der Schlaf der Vernunft. S. 22.

68



Auflerung Sigmund Freuds: »In der Tat ist die Deutung des Traums durchaus analog der

Entzifferung einer alten Bilderschrift, wie der dgyptischen Hieroglyphen.«312

Zwischenfazit I1.3

Peter-André Alts Ansicht, es gidbe »eine enge Beziehung zwischen der Sprache der
Literatur und der Zeichenkomposition des Traums«313, gilt gleichermafien fiir die iiber
ein kodiertes Zeichensystem bestimmte Sprache der Bildkunst. Dabei sei an dieser Stelle
nochmals auf die Unterscheidung zwischen einer Darstellung, mittels derer ein
Traumerlebnis nachgestaltet wird314, und dem bildgemachten Traum-Konstrukt
hingewiesen. In letzterem wird nicht im Traum Gesehenes erkennbar gemacht; die Nahe
zum Onirischen jedoch ergibt sich gleichermafien durch allegorische, symbolische und
motivische Mittel. Dessen ungeachtet lassen Inhalt und Form im unbewegten Bild, das
kein in Gedanken erfahrenes Erlebnis, etwa in Form einer sequenziellen Bildfolge zeigt,
dennoch eine strukturell-semantisch begriindete Verkettung zum Traumgegenstand zu.
Besonders die den hiesigen Untersuchungsgegenstand betreffenden Bilder unterliegen
einem kulturell geformten Wissensdiskurs, durch den das Gezeigte zuordenbar gemacht
werden kann. Die Analogie zwischen den bildgemachten Traumdarstellungen profanen
Charakters und den Traumen respektive dem Traumen speist sich an erster Stelle durch
das Medium des Bildes selbst, das als Gedankenprodukt vor dem traumenden Auge zur
Erscheinung kommt. Bereits Aristoteles betont, dass der Traum sich durch mental
erzeugte Bilder zeige.3!> Zum anderen weisen, wie zuvor dargelegt, bestimmte
allegorische Bildmittel und solche, die eine unmittelbar assoziative Verkniipfung zum
Traum evozieren, auf dieses ratselhafte Erlebnis im Zustand des Schlafes hin. Aufgrund
der Ungreifbarkeit des Phdnomens und der fehlenden mythographischen Basis fiir den
Traum, stellte seine Gestaltung als innovative Schaffensaufgabe eine besondere

Herausforderung fiir die Maler dar.

312 Sigmund Freud: Das Interesse an der Psychoanalyse. Gesammelte Werke [1940-1952]. Hrsg. von Anna
Freud u. a. [Bd. VIII]. Frankfurt a. M. 1999. S. 404, zitiert nach: Alt: Der Schlaf der Vernunft. S. 22.
313 Alt: Der Schlaf der Vernunft. S. 13.
314 Einer weiteren Aussage Alts, dass »[e]rst die miindliche oder schriftliche Erzahlung den Traum aus dem
Status des Erfahrungsgegenstandes in eine Struktur [hebt]« (Alt: Der Schlaf der Vernunft. S. 27 £.), lief3e sich
diese Art der Traumdarstellung mit tatsiachlich im Traum Geschauten fiir den Bereich der Bildkiinste
entgegenstellen.
315 Vgl. Murray Bundy: The Theory of Imagination in Classical and Mediaeval Thought. Illinois: Univ. of
Illinois Press 1927.S. 71.

69



»Traum-Werke« wie diese von Raffael, Michelangelo, Raimondi, Vasari und Ghisi gehdren
zu jenen seinerzeit unkonventionellen bildkiinstlerischen Arbeiten des 16. Jahrhunderts,
bei denen das Phdnomen Traum in seiner neuplatonischen Dimension erfahrbar wird. In
seiner dichotomen Bedeutung erhielt der Traum desgleichen bei der Ubersetzung in das
Medium des zweidimensionalen Bildes den Status als sowohl positiv als auch negativ
besetztes, zweckmaflig eingesetztes Mittel. Die Bildwerke definieren sich durch einen
allegorisch-moralisierenden Charakter, wobei das seit alters her in der Bildkunst
tradierte Schema von schlafender Figur und (vermeintlichem) Traumgesicht zum Teil
beibehalten wird. Im Sogno Michelangelos, wie auch in der an dieser Zeichnung
angelehnten Allegoria di un sogno von Vasari, erfolgt eine optisch erkennbare Trennung
von Traumer und Traumerscheinung. In dem 1533 entstandenen Blatt wird die
Traumnatur der Lastergestalten durch deren schemenhafte Visualisierung deutlich;
gleichzeitig markieren die verschwommenen Konturen das Schwinden des
Traumgesichtes beim Erwecken des Jiinglings. In Vasaris Zeichnung macht eine vom
ibrigen Geschehen abgesetzte Gedankenblase ihre Bedeutung durch die
hieroglyphenartigen Zeichen in vergleichbarer Weise als Teil der Traumwelt sichtbar. In
1l sogno del cavaliere hingegen erscheinen dem schlafenden Ritter Virtus und Voluptas
ohne unmittelbar erkennbare Trennung; die beiden Figuren wenden sich im Gegenteil
dem Schlummernden sogar zu. Dies trifft ebenso auf Raimondis »Traum Raffaels« zu, in
dem die Hybridgeschopfe den beiden Schliferinnen moglicherweise bedrohlich
nahekommen.316

In diesem Kupferstich wurde dariiber hinaus eine kryptische Traumatmosphare
geschaffen, die durch die ratselhaft-disparate Motivik und nicht zuletzt durch die
aberwitzigen Geschopfe entsteht. Diese enigmatischen Werke, wie auch Giorgio Vasaris
Zeichnung »Allegorie eines Traumes« lassen darauf schliefden, dass Fremdartiges und
Ratselhaftes offenkundig einen bedeutsamen Stellenwert in Renaissance-
Traumdarstellungen einnehmen. Beziiglich der von Alt genannten »Zeichenkomposition
des Traums« lassen sich fiir die Bildsprache der graphischen und gemalten >Traum-
Konglomerate< Merkmale wie Hybriditdt sowie De- und Neukontextualisierung nennen,
die, im Sinne des picturae somnium-Prinzips, eine Strukturanalogie zum Traum

aufweisen, welche sich in entsprechendem Mafie nicht selten durch bizarre Bild- und

316 Hinsichtlich der Interaktion von Traumer und Traumgesicht lief3e sich dieser Kupferstich Raimondis als
abgemilderte Version von Martin Schongauers Versuchung des Heiligen Antonius (1470) auffassen, in dem
der Ménch von den Ddmonengestalten seiner Vision angegriffen wird.

70



Inhaltsverschmelzungen definieren. Wie auch der Traum meist aus unterschiedlichen
Elementen (der Wachwirklichkeit) zu einem kapriziésen >Traumfilm« verschmolzen wird
und vor dem inneren Auge des schlafenden Ichs erscheint, so stellen die Mischwesen und
-kompositionen sinnbildlich eben dieses meist obskure Gesamtgefiige dar, aus dem sich
der Traum speist. Die unheimlichen Hybrid-Kreaturen stellen ein signifikantes
Bildelement dar, um eine andere, vielleicht verkehrte Welt - eine Traumwelt oder eine
traumahnliche Atmosphére - zu schaffen und um so der Nicht-Greifbarkeit des Traumes
ansatzweise nahezukommen.

Eine weitere Verbindung zum Onirischen entsteht in den zwei gleichnamigen Stichen
Raffaels und Ghisis durch bildgemachte Beziige zu Passagen klassisch-antiker Texte, in

denen Schlaf, Traum und die Tageszeiten zum Thema gemacht werden.

71



IIL. Der Fiirst und sein Wissensbild vom Traum - Der (traumende) Fiirst

als tugendhafter Herrscher

Dieses Hauptkapitel widmet sich Traumdarstellungen profanen Charakters, die

im 16. Jahrhundert Einzug in flrstliche Gemdcher fanden. An drei aufdergewohnlichen
Bildern, die im Zeitraum der 1540er- bis 1570er-]Jahre geschaffen wurden, wird der Bezug
der jeweiligen Auftraggeber zu dem Dargestellten untersucht. Es wird herausgearbeitet,
welche onirischen Charakteristika die einzelnen Werke zu >Traumbildern< werden lassen
und inwiefern diese, vor dem Hintergrund personlicher Interessen, Motti und
herrschaftslegitimierender Gesichtspunkte, von den einzelnen Fiirsten fiir reprasentative
Zwecke nutzbar gemacht wurden.

In Kapitel III.1 wird Battista Dossis Un sogno behandelt, das fiir die Stanze Nuove von
Ercole II. d’Este, Herzog von Ferrara, Modena und Reggio, geschaffen wurde. In Kapitel
1.2 liegt das Hauptaugenmerk auf dem Fresko Casa del sonno, das einen Teil der
Ausmalung der Camera dell’Aurora fiir Kardinal Alessandro Farnese darstellt. Kapitel I11.3
widmet sich der enigmatischen Traumdarstellung Giovanni Battista Naldinis, Allegoria
dei sogni, die fiir das Studiolo des toskanischen Grofsherzogs, Francesco I. de’Medici, in

Auftrag gegeben wurde.

IIL.1 Un Sogno (1543-44) von Battista Dossi im Bildzyklus der Tageszeiten der

Stanze Nuove des Herzogs Ercole II. d’Este in Ferrara

I11.1.1 Einleitung und Forschungsstand

Bei dem um 1544 geschaffen Gemalde Un Sogno3!7 (siehe Abb. 3) von Battista di Luteri,
genannt Battista Dossi (1490-1548)318, handelt es sich um ein Auftragswerk fiir Herzog
Ercole II. d’Este. Es stellt einen Teil eines gemalten Zyklus der Tageszeiten in den
sogenannten »Stanze Nuove, den »neuen Gemachern« des Fiirsten, dar. Das Werk zeigt
eine nachtliche Landschaft mit einer im Vordergrund schlafenden weiblichen Figur, die
von seltsamen Gestalten, darunter phantastischen Mischgeschopfen, umgeben ist. Im
Bildhintergrund sind hinter einer Wasserflache die Gebaude einer Stadt zu sehen, aus

deren Mitte Flammen und Rauchschwaden aufsteigen. Das Tafelbild zeichnet sich bereits

317 Zur bis heute nicht eindeutig festgelegten Betitelung dieser Malerei siehe die nachstehenden
Erlauterungen.
318 Vgl. Saur Allgemeines Kiinstlerlexikon. Die Bildenden Kiinstler aller Zeiten und Vélker [AKL]. Hrsg. von
Giinter Meifsner. Bd. 29. Miinchen; Leipzig: Saur 2001. S. 153, Sp.2.

72



formal durch enigmatische Eigentlimlichkeit aus und ist wohl das komplexeste Werk, das
fur die firstlichen Raumlichkeiten geschaffen wurde. Die Darstellung zeigt kein
rtatsachliches< Traumereignis, sondern ist, wie im Weiteren dargelegt wird, eine
originelle allegorische Visualisierung des Traumes und der Nacht. Es ist eine der wenigen
Renaissance-Malereien, in dem der Gegenstand des Traumes in seiner vordergriindig

profanen Charakteristik als eine politische Ikonographie fungiert.

Uber das Gemailde sind in den zeitgendssischen Primirquellen nur spéarliche Hinweise
tiberliefert und zwar in Form einiger weniger Zahlungsbelege. In zwei von Adolfo Venturi
entdeckten Rechnungen aus dem Jahre 1544 wird Battista Dossi fiir vier beziehungsweise
drei Gemalde bezahlt, die fiir den Platz oberhalb der Fenster der in der heutigen
Forschung sogenannten Stanze Nuove im Palazzo Ducale Estense (Palazzo di Corte)
bestimmt waren. So heifdt es in dem ersten Dokument (Abb. 15) vom 1. Marz 1544:

»m. Baptista de Doso per conto de hauere depinto quatro quadri sopra ale fenestre dele

stancie noue de corte.«319

Im zweiten Zahlungsdokument (Abb. 16) wird zudem ein Gemalde mit dem Titel lustitia
erwahnt, das wohl Teil der Ausstattung der herzoglichen Camera della Pazienza320 war:

m. Baptista de Doso de hauere L. cento quaranta m. per lui dala spesa de corte per tanti se
gli fanno buoni per sua mercede de hauere de pinto tri quadri sopra le stance cioe sopra
le finestre de le stancie noue de corte et uno quadro de una lustitia.321

Ein weiterer Beleg (Abb. 17) bekraftigt die Annahme, dass tatsachlich vier Gemalde fur
den Bereich oberhalb der Fenster der Stanze Nuove geschaffen wurden.322

Die Dokumente aus der Entstehungszeit des gemalten Tageszyklus geben keinen
Aufschluss liber die Konzeption des Bildprogrammes und der einzelnen Werke. Auch liber
die Anordnung in situ liegt keine Uberlieferung vor. Das beschriebene Gemilde wurde
aufgrund von Umbaumafinahmen in den fiirstlichen Raumlichkeiten noch im 16.

Jahrhundert von seinem urspriinglichen Platz in den Stanze Nuove entfernt.323 1618

319 Archivio di Stato di Modena [ASMO]: CCCXXXI. Conto gen. della Munzione. 1544. a.e. VI]. - Camera Ducale,
Munizioni. In: Adolfo Venturi: »I due Dossi«. In: Archivio storico dell’arte. V (1893). S. 219-224. S. 223.
320 Sjehe hierzu Kirsten Faber: Die Ausstattung der Camera della Pazienza des Ferrareser Kastells unter
Ercole II. d’Este (1534-1559). Politische Allegorien in der Dresdner Gemaéldegalerie. In: Jahrbuch der
Staatlichen Kunstsammlungen Dresden 1994/1995 25 (1998). S. 45-57. Siehe auch Kap. I11.1.2.
321 ASMO: CCCXXXIII. Conto gen. della Munizione, 1544, a c. 7.
322 »Teli quat® [...] per impanare fenestre de le stancie noue« (ASMO: CLX. Camera ducale. Amministrazione
della casa. Guardaroba, p. 3. 1544).
323 Vgl. Bernhard Maaz: Denkbilder. Der Tageszeiten-Zyklus der Werkstatt von Battista Dossi als Spiegel
eines humanistischen Welt- und Herrscherbildes. In: Zeitschrift fiir Kunstgeschichte 76 (2013) H. 3. S. 409-
415.S. 409.

73



gelangte es aus Ferrara in die herzogliche Galerie des Modeneser Palazzo Vecchio,
worliber ein Inventar3z4 von 1663 Aufschluss gibt.325 August III., Kurfiirst von Sachsen,
kaufte 1745 hundert Gemalde aus der herzoglichen Sammlung in Modena von Francesco
[1I. d’Este.326 Ab 1746 ist dieses Bild in der Gemaldesammlung in Dresden verzeichnet.327
Bis zu Beginn des 20. Jahrhunderts findet das heute als La Notte oder Un Sogno bekannte
Werk in den Verzeichnissen der Galerien von Modena und Dresden lediglich Erwdahnung;
eine profunde Untersuchung wurde nicht vorgenommen. Die Betitelung fiir die
unsignierte >Nacht-¢, beziehungsweise >Traum-Malerei« ist nicht eindeutig; in den frithen
Katalogeintragen der Galerie in Modena, der Dresdner Gemaldegalerie und anderen
Verzeichnissen uber die dort befindlichen Werke variieren die Titel zwischen La Notte,
Die Nacht, Un Sogno328 und Ein Traum3?°. Der die Ausstellung Il Sogno nel Rinascimento
begleitende Katalog benennt das Werk als Allegoria della Notte.330

Die friithe Forschung zu dem Nacht-Gemalde scheint sich lediglich auf die Festlegung der
Urheberschaft zu beschranken. Doch auch die Zuschreibung des Bildes an Battista Dossi,

der 1519-1520 eine kiinstlerische Ausbildung bei Raffael in Rom genoss331, ist bis Mitte

324 Dieses Inventar des Archivio di Stato di Modena wurde 1993 veroffentlicht in: Jadranka Bentini u.
Patrizia Curti. Arredi, supplementi e »pitture famose« degli Estensi. Inventari 1663. In: Materiali per la
storia di Modena Medievale e Moderna XI. Modena: Panini 1993. In dem Dokument wird dem Gemalde
erstmals die >Traum«-Betitelung gegeben und Garofalo als Autor angegeben: »Un quadretto bislongo sopra
le finestre depinto in tela di Benvenuto [= Garofalo]. Rappresenta un sogno.« (Bentini u. Curti: Arredi.
S. 60). In dem Palazzo von Modena hing es in einem mit »Galleria della Rappresentanza« bezeichneten
Raum. Vgl. Bentini u. Curti: Arredi. S. VII. Bei dem im Inventar mit »un sogno« gekennzeichneten
Leinwandgemalde wird lediglich das Dargestellte beschrieben, wahrend die anderen in diesem Inventar
aufgelisteten Werke Erlduterungen zu den gemalten biblischen und mythologischen Figuren enthalten. Vgl.
Bentini u. Curti: Arredi. S. 60.
325 Vgl. hierzu auch: Adolfo Venturi: Le belle arti a Modena. Modena: Toschi 1878. S. 39; Hans Posse: Die
Staatliche Gemaldegalerie zu Dresden. Vollstindiges Verzeichnis. Dresden: o. V. 1929. S. 64; Johannes
Winkler: Le vendita di Dresda. Modena: Panini 1989. S. 120.
326 Diese Erwerbung erfolgte als Ausgleich infolge von Schulden, die Francesco IIl. d’Este bei dem
sachsischen Kurfiirsten hatte. Vgl. Gregor ]. M. Weber: Italienische Kunsteinkaufer im Dienst der Dresdner
Galerie. In: Dresdner Hefte 40 (1994). S. 32-42. S. 35-37; Davide Gasparotto: Dal collezionismo principesco
al museo pubblico. La Galleria Estense dalla vendita di Dresda agli anni di Adolfo Venturi (1746-1894). In:
Stefano Casiu u. Marcello Toffanello (Hrsg.): Gli Este. Modena: Panini 2014. S. 73-81. S. 73.
327 Vgl. Posse: Die Staatliche Gemaldegalerie. S. 64.; Angelo Walther (Hrsg.): Gemaldegalerie Dresden. Alte
Meister. Katalog der ausgestellten Werke. Katalog der italienischen Gemalde. Leipzig: Seemann 1992.S.177
f; Karl Woermann: Katalog der koniglichen Gemaldegalerie zu Dresden. Dresden: Albansch’sche
Buchdruckerei 1896. S. 72.
328 So u. a. bei Giovanni Morelli: Le opere dei maestri italiani nelle gallerie di Monaco, Dresda e Berlino.
Bologna: 0. V. 1886. S. 116. Der Titel Sogno wurde auch von Adolfo Venturi aufgegriffen. Vgl. Adolfo Venturi:
L’Esposizione della pittura ferrarese del Rinascimento per il centenario ariostesco. In: L’arte (1933).S.367-
390. S. 390.
329 So hier: Verzeichnis der Dresdner Gemalde Gallerie. Mit einer historischen Einleitung von Julius
Huebner. Dresden: 0. V. 1867.S. 107.
330 Alessandro Cecchi: Battista Dossi. Allegoria della Notte. Katalog: La Notte. In: Ders., Chiara Rabbi Bernard
u. Yves Hersant. Ausst.-Kat. Palazzo Pitti. Galleria Palatina Florenz 2013. S. 68.
331 Vgl. Marcello Toffanello: Il mecenatismo dei duchi d'Este nel Cinquecento. In: Ders. u. Stefano Casiu
(Hrsg.): Gli Este. Modena: Panini 2014. S. 23-39. S. 31; Walter Curt Zwanziger: Dosso Dossi mit besonderer
74



des 20. Jahrhunderts angezweifelt worden. Nicht selten wurde das Olgemilde seinem
dlteren und berithmteren Bruder Dosso Dossi, einem Nachahmer desselben33z, spater
Garofalo oder einem seiner Schiiler zugeschrieben.333 Die Autorschaft des Bildes wurde
vorubergehend auch Girolamo da Carpi zugesprochen. Die durch Venturi und Morelli
bereits Ende des 19. Jahrhunderts vermutete Urheberschaft Battista Dossis334 wurde
jedoch durch Henriette Mendelsohn33s bestirkt und ist schliefdlich durch Amalia
Mezzettis36 evident gemacht worden. Erste vage Ansdtze einer kunstwissenschaftlichen
Analyse des Dossi-Bildes erfolgten durch die 1910 publizierte Dissertation Walter Curt
Zwanzigers337, der sich als erster mit - wenn auch sehr tiberschaubaren - grundlegenden
inhaltlichen und formalen Aspekten des »Bild[s] der Traume«338 beschaftigt hat.
Besonders aufschlussreich und fiir die nachfolgenden Forschungsansatze weiterhin
grundlegend, sind die Erkenntnisse aus einer ersten tiefergehenden Untersuchung durch
Guy de Tervarent zu Battista Dossis Nacht-Gemalde. In seiner Publikation von 1944 wird
das Olbild Dossis einer ikonographischen und ikonologischen Untersuchung
unterzogen.33? Einer letzten eingehenderen Beschaftigung mit der Zuschreibung des
ratselhaften Bildes an Battista Dossi widmet sich 1965 Amalia Mezzetti. Durch einen von
ihr entdeckten weiteren Rechnungsbeleg ist erstmals die Auftragserteilung Ercoles II. fiir
einen gemalten Tageszeitenzyklus ans Licht gekommen:

[Battista Dossi] haver dipinto tri quadri sopra le fenestre de stanzie nove de corte del
signor nostro cioé la Notte, I'Aurora et il Giorno.340

Das mysteriose und assoziativ mit Traumen verbundene Gemaéalde Un sogno von Battista

Dossi wird von Mezzetti als das als »la Notte« bezeichnete Werk identifiziert - nicht

Beriicksichtigung seines kiinstlerischen Verhaltnisses zu seinem Bruder Battista. Diss. Universitat Halle /
Saale: 1910. S. 24; Alessandro Serafini: Luteri, Battista, detto Battista Dossi. In: Dizionario biografco degli
Italiani. 66 (2006). http://www.treccani.it/enciclopedia/luteri-battista-detto-battista-
dossi_%28Dizionario-Biografico%29/ (Zugriff: 02.02.2017).

332 So von Walter Curt Zwanziger vermutet; vgl. Zwanziger: Dosso Dossi. S. 109.

333 Vgl. Mezzetti: Il Dosso. S. 49.

334 Vgl. Morelli: Le opere dei maestri. S. 116. In dem Katalog zur Dresdner Geméaldegalerie von 1896 heifst
es, das Gemalde sei »in der That dossoisch: doch nicht von Dosso Dossi, eher von dessen Bruder Battista
Dossi ausgefiihrt.« (Woermann: Katalog. S. 72).

335 Vgl. Henriette Mendelsohn: Das Werk der Dossi. Miinchen: Georg Miiller & Eugen Rentsch 1914.

S. 144 f.

336 Mezzetti: Il Dosso (siehe Anm. 237).

337 Zwanziger: Dosso Dossi (siehe Anm. 331).

338 Zwanziger: Dosso Dossi. S. 108.

339 Guy de Tervarent: Instances of Flemish Influence in Italian Art. In: The Burlington Magazine for
Connoisseurs 85 (1944) H. 501. S. 290-294.

340 Zit. nach Mezzetti: Il Dosso. S. 81. Eine genaue Angabe ihrer Quelle liefert Mezzetti nicht.

75


http://www.treccani.it/enciclopedia/luteri-battista-detto-battista-dossi_%28Dizionario-Biografico%29/
http://www.treccani.it/enciclopedia/luteri-battista-detto-battista-dossi_%28Dizionario-Biografico%29/

zuletzt durch Ubereinstimmung der Mae mit den anderen querformatigen Gemélden, die

fiir die Stanze Nuove geschaffen wurden.34

In der Forschung wurden bisher nur wenige Beitrage zu diesem Gemalde Battista Dossis
verfasst. 2003 hat Franziska Wilcken dariiber eine wissenschaftliche Abschlussarbeit
angefertigt.342 Die Autorin tragt hierin die bisherigen Forschungsstandpunkte zu diesem
Olbild zusammen, indem sie zum einen die Thesen zur Einbindung des Werkes als Nacht-
Part des Tageszeitenzyklus und zum anderen auch jene liber mogliche schriftliche und
bildnerische Grundlagen fiir die Darstellung auf dem Gemalde beleuchtet. Dariiber hinaus
wagt Wilcken den Versuch, denkbare »Einfliisse zeitgenossischer >»Bildmoden««343 auf die
mit dem Traum verkniipfte Darstellung des jiingeren der beiden Dossi-Briider zu
erkunden.

Bernhard Maaz macht in seinem 2013 erschienenen Aufsatz344 ebenfalls interessante und
diskussionswiirdige AufRerungen iiber Dossis Traumbild3s; seine Aufmerksamkeit gilt
jedoch vor allem der semantischen Aufschliisselung des Tageszeitenzyklus, wobei Maaz
beachtliche Feststellungen macht, die flir dieses Kapitel von Bedeutung sind, in dem
sowohl das Nacht-Bild Battista Dossis als auch seine Einbindung in den gemalten Zyklus
der Tageszeiten genauer untersucht werden. Zudem liefert der Autor in seinen
Ausfiihrungen tber die inner- und aufierbildlichen Zusammenhange des Zyklus der
Tageszeiten in den »stancie noue de corte« einen ersten und grundlegenden Ansatz zur
reprasentativ-motivierten Anspielung durch das Dargestellte auf den Auftraggeber Ercole
II. Der Aspekt der Reprasentation des humanistisch gesinnten Fiirsten, die durch die
gemalten Tageszeiten respektive in dem hier zu untersuchenden Gemalde der Nacht von
Battista Dossi in bildkiinstlerischer Form transportiert wird, ist in den vorhergehenden

Untersuchungen nicht oder nur mittelbar zur Sprache gekommen.346

Trotz der bisher erfolgten aufschlussreichen Analysen und Vermutungen ist die gesamte

Bedeutung dieser Malerei nicht eindeutig entschliisselt.

341 Vgl. Mezzetti: Il Dosso. S. 49 f.

342 Franziska Wilcken: Der >Traum« von Battista Dossi. Unveroff. Magisterarbeit. Kunsthistorisches Institut
Berlin: 2003. Ich danke Franziska Wilcken, dass sie mir den Zugriff auf ihre Abschlussarbeit gewahrt hat.
343 Wilcken: Der >Traumc. S. 43.

344 Maaz: Denkbilder (siehe Anm. 323).

345 Das Olgemailde wird von dem Verfasser mit dem Titel Die Nacht beziehungsweise Der Traum erwihnt.
346 Im Falle der beiden Battista Dossi zugeschriebenen Leinwandbilder als Bestandteile eines
Schlafzimmers, die in dem Zahlungsdokument von 1544 als »La Notte« und »Il Mattino« bezeichnet werden,
spricht Guy de Tervarent etwa von »humanism at its most delicate«. (Tervarent: Instances. S. 294).

76



Es ist Ziel dieses Kapitels, sich vor dem Hintergrund der bereits in der Sekundarliteratur
gedufderten Thesen dem traumaffinen Charakter dieses Werkes anzundhern und zu
ergriinden, welche Bildmittel von dem Hofkiinstler Battista Dossi genutzt wurden, um das
Nacht- und Traumbild als ein solches erkennbar werden zu lassen. Battista Dossis Un
sogno ist ein hervorragendes Beispiel, an dem durch verschiedene gestalterische und
inhaltliche Bildelemente eine Form der malerischen Umsetzung des Nacht-
beziehungsweise Traumsujets vor Augen gefiihrt werden kann. Durch Hinzuziehung und
Abgleichung von moglichen Text- und Bildreferenzen werden dariiber hinaus die zu
dieser Malerei bereits gedufderten Standpunkte durch weitere Hypothesen erganzt und
die Analyse zu Un sogno mit neuen Moglichkeiten der Interpretation ausgebaut. In einem
weiteren Schritt soll die Fragestellung verfolgt werden, welchen reprasentativen
Mehrwert das mit dem Gegenstand des Traumes assoziierte Gemalde fiir Ercole II. d’Este
hatte und welche bildimmanenten Beziige zum Herzog hergestellt werden koénnen.
Zudem soll hier ermittelt werden, welche Signifikanz dieses Gemalde innerhalb des
Zyklus der gemalten Tageszeiten-Allegorien und somit auch fiir die herrschaftliche
Reprasentation innehat. Ob der Herzog selbst genaue Vorstellungen zur Realisierung
dieses oder der anderen Olbilder in dem gemalten Tageszeitenzyklus hatte, und inwieweit
humanistische Gelehrte bei der Konzeption sowohl dem Auftraggeber als auch dem Maler
beratend zur Seite standen, ist ungeklart. Die Korrespondenzen des Estensischen Herzogs
zu dieser Zeit3+7 geben keinen Aufschluss dartber, ob und inwieweit dem Maler Battista
Dossi selbst diese Konzeption einer Allegorie der Nacht zuzuschreiben ist. Wichtig bleibt
jedoch festzuhalten, dass Ercole II. dieses Bild allem Anschein nach fiir das

Ausstattungsprogramm in den Stanze Nuove gutgeheifden hatte.

Vor dem Hintergrund der Fragestellung nach der Motivation des Herzogs, diese primar
profane Traumdarstellung innerhalb des Zyklus fiir eine herrschaftslegitimierende
Reprasentation in Auftrag zu geben und womdglich als eine Art der politischen
Ikonographie schaffen zu lassen, erscheint es an dieser Stelle angebracht, zunachst auf
Ercole II. d’Este zu sprechen zu kommen. Im Folgenden werden tberblickshaft die
charakteristischen Besonderheiten seiner Regierungsfiihrung und seines Wesens als

humanistische Herrscherpersonlichkeit dargelegt.

347 Ich habe im Archivio di Stato di Modena vornehmlich jene schriftlichen Korrespondenzen und weitere
Dokumente, wie Zahlungsbelege, studiert, die sich auf die zeitliche Periode von 1530-1550 belaufen.

77



I11.1.2 Ercole II. d’Este als Herzog der »pazienza« in Ferrara, Modena und Reggio

Ercole II. d’Este reiht sich als Fiirst der Este-Dynastie in die Folge einer der bedeutendsten
Adelsgeschlechter in Norditalien, genauer in Ferrara, Mantua und Reggio, ein.348 1508
wird er als Sohn Alfonsos I. d’Este und Lucrezia Borgias, der nichtehelichen Tochter Papst
Alexanders VI., geboren.349

Ercole II. ibernimmt 1534 das Amt seines Vaters350, unter dessen Herrschaft Ferrara
»seine hochste kiinstlerische Bliite«3>! erfahren hat. Ercole II., der schon in jungen Jahren
eine ausgezeichnete humanistische Ausbildung tber die klassische Antike und die
lateinische Sprache erhalten hatte, setzte diesen kulturell privilegierten Zustand fort; er
war ein ambitionierter Sammler antiker Miinzen und ein grofder Férderer von Kunst und
Kultur.352

Durch das Ehebiindnis, das 1528 zwischen Ercole II. und Renée de France, der Tochter
Ludwigs XII., in Paris geschlossen wurde, festigte sich die politische Allianz zwischen
Ferrara und Frankreich.353 Ercole II. d’Este galt im Allgemeinen als ein Herrscher, der stets
bemiiht war, den Frieden auch in politisch hochst angespannten Situationen zu erhalten
und militarische Konflikte zu vermeiden. So ist auch der Umstand bemerkenswert, dass
der Herzog trotz seiner Nahe zur franzdsischen Regierung eine gute Verbindung zu deren
Gegnern, Kaiser Karl V. und dem Papst, hatte354 - Ercole II. strebte nach einer »politisch
allseits befriedigenden Absicherung seiner Macht«.355 Der Fiirst, der ab Mitte der 1540er-
Jahre inquisitorische Mafnahmen an Haretikern anordnete, war vor allem bemiiht, die
positive Beziehung zum Papst aufrechtzuerhalten und zu pflegen. Er liefd deshalb seine

Ehegattin, die eine frithe Anhadngerin des Protestantismus war, im Jahr 1554 unter

348 Die Este wurden 1452 zu Herzogen von Modena und 1471 von Ferrara berufen. Ihre Macht in Ferrara
behielten sie bis 1598. Vgl. John Law: Der Fiirst. In: Eugenio Garin (Hrsg.): Der Mensch der Renaissance.
Frankfurt am Main: Fischer 1996. S. 21-48. S. 35 u. 46.
3499 Vgl. Gino Benzoni: Ercole II d’Este. In: Dizionario Biografico degli Italiani 43 (1993).
http://www.treccani.it/enciclopedia/ercole-ii-d-este_(Dizionario-Biografico)/ (Zugriff: 25.02.2017).
350 Vgl. Toffanello: Il mecenatismo. S. 31.
351 Zwanziger: Dosso Dossi. S. 14. Die politische Lage in der oberitalienischen Stadt ist, entgegen dem
Aufschwung im Bereich der Kunst und Kultur, im anbrechenden Cinquecento recht instabil. 1509 tritt
Ferrara unter Alfonso 1. der Allianz der Liga von Cambrai bei, um sich gegen die Angriffe Venedigs zu
schiitzen, das seit der Regentschaft Ercoles I. im Konflikt mit Ferrara steht. Vgl. Zwanziger: Dosso Dossi.
S.14
352 Vgl. Luciano Chiappini: Gli Estensi. Seconda Edizione. Mailand: Dall'Oglio 1967. S. 248 u. 252; Anna
Stanzani: Addizioni, devoluzione, dispersione. In: Barbara Ghelfi (Hrsg.): Ferrara estense. Guida storico-
artistica. Cinisello Balsamo, Mailand: Silvana Editoriale 2004. S. 12-21. S. 21.
353 Vgl. Chiappini: Gli Estensi. S. 249.
354 Vgl. Toffanello: Il mecenatismo. S. 31.
355 Maaz: Denkbilder. S. 409.

78


http://www.treccani.it/enciclopedia/ercole-ii-d-este_(Dizionario-Biografico)/

Hausarrest setzen.35¢ Die Verbindung zum Pontifex war fiir die Este von besonderer
Signifikanz - war doch die Stadt Ferrara, in der sich die Regierungsstitten der Este-
Fiirsten im Palazzo di Corte und im Castello Estense befanden, Teil des Kirchenstaates.357
In diesem territorialem Bereich war es der Papst, der seine »Autoritdt sowohl in den
Provinzen als auch in Rom selbst planvoll ausbauen und festigen konnte«; dartiiber hinaus
»war [die] papstliche Unterstiitzung und Billigung hochgeschatzt.«358 Vor allem zwischen
Papst Paul III. und Ercole II. hatte »das Verhaltnis zwischen Herr und Vasall eine neue
Basis gefunden«, nachdem Paul IIl. dem Ferrareser Herzog »1539 die Investitur als
Herzog von Ferrara und ein [...] erhohtes Salzkontingent [gewahrte].«359 Als Abgeltung
sollte Ercole II. 7000 Dukaten jahrlich an den Kirchenstaat zahlen.36°

Ercole II. wahlte, wie es in humanistisch gepragten Kreisen Usus war, ein personliches
Mottos3sé! fiir sich aus, das seine Gesinnung und sein politisches Handeln als ein durch seine
Tugendhaftigkeit legitimiertes Regierungsoberhaupt widerspiegeln sollte. Der Este-Fiirst
entschied sich fiir die Geduld, »pazienza«.3¢2 Hiermit signalisierte Ercole II. eine
Flihrungsweise, die auf bedachtes (Ab-)Warten baute. Im Wesen der Geduld liegt die
Bereitschaft und das Vermogen des Ausharrens und somit der Faktor des Zeitlichen.
Ercoles II. d'Este Maxime war es, durch die »Kraft des Gemiits«, »fortezza d'animo«363, zu
walten; diesen Leitgedanken erfiillte er wohl nur allzu gut: Der Ferrareser Herzog war
bekannt dafiir, in politischen Krisen und Konflikten abzuwarten und, wenn méglich,

Kriege zu vermeiden.36* Diese Regierungseinstellung Ercoles II. verlangte freilich ein

356 Vgl. Barbara Ghelfi: Palazzo di Renata di Francia. In: Ferrara estense. Guida storico-artistica. Cinisello
Balsamo, Mailand: Silvana Editoriale 2004.S.46 f.S. 46. Zu Renée de France und ihrer Rolle in der Ferrareser
Politik vgl. Chiappini: Gli Estensi. S. 252-263.
357 Vgl. Beverly Louise Brown: Die Bildniskunst an den Hofen Italiens. In: Keith Christiansen u. Stefan
Weppelmann (Hrsg.): Gesichter der Renaissance. Ausst.-Kat. Bode-Museum Berlin. Staatliche Museen zu
Berlin - Stiftung Preufdischer Kulturbesitz. Miinchen: Hirmer 2011.S. 26-47.S. 27 u. 29. In der Monographie
von Birgit Emich: Territoriale Integration in der Frithen Neuzeit. Ferrara und der Kirchenstaat. Kéln: B6hlau
2005, widmet sich die Autorin einer umfassenden Beschaftigung des Verhaltnisses Ferraras als
Lehensgebiet des Kirchenstaates, wobei hier der Fokus auf die pépstliche Integrationsstrategie ab 1598
gelegt wird.
358 Law: Der Fiirst. S. 36 f.
359 Emich: Territoriale Integration. S. 80.
360 Vgl. Emich: Territoriale Integration. S. 80.
361 Unter dem Motto ist ein Leitspruch oder auch nur ein Wort zu verstehen, mit dem sich adlige
Personlichkeiten identifizieren. Vgl. Francis Salet: Emblématique et histoire de I'art. In: Revue de 1'Art. 87
(1990) H. 1.S.13-28.S. 22.
362 Vgl. Girolamo Ruscelli: Le imprese illustri del S. leronimo Ruscelli. Aggiuntovi nuovam il quarto libro da
Vincenzo Ruscelli da Viterbo. Al serenissimo principe Gugliemo Gonzaga duca di Mantova et Monferrato.
Venedig: 0. V. 1584. S. 157.
363 Benzoni: Ercole II. d’Este.
364 Vgl. Chiappini: Gli estensi. S. 248 u. 251.

79



erhebliches Vermégen an strategisch eingesetzter Besonnenheit - tatsachlich »hatte er,

um sich sein Herzogtum zu erhalten, keine andere Wahl, als sich in >Geduld« zu iben.«365

Der Herzog von Ferrara lief3 1554 einen weiteren Raum seiner Gemacher im Castello
Estense in Ferrara in Anlehnung an sein persénliches Motto ausstatten: Die Camera della
Pazienza. Bei den Gemalden, die fiir diesen Raum geschaffen wurden, handelt es sich um
die Allegorie des »Friedens«, Pax (Abb. 18), und der »Gerechtigkeit, [ustitia3¢s (Abb. 19),
die Battista Dossi zugeschrieben werden. Weitere Gemalde in diesem Raum waren
»Gelegenheit und Reue«, Kairos und Penitentia3¢’ (Abb. 20), von Girolamo da Carpi und
Camillo Filippis Patientia (Abb. 21), »Geduld«, das den Schriftzug »Superanda omnis

Fortuna«36s ziert - die »Macht des Schicksals [sei] durch Ausdauer zu tiberwinden.«369

Eine Ikonographie fiir die Geduld, welche die moralische und humanistische Gesinnung
des Fiirsten widerspiegeln sollte, wurde erst von Giorgio Vasari mit einer Zeichnung37°
und einem Kommentar entwickelt3’t und zu Beginn der 1550er-Jahre von Ercole II. als

personliches Herrschaftszeichen in Form einer Imprese3’2 (Abb. 22) anerkannt.373

365 Rudolf Wittkower: Allegorie und der Wandel der Symbole in Antike und Renaissance [engl.: Allegory and
the Migration of Symbols (1977)] [1984]. K6ln: DuMont 1996. S. 212. Zu diesem Aspekt vgl. auch Chiappini:
Gli Estensi. S. 253 u. 263.
366 Zu den Gemalden Pax und lustitia siehe Faber: Camera della Pazienza. S. 46 f.
367 Zur lkonographie von Kairos und Penitentia siehe Claudia Brink: Fortuna. In: Uwe Fleckner, Martin
Warnke u. Hendrik Ziegler: Handbuch der politischen Ikonographie. Bd. 1. Abdankung bis Huldigung.
Miinchen: Beck 2011. S. 353-359. S. 357. Vgl. auch Wittkower: Allegorie. S. 215 f,; Faber: Camera della
Pazienza. S. 47 u. 49.
368 Es handelt sich hierbei um ein Zitat aus Vergils Aeneis. Vgl. Faber: Camera della Pazienza. S. 50. In dem
Epos (Vergil, Aeneis. V. 710) heif3t es: »Quidqud erit, superanda omnis fortuna ferendo est« - »Was es auch
sei, zu bestehn ist jegliches Los durch Erduldung.« (Ubersetzt von Kirsten Faber: Camera della Pazienza. S.
56, Anm. 69).
369 Brink: Fortuna. S. 357.
370 Giorgio Vasari schuf 1554 ein entsprechendes Gemalde der Allegorie der Geduld, das sich heute im
Palazzo Pitti in Florenz befindet. Vgl. Wittkower: Allegorie. S. 208.
371 Eine antike bildliche Vorlage fiir die Geduld existiert nicht. Vgl. Faber: Camera della Pazienza. S. 49. Auch
in dem erstmals 1531 erschienen Emblembuch des Humanisten Andrea Alciati (oder Alciato) (1492-1550),
Emblematum liber, wird die »pazienza« nicht aufgefiihrt. Siehe hierzu: André Alciat: Toutes les emblémes
(Edit 1558 et 1564). Paris: Amateurs de Livres 1989. Zu Alciati siehe Roberto Abbondanza: Alciato, Andrea.
In: Dizionario Biografico degli Italiani. Bd. 2 (1960). http://www.treccani.it/enciclopedia/andrea-
alciato_%?28Dizionario-Biografico%29/ (Zugriff: 08.03.2017). Zum Emblembuch Alciatis siehe Dieter
Sulzer: Traktate zur Emblematik. Studien zu einer Geschichte der Emblemtheorien. St. Ingbert: Rohrig 1992.
S.220f.
372 Eine Imprese setzt sich aus einem Leitspruch und einem Bild des Mottos zusammen; das franzdsische
Pendant zu diesem persénlichen Herrschaftszeichen in Italien wird als Devise bezeichnet. Vgl. Sigrid Ruby:
Mit Macht verbunden. Bilder der Favoritin im Frankreich der Renaissance. Freiburg im Breisgau:
Fordergemeinschaft wiss. Publikationen von Frauen 2010. S. 245; Sulzer: Traktate zur Emblematik. S. 80 f.
u.v.a.S.79-219 zum herrschaftlichen Zeichen Imprese.
373 Auch Medaillen und Miinzen Ercoles II. wurden mit dem neu entstanden Bild der »pazienza« und dem
zugehorigen Leitspruch gepragt. Vgl. Faber: Camera della Pazienza. S. 50; Vincenzo Bellini: Delle monete di
Ferrara. Ferrara: 0. V. 1761. S. 200 f.

80


http://www.treccani.it/enciclopedia/andrea-alciato_%28Dizionario-Biografico%29/
http://www.treccani.it/enciclopedia/andrea-alciato_%28Dizionario-Biografico%29/

Urspriinglich hatte der Maler und Kiinstlerbiograph eine invenzione der Geduld fiir den
Bischof von Arezzo, Bernadetto Minerbetti, erarbeitet. Die Ubernahme der fiir Minerbetti
entwickelten Bilderfindung der »pazienza« entstand aus einem Gesprach mit dem Bischof
von Cariate, Marcantonio Falconi. Da Falconi noch nach einer passenden Bildsprache fiir
die Imprese der Geduld fiir den Ferrareser Herzog suchte, bat er Varchi, einen Florentiner
Humanisten, um  Anregungen; daraufhin  prasentierte = Minerbetti  seinen
Gesprachspartnern den Entwurf Vasaris.374

Der bildlichen Ausgestaltung des Raumes ist gesamtthematisch der Aspekt der
Zeitlichkeit iibergeordnet, die in der Herrscherreprasentation von alters her einen
besonderen Stellenwert einnahm. Die Entitat Zeit wurde seit der Antike als eine »Reihe
glinstiger Augenblicke«37’5> angesehen. Eine Ausdifferenzierung der Zeit, »tempus«, und
der Gelegenheit, »occasio«, wurde erst durch Cicero unternommen: »Tempus ist fiir die
Ewigkeit, und Occasio die Gelegenheit zu einem christlichen Leben.«376 Die Figuration der
Gelegenheit, »occasio« beziehungsweise »kairos«, deren Allegorie auch in der Camera
della Pazienza Ercoles II. Einzug fand, entwickelte sich in der Frithen Neuzeit zu einem
beliebten Motto in hoher gestellten Gesellschaftskreisen; die »Gelegenheit, die im rechten
Augenblick am Schopfe zu packen ist, betont die Moglichkeit des selbstbestimmten
Handelns.«377 Auch Ercole II. sah sich als tugendhafter Herrscher in der Position, die Zeit
im richtigen Mafde und zu der passenden Gelegenheit zu nutzen. Eng verkniipft sind die
beiden Tugenden der Gelegenheit und der Geduld insofern, als Letztere das Hauptmotto
des Herzogs und die Grundlage fiir das Ergreifen des rechten Augenblicks bildet: »[u]m
[...] den rechten Augenblick des Handelns zu erkennen und die Gunst der Stunde zu

nutzen, [...] [sind] vor allem Einsicht und Besonnenheit gefordert.«378

Auch in weiteren von Ercole II. in Auftrag gegebenen Werken ist der Aspekt des Zeitlichen

ein mafdgebender Leitgedanke. Dartber hinaus lassen sich, wie noch im Weiteren gezeigt

374 Vgl. Wittkower: Allegorie. S. 209 f. Zur Wahl des Herzogs der »pazienza« und zur Entwicklung einer
entsprechenden Imprese siehe auch Alessandra Pattanaro: Il modello per >La Pazienza« di Ercole II. d’Este,
da Ferrara a Firenze, »La maraviglia e il desiderio d‘averlo«. In: Anna Bisceglia (Hrsg.): Giorgio Vasari e
I'allegoria della pazienza. Livorno: Sillabe 2013. S. 35-45. Zu diesem Gemaélde Camillo Filippis fiir Ercole II.
siehe Faber: Camera della Pazienza. S. 49-51.
375 Wittkower: Allegorie. S. 187.
376 Wittkower: Allegorie. S. 187.
377 Brink: Fortuna. S. 356. Eine Ikonographie dieser beiden unterschiedlichen Entitaten entwickelte sich im
Laufe des 16. Jahrhunderts. Die Gelegenheit wird hierbei als vornehmlich positiv aufgefasst: Wahrend die
Zeit verrinnt, ergreifen die Sittsamen die Gelegenheit zum Handeln. Vgl. hierzu Wittkower: Allegorie. S. 187.
378 Brink: Fortuna. S. 356.

81



wird, einzelne verschliisselte Beziige zur Tugend der Geduld, die selbst dem Aspekt des
Zeitlichen unterliegt, in einzelnen Werken erkennen.

Dies gilt fiir die Ausstattung der herzoglichen Stanze Nuove, die in der ersten Halfte des
16. Jahrhunderts durch Auftrag des Este-Fiirsten mit einem Zyklus der Tageszeiten
ausgemalt wurde, von dem das ritselhafte Olgemilde Battista Dossis mit seinen
phantastischen Bildbestandteilen allem Anschein nach den Part der sinnbildlich

gemachten Nacht bildete.

II.1.3 Zur Ausgestaltung der Stanze Nuove und zu den Gemailden des

Tageszeitenzyklus

Seit 1507 wurde unter der Herrschaft Alfonsos . d’Este im Ferrareser Kastell ein grofder
Teil des Gebaudes renoviert und neu ausgestaltet.3? Um 1541, sieben Jahre nach seinem
Amtsantritt, liefs Ercole 1. in der herzoglichen Nachfolge seines Vaters die Raumlichkeiten
im Palazzo di Corte38® und im Castello Estense neu aus- und architektonisch
umgestalten.3s! Die in den Dokumenten aus dem Jahre 1544 mit »stancie nuove di corte«
bezeichneten Raumlichkeiten befanden sich im Palazzo di Corte wohl oberhalb der
sogenannten Via Coperta della Beccharia, die den Palazzo mit dem Castello Estense

verband.3s2

Zusammen mit seinem alterem Bruder Dosso Dossi38 war Battista Dossi am Hofe der Este
als Maler tdtig. Er war, zusammen mit Girolamo da Carpi und Benvenuto Tisi Garofalo, fiir
die Anfertigung der Gemalde, mit denen die neuen Gemacher des Herzogs ausgestattet

wurden, beauftragt worden. Die wenigen Quellen tiber die Gemalde in den Stanze Nuove

379 Vgl. Marco Borella: Der Palazzo di Corte der Herzoége d’Este in Ferrara. In: Gregor ]. M. Weber (Hrsg.):
Der Triumph des Bacchus. Meisterwerke Ferrareser Malerei in Dresden 1480-1620. Ausst.-Kat. Castello
Estense Ferrara 2002/2003/Staatliche Kunstsammlungen Dresden, Residenzschloss 2003. S. 17-26. S. 23.
380 Der Palazzo di Corte wurde durch einzelne Brande und 1536 durch einen Blitzschlag zerriittet. Vgl.
Thomas Tuohy: The court of Ferrara in the fifteenth century. In: From Borso to Cesare d’Este. The School of
Ferrara 1450-1628. An Exhibition in Aid of The Courtauld Institute of Art Trust Appeal. London: Matthiesen
1984.S.29-33.S. 32.

381 Vgl. Maaz: Denkbilder. S. 409.

382 Vgl. Mezzetti: 11 Dosso. S. 58. Diese Vermutung wird durch den Zusatz »de corte« in den
Rechnungsbelegen begriindet. Die Bezeichnung »Camere nuove« wurde allerdings auch, wie eine
Grundrisszeichnung aus dem 16. Jahrhundert von Antonio Vacchi offenbart, fiir einen Bereich des Castello
Estense verwendet: »Camere nuove del castelo«. ASMO: Fabbriche. 9/8.

383 Dje Dossi-Bruder arbeiteten die meiste Zeit am Hofe der Este zusammen; dariber hinaus ist die
Fertigstellung vieler Werke in Kooperation der beiden entstanden. Vgl. AKL. S. 153. Sp. 2; Giuseppe
Campori: Gli artisti italiani e straneri negli stati estensi. Catalogo storico. Modena: 0. V. 1855. S. 194. Battista
Dossis Schaffen blieb aufgrund der Bekanntheit seines Bruders lange im Hintergrund, weshalb heute
verhdltnismafiig wenig iiber Battista iberliefert ist. Vgl. AKL. S. 154. Sp. 2; Roberto Longhi: Officina
Ferrarese. Florenz: Sansoni 1956. S. 87.

82



geben keinen Aufschluss iiber die urspriingliche Anordnung der Werke. Die Ausstattung
dieser herzoglichen Gemacher wurde noch im 16. Jahrhundert wegen Umbaumafinahmen
als Folge eines Brandes 1554384 aufgelost und gelangte teils in die Modeneser Galerie und
Mitte des 18. Jahrhunderts in die Gemaldegalerie nach Dresden.385

Battista Dossi werden die schon erwahnten Gemalde lustitia und Pax38 zugeschrieben,
die sich in der Camera della Pazienza befanden. Der Fiirst beauftragte den Kiinstler zudem
damit, eine Darstellung des heiligen Michael und des heiligen Georg, San Michele und San
Giorgio3®’, sowie, zusammen mit Girolamo da Carpi, die Darstellung der Venere
sull'Eridano (ca. 1540-1548) fiir seine neuen Raumlichkeiten anzufertigen.38 Garofalo
schuf die Bilder Calunnia di Apelle, die »Verleumdung des Apelles«, Venere e Marte davanti
alle porte di Troia, »Venus und Mars vor den Toren Trojas«, wie auch den »Triumph des
Bacchus«, Trionfo di Bacco fiir die Stanze. Es ist moglich, dass sich zuletzt genanntes
Gemalde tiber dem Kamin des ersten grofden Saales der zusammenhdngenden Rdume, der
wohl als Audienzsaal fungierte, befunden hat. Hier hatte mit grofRer Wahrscheinlichkeit
ebenso der gemalte Tageszyklus oberhalb der Fenster seinen Platz.38

Das Motiv des Zyklus der Tageszeiten ist fiir herrschaftlich-reprasentative
Bildprogramme in der italienischen Renaissance bis zu diesem Zeitpunkt wenig
gebrauchlich. Sehr viel Uiblicher waren Gegeniiberstellungen von Tugenden und Lastern,
Historienbildern und Darstellungen von Heroen mythologischer Erzahlungen, womit eine
metaphorische Ubertragung auf den jeweiligen Herrscher beabsichtigt wurde.

Die urspriinglich in den Stanze Nuove des Palazzo di Corte befindlichen Tageszeiten-
Bilder zeichnen sich folglich als Besonderheit in herrschaftlichen Reprasentationsraumen
aus. Die Funktion des Raumes, in dem sich der gemalte Tageszeitenzyklus befand, bleibt
bis heute ungeklart. Bernhard Maaz vermutet, entgegen der Meinung Tervarents, es habe
sich um ein Schlafzimmer gehandelt3%, dass der Zyklus der Tageszeiten »in einem Raum
hing [..], der der Machtausiibung und Reprasentation diente.«391 Der allegorisch

umgesetzte Tageszeitenzyklus in den Stanze Nuove setzte sich aus einzelnen Olbildern

384 Vgl. Toffanello: Il mecenatismo. S. 35; Maaz: Denkbilder. S. 409.
385 Vgl. Costanza Cavicchi: Nuove acquisizoni documentarie sulla trasformazione del Castello Estense di
Ferrara ad opera di Girolamo da Carpi. In: Schifanoia (1992) H. 13-14. S. 41-45. S. 41.
386 Vgl. hierzu Mendelsohn: Das Werk der Dossi. S. 164-166.
387 Vgl. hierzu Mendelsohn: Das Werk der Dossi. S. 116 f. u. 162-164.
388 Vgl. Toffanello: Il mecenatismo. S. 33; Mezzetti: Il Dosso. S. 58.
389 Vgl. Toffanello: Il mecenatismo. S. 32-34.
390 Vgl. Tervarent: Instances. S. 294.
391 Maaz: Denkbilder. S. 415.
83



zusammen und wurde von den Malern am Hofe der Este, Battista Dossi und Garofalo
sowie Girolamo da Carpi geschaffen. Es ist den Rechnungen aus dieser Zeit zu entnehmen,
dass Battista Dossi leitender Maler in diesen R&aumlichkeiten war.392 Die
Entstehungsperiode der beiden Gemalde Un Sogno und Il Mattino (Abb. 23), die dem
Maler aus Ferrara zugeschrieben werden, sowie die der anderen, den gemalten Zyklus der
Tageszeiten vervollstandigenden Malereien ist zwischen 1544 und 1548 anzusetzen.3%3
Die beiden Battista Dossi zugeschriebenen Leinwandbilder des Tageszeitenzyklus gelten,
wie weitere flir den Herzog geschaffene Bilder, wie beispielsweise Pax und lustizia, als
aufeinander bezogene Pendants. Dieses Schema von bildnerischen Gegenstiicken war bei
furstlichen Auftraggebern sehr beliebt.394

Bei Betrachtung der Lichtquellen des Morgen- und Nachtbildes lassen sich zunachst keine
eindeutigen Schliisse liber eine aufeinander bezogene Hangung der beiden Gemalde
ziehen. Jedoch kann der Hahn, der auf Un Sogno zu erkennen ist, als mogliches
Verbindungsglied zwischen dem Morgen- und Nachtbild gedeutet werden. Daraus kénnte
gefolgert werden, dass Il Mattino rechts von Un sogno hing.

Es wird angenommen, dass Battista Dossi zudem das Gemalde Apollo sul carro del sole
(»Apoll auf dem Sonnenwagen«) angefertigt habe, das laut Amalia Mezzetti im Zyklus den
Tag darstellen sollte. Pietro Ercole Gherardi beschreibt das Gemalde im Inventar Modenas
als »un quadro su cui il medesimo Tisi [= Garofalo] figuro Apollo [...] guidato in un cocchio
a due cavalli«39s; dieses gilt bis heute als verschollen.39% Bernhard Maaz hat in seinem
Aufsatz zum Zyklus der Tageszeiten in den herzoglichen »neuen Gemdachern« den
gemalten Tageszeiten-Kreislauf in Bezug auf die vermeintlich fehlende
Gemaldedarstellung des Tages thematisiert. Er kommt zu dem Schluss, dass diese Zeit des
Tages vermutlich nicht durch das heute verschollene Gemalde des »Apoll auf dem
Sonnenwagen« von Battista Dossi versinnbildlicht wurde, sondern méglicherweise durch
den »Raub des Ganymed«, Ratto di Ganimede (Abb. 24), von Girolamo da Carpi, das sich

heute ebenfalls in der Dresdner Gemaldegalerie befindet.39? Das Gemalde zeigt den

392 Vgl. Maaz: Denkbilder. S. 414.

393 Vgl. Serafini: Luteri, Battista.

394 Vgl. Tervarent: Instances. S. 293.

395 Pietro Ercole Gherardi: Descrizione delle pitture esistenti in Modena nell’Estense Ducal Galleria [1744].

Modena: Panini 1986. S. 76.

396 Vgl. Mezzetti: Il Dosso. S. 80 f.

397 »Es [= das Gemalde Der Raub des Ganymed, H. C.] fligt sich kompositorisch in das Links-Rechts-Schema

ebenso ein wie in den Wechsel von roten und griinen Gewandern. Auch die Ikonographie erlaubt es, das

Gemalde - mit Vorsicht - als Teil des Tageszeiten-Zyklus zu verstehen. Wieder ist es eine Mensch-Tier-

Gruppe, wieder werden antik-mythologische Gottheiten bemiiht.« (Maaz: Denkbilder. S. 411 f). Maaz
84



Jingling Ganymed, der von dem Gottervater Zeus, in Gestalt eines Adlers, in die Liifte
erhoben wird. Ein Bild des »Abends« wird in den vorliegenden Zahlungsdokumenten
nicht erwahnt. Unter anderem weisen Humfrey und Lucco darauf hin, dass es angesichts
einer wahrscheinlichen Komplettierung des Tageszyklus dennoch eine Darstellung der
Abendddmmerung gegeben haben konnte.398 Nach Gregor Weber handelt es sich bei dem
Abendbild um Garofalos Diana und Endymion3%° (Abb. 25), das zunachst als »Venus und
Adonis« gefiihrt wurde.#0 Es zeigt Diana, die den Kopf des schlafenden Endymion halt;
mit einem Widder und einem Stier zu ihrer rechten Seite.

Bemerkenswert ist, dass diese Art des zu einem erheblichen Anteil aus phantastischen
Elementen aufgebauten Nacht-Bildes fiir die in den Folgejahren vorgenommene
Ausstattung der Este-Residenzsitze einzigartig blieb. Bei der Deckenbemalung der Sala
dell’Aurora im Castello Estense, die etwa dreifdig Jahre nach Fertigstellung von Dossis Un
sogno angefertigt wurde, sind fiir die Darstellung der Nacht (Abb. 26) in den Vier
Tageszeiten gemafs einer Narration aus der Mythologie keine grotesken Mischgestalten

hinzugefiigt, wie sie dagegen bei Un sogno prominent ins Bild gesetzt wurden.401

Als wohl bekanntestes Vorbild fiir die Tageszeiten-Darstellung der Stanze Nuove in der
bildenden Kunst der italienischen Renaissance sind Michelangelos zwischen 1521 und
1534 geschaffenen Tageszeitenfiguren am Grabmal der Medici-Briider Giuliano und
Lorenzo zu nennen. Die marmornen Skulpturen Notte, Aurora, Giorno und Crepuscolo
stehen moglicherweise fiir den selbst nach dem Tode der beiden Medici-Briider
wahrenden Fortbestand des wohl bedeutendsten Adelsgeschlechts in Italien. Als
erginzende Entsprechung zum Giorno befindet sich die skulpturale Nacht-Figuration
Notte auf dem Grabmal des Herzogs Giuliano de' Medici; Crepuscolo und Aurora bewachen
die letzte Ruhestitte von Lorenzo de' Medici.#2 Urspriinglich als vier figurative

Jahreszeiten vorgesehen, versinnbildlichen Giorno, Notte, Crepuscolo und Aurora laut

untermauert seine Argumentation zudem dadurch, dass »keine Gottheit doppelt dargestellt ist und Apoll
[bereits] durch eines der vorhandenen Bilder [= Il Mattino, H. C.] vertreten wird.« (Maaz: Denkbilder.
S. 409).
398 Vgl. Humfrey u. Lucco: Paintings by Battista Dossi. S. 261.
399 Vgl. Gregor ]. M. Weber: Battista Dossi. Die Nacht (Der Traum). Katalogeintrag. In: Ekkehard Mai (Hrsg.):
Das Capriccio als Kunstprinzip. Zur Vorgeschichte der Moderne von Arcimboldo und Callot bis Tiepolo und
Goya. Malerei - Zeichnung - Grafik. Mailand: Skira 1996. S. 202 f. S. 202.
400 Vgl. Gherardi: Descrizione delle pitture. S. 64.
401 Die Nacht wird hier durch die Darstellung von Diana und Endymion versinnbildlicht. »Die phantastische
Dimension des Traumes, die das Gemalde Battista Dossis heute so interessant macht, hatte damals
offensichtlich an Attraktivitat verloren.« (Gregor J. M. Weber: Battista Dossi, eigentlich Battista di Luteri:
Die Nacht (Der Traum). Katalogeintrag. In: Der Triumph des Bacchus. S. 132 f. S. 133).
402 Vgl. Panofsky: Studien zur Ikonologie. S. 277 f.

85



Erwin Panofsky neben dem »Verlust von etwas Ehrwiirdigem und Grofdem«403, das
miihselige, irdische Leben, dessen Beschwerlichkeit sich auf den teils gramenden
Gesichtszligen ablesen lasst.404 Erwin Panofsky, der die den verstorbenen Medici-Briidern
gewidmeten figurierten Tageszeiten als Symbole der »zerstérerischen Macht der Zeit«#05
und »vierfache Erscheinung des Erdenlebens als eines Zustands wirklichen Leidens«#06
zuordnet, hat sich intensiv mit diesen Skulpturen auseinandergesetzt und primar im Falle
der Notte (Abb. 27) wegweisende Erkenntnisse zur ikonographischen Einordnung

dargelegt.407

Auch wenn es sich bei der Verbildlichung des Wechsels von Nacht, Morgen, Tag und
Abend um ein fiir fiirstliche Reprasentationen weniger tibliches Programm handelt, so ist
doch die Nutzbarmachung fiir herrschaftlich-legitimatorische Zwecke des Tageszyklus-
Konzepts fir Ercole II. in passender Weise angewandt worden. Der nattirliche Zyklus der
Tageszeiten unterliegt dem Zeitlichen und trotz seines Wandels stets Wiederkehrenden -
ein metaphorisches Bild, das sich auf das Wesen eines tugendhaften Souverans
libertragen lasst, dem Kontinuitdt und Bestdndigkeitsvermogen auch in Zeiten des
Wandels zu eigen sein sollten. Auf diese Weise wird auch der der bildlichen Ausstattung
der Camera della Pazienza iibergeordnete Zeitaspekt wieder aufgegriffen und das

personliche Motto Ercoles II., die Geduld, herausgestellt.

Wie Bernhard Maaz in seinem Aufsatz iiber die Tageszeiten-Darstellungen iiberzeugend
darlegt, beinhaltet der Zyklus der Tageszeiten in den »neuen Gemachern« verschiedene
Allusionen auf die vier Jahreszeiten408, die vier Elemente+ und gar die astronomischen

Tierkreiszeichen#10, die auf zeichenhafte Weise in jeweils einer Tageszeit eingewoben

403 Giorgio Vasari: Das Leben des Michelangelo [Le vite de' piu eccellenti pittori, scultori e architettori, Sesta
parte (1550)]. Neu tbers. von Victoria Lorini. Hrsg., eingel. u. komm. von Caroline Gabbert. Berlin:
Wagenbach 2009. S. 108.
404 Vgl. Panofsky: Studien zur Ikonologie. S. 274 f.
405 Panofsky: Studien zur Ikonologie. S. 274.
406 Panofsky: Studien zur Ikonologie. S. 275.
407 Zu einer ausfiihrlichen Analyse der Medici-Gréber in S. Lorenzo vgl. Panofsky: Studien zur Ikonologie. S.
270-279.
408 yGanymed wird zum Wassermann (eines der Winterzeichen), beim Morgen respektive Aurora war auf
Apoll als den Schiitzen verwiesen worden (eines der Herbstzeichen), bei der Nacht findet sich der Krebs
(eines der Sommerzeichen), und Diana verdeutlicht [..] mit Widder und Stier gleich zwei der
Frithlingszeichen.« (Maaz: Denkbilder. S. 412).
409 Ganymed verweist mit dem ihm beigegebenen Attribut der Kanne auf das Wasser und Aurora durch
ihren direkten Bezug zu Apoll, der sich mit seinem Sonnenwagen gen Himmel bewegt, auf die Luft. In
Battista Dossis Un sogno ist das Element des Feuers deutlich im Hintergrund des Gemaldes zu erkennen; im
Abend-Bild stehe Diana fiir die Erde. Vgl. Maaz: Denkbilder. S. 412. Die zuletzt genannte Vermutung wird
von Maaz nicht erlautert.
410 Vgl. Maaz: Denkbilder. S. 412.

86



werden. Die dem Jahr und den Jahreszeiten untergeordneten Tageszeiten verweisen hier
auf deren chronologisch tibergeordnete Entitédten. Dies ist auf3ergewohnlich, zeigen doch
in der Regel die verbildlichten Jahreszeiten+!1 die Tageszeiten als deren Teileinheiten.+12
Die einzelnen Tageszeiten-Gemalde in den Stanze Nuove zeichnen sich insofern als
besonders aus, als fiir die Allegorien nicht die geldufigen, in mythographischen
Handbiichern festgelegten Sinnbilder fiir die Darstellung der einzelnen Tageszeiten
verwendet wurden.

Als Teil dieses Zyklus in den Stanze Nuove ist das komplexe und aufdergewdhnliche
Gemadlde Un sogno als ein unkonventionelles Werk innerhalb eines ebenso

ungewohnlichen Bilder-Zyklus der Zeit anzusehen.

I11.1.4 Battista Dossis Gemalde Un sogno

Battista Dossis zwischen 1543-1544 geschaffenes Olgemilde Un sogno stellt unter den
vier Werken in den »neuen Gemachern« Ercoles II. die Darstellung einer Allegorie der
Nacht im gemalten Zyklus der Tageszeiten dar. Als ein Mittel der herrschaftlichen
Représentation ist es insofern ein ungewohnliches und innovatives Werk, als das Sujet
durch ein augenscheinlich ausgepragtes humanistisches Wissen tiber den Traum mit der
personlichen, moralischen und politischen Gesinnung des Este-Fiirsten verwoben und auf
ausgekliigelte Weise malerisch umgesetzt wurde. Das im Bild Dargestellte evoziert bereits
bei erster Betrachtung eine Assoziation mit dem Onirischem.

Es sind nicht nur die iiberwiegend fremdartigen Wesen, die unterschiedlichen Verweise
auf die Nacht und den Traum und auch nicht alleine die in eine nachtliche Atmosphare
gesetzte, ratselhafte Szenerie, die dieses Werk zu einem >Traumbild«< werden lassen. In
der Darstellung offenbart sich zudem ein Konglomerat an weiteren Beziigen zum Traum,
die ihren Ursprung grofdtenteils in der Literatur haben und so in Un sogno in eine

bildkiinstlerische Form tibersetzt wurden.

I11.1.4.1 Beschreibung, bildkiinstlerischer Kontext und Inspirationsquellen

Un sogno ist ein querrechteckiges Olgemilde mit den MafRen 82 x 149,5 cm.*13 In einer

nachtlichen Auflenlandschaft sind zwei menschliche Gestalten, Tiere und

411 Zur Darstellung der Allegorien des Jahres, der Jahreszeiten und der Monate vgl. Raimond van Marle:
Iconographie de l'art profane au Moyen-Age et a la Renaisance et la décoration des demeures. Bd. 2:
Allégories et symboles. New York: Hacker Art Books 1971.S.311-332.
412 Vgl. Marle: Iconographie de I'art profane. S. 333-338. Vgl. hierzu auch Panofsky: Studien zur Ikonologie.
S.274.
413 Vgl. Cecchi: Battista Dossi. S. 68.

87



verschiedenartige Mischwesen im Vorder- und Mittelgrund des Bildes auszumachen,
wahrend eine brennende Vedute im Hintergrund sichtbar wird.

Der Blick des Betrachters fallt unmittelbar auf die schlafende Frauenfigur im
Bildvordergrund, deren Oberkdérper und Arme, die sie auf einen mit einem Teil ihres
grinen Gewandes bedeckten Felsens gestiitzt hat, in hellem Kolorit gemalt wurden.
Hinter ihr ist der Kopf und obere Korperteil einer bartigen Figur zu erkennen, die mit
ihrer rechten Hand einen Wedel liber die Schlafende halt. Sein Blick fallt nicht auf die
Ruhende, sondern auf einen grofden Hahn, der, zwischen Steinen und kleineren Felsen
stehend, im Profil am rechten Bildrand deutlich zu erkennen ist. Oberhalb von diesen drei
Gestalten sitzt eine Eule vor einer Felsformation; ein Vollmond leuchtet an der rechten
oberen Bildecke. Fast der gesamte linke Vordergrund und ein Teil des Mittelgrundes
werden von seltsamen Tier- und skurrilen Mischwesen bevolkert. Die grofitenteils
animalisch anmutenden Geschopfe, unter ihnen auch viele anthropomorphe
Erscheinungen, sind in ein fahles Kolorit getaucht. Der Hintergrund wird vom mittleren
und vorderen Bildbereich durch ein Gewasser getrennt, in dem sich die in Flammen
stehende Stadt spiegelt. Ein leuchtend gelber Bereich markiert das lodernde
Brandzentrum. Die aus den Flammen entstehenden Rauchschwaden vermischen sich mit
dem nachtlichen Schwarz des Himmels zu griinlichen Schlieren, die hoch tiber der Vedute
wabern.

Auffallend in der Gesamtbetrachtung des Werkes, auf dem zweifellos eine nachtliche
Szene dargestellt wird, ist der Kontrast, der durch die offensichtlich ungestort Schlafende
im Bildvordergrund entsteht. Sie bemerkt weder die sie umgebenden phantastischen
Kreaturen, noch die sich direkt hinter ihr befindliche bartige Figur, die moglicherweise
mit dem Wedel eine >Einwirkung< auf die Liegende beabsichtigt. Auch das
Katastrophengeschehen bleibt von der schlafenden Figur vollkommen unbemerkt. Der
Brand bildet eine der Lichtquellen auf der ansonsten vorwiegend mit dunklem Kolorit
gestalteten Szenerie. Der Hintergrund wirkt hierdurch beklemmend und gar bedrohlich,
wahrend der durch die schlafende weibliche Gestalt dominierte Vordergrund, trotz der
befremdlichen Gestalten, weniger gefahrvoll erscheint. Durch die gezielt eingesetzte
Lichtgestaltung, die nahezu sfumatds verschwimmenden Flammen und den mit feinem
Pinselduktus ausgefiihrten, konturierten Frauenkorper wird der bildimmanente Kontrast

zwischen Ruhe und Chaos schon durch formale Mittel sichtbar gemacht.

88



Eine frappante kompositorische Analogie mit Battista Dossis Nachtbild, dessen Aufbau
montagehaft anmutet, weist der 1508 geschaffene Stich Il Sogno di Raffaello, »Der Traum
des Raffael« (siehe Abb. 2), von Marcantonio Raimondi auf. Bereits George Martin Richter
weist in seiner 1937 erschienenen Publikation zu Giorgione auf die Verbindung dieser
beiden Arbeiten enigmatischen Charakters hin.#14 Der Stich Raimondis zeigt zwei
schlafende Akte im linken Bildvordergrund, zu deren Fiiffen sich bizarre Kkleine
Tiermischgestalten befinden, die aus einem Gewasser, durch das das restliche Geschehen
getrennt wird, gekrochen sein konnten. Im Hintergrund sind in Brand stehende Gebaude
und eine Vedute sowie eine grofie Mauer zu erkennen.#15

Durch seinen Aufenthalt in Rom zu Beginn der 1520er-Jahre kam Battista Dossi gewiss in
Kontakt mit den Stichen Raimondis, die zudem in Oberitalien weit verbreitet waren,
weshalb eine Anregung durch die Arbeit des oberitalienischen Kupferstechers
wahrscheinlich ist.416 Es wird vermutet, dass ein verlorengegangener Stich Giorgiones die
Grundlage fir Raimondis Il sogno di Raffaello, dessen Bedeutung des Titels bis heute
ratselhaft bleibt, gewesen sein konnte.#1” Neben der abweichenden Morphologie der
Mischgeschopfe in Un sogno und in »Der Traum des Raffael« ist ein weiterer signifikanter
Unterschied zwischen dem Gemalde des Ferrareser Malers und Raimondis
enigmatischem Kupferstich herauszustellen. Dieser ergibt sich aus der Interaktion der
skurrilen Tier- und Mischgestalten auf dem Gemalde und dem Stich: Wahrend sich das
kreuchende Mischvolk - unter ihnen ein skurriles phallusartiges Insekt — in Raimondis
Arbeit in zudringlicher Manier auf die unbekleideten Frauengestalten zubewegt, hegt die
»Menagerie ihrer Geschopfe«#18 in Un sogno keinerlei Interesse an der Schlafenden. Von
ihnen scheint keine Gefahr auszugehen. Geradezu unbeteiligt von dem Geschehen, das sie
umgibt419, bewegen sie sich in ihrer eigenen Sphire und es gibt offensichtlich keine

Interaktion mit ihrer Umgebung. Durch die beinahe grisaillehafte Kolorierung des

414 Vgl. Richter: Giorgio da Castelfranco. S. 259.

415 Zu Il sogno di Raffaello von Raimondi siehe Kapitel I1.3.

416 Vgl. Humfrey u. Lucco: Paintings by Battista Dossi. S. 249. Dariiber hinaus war es freilich das Medium der
Druckgraphik, das als Mittel zur Verbreitung dieses Motivs beitrug.

417 Vgl. Borchhardt-Birbaumer: Imago Noctis. S. 309.

418 Hofmann: Phantasiestiicke. S. 78.

419 Eine Ausnahme bilden das einzige anthropomorph anmutende Mischwesen, der Kopffiif3ler, und zwei
menschlich agierende Frosche am Rand des vorderen Ufers; erstaunt starren sie zu der brennenden Stadt
auf der gegeniiberliegenden Flussseite hiniiber.

89



eigentiimlichen Mischgetiers entsteht der Eindruck, die Traumwesen seien Teil eines
anderen Daseinsbereichs#20 - einer Traumsphare.

Die Ruhende in Battista Dossis onirischem Gemalde scheint tief in ihren Schlaf versunken
zu sein. Thre leicht gebeugten Beine hat sie in Richtung des Oberkorpers gezogen; die
nackten Fiif3e ragen unter ihrer Bekleidung hervor. Ein lindgriines Tuch, das tiber ihrer
rechten Schulter geknotet ist, und ein weifdes Kopfpolster dienen dem an einem Fels
angelehnten Oberkorper als Unterlage. Die recht muskulosen unbedeckten Arme der
Gestalt sind libereinander gekreuzt; der Kopf, mit einem transparenten gelben Stofftuch
bedeckt, ist, iliber die linke Schulter geneigt, auf dem Kissen abgelegt. Die
Vertrauensseligkeit der Schlafenden erinnert an ein Fresko von Michelangelo in der
Sixtinischen Kapelle (Abb. 28). In der hierin befindlichen Sintflut-Szene wird eine sitzende
weibliche Frauenfigur gezeigt, die eine ruhende Position auf dem Boden einnimmt,
wahrend die fliehenden menschlichen Gestalten in ihrem Umfeld eine aufgewiihlte,
unruhige Gesamtstimmung suggerieren. In Anlehnung an Michelangelos gemalte Sintflut-
Szene hat auch Battista Dossi in seinem Werk Un sogno seine Schlummernde mit einer

Kopfbedeckung versehen, die jener der Frauengestalt auf dem Fresko dhnelt.42!

Es ist offensichtlich nicht nur die Komposition, fiir die eine Verbindung der Kiinstler
Battista Dossi und Michelangelo festzustellen ist. Auch der schlafende Frauenkorper
selbst lasst in Un sogno einen Riickgriff auf das Werk Michelangelos erkennen. Guy de
Tervarent moéchte vermutlich mit seiner fiir die Bildinhalte des Gemaldes unspezifischen
Auflerung - »a breath of Michelangelo«#22 - auf den Eindruck der Liegenden mit ihren
auffallend muskulésen Armen aufmerksam machen, die auch bei der zuvor bereits
angesprochenen Skulptur Notte von Michelangelo in der Medici-Kapelle S. Lorenzo ein
kennzeichnendes Merkmal sind. Im Gegensatz zum Traum, fiir den keine verbindliche
mythographische Basis existiert, besteht fiir die dunkle Zeit des Tages ein aus der

klassischen Antike tradiertes Sinnbild. Dieses wurde von bedeutenden Mythographen der

420 In vergleichbarer Weise hat Michelangelo in der Zeichnung /I Sogno die »stindigen Traume« (Panofsky:
Studien zur Ikonologie. S. 287) durch ihre schemenhafte Darstellung als Traumgestalten erkennbar werden
lassen. Auch sie scheinen in ihrem eigenen Dunstkreis optisch keinen direkten Einfluss auf den Jiingling, der
von der Trompete der Tugend erweckt wird, zu haben, wenngleich sie ihn sichelférmig umzingeln. Anders
ist es im Falle von Martin Schongauers 1470 geschaffenen Versuchung des heiligen Antonius. Vgl. hierzu
Zehnpfennig: >Traum« und »>Vision«. S. 58 f. Zwischen dem Moénch und den seiner Vision entsprungenen
Teufelswesen ist keinerlei Distanz erkennbar; im Gegenteil wird der in die Liifte Gerissene von den
furchterregenden Gestalten attackiert.

421 Vgl. Gafiner: »Der Mond ist aufgegangen...«. S. 19.

422 Tervarent: Instances. S. 293 f.

90



Renaissance, wie Vincenzo Cartari (1531-1569) sowie der Spatrenaissance und des
anbrechenden Barockzeitalters, wie Casare Ripa (1555-1622), in ihren
Nachschlagewerken tiber sinnbildhafte Darstellungen, Imagini delli dei de gl antichi*?3
und Iconologia overo descrittione di diverse imagini cavate dall’antichita, e di propria
inventione*2* im Wesentlichen iibernommen.*2> Bei der Schaffung seiner Notte-Skulptur
folgte Michelangelo jedoch nicht dem althergebrachten Schema der Personifikation »der
dunklen Seite des Tages«426 als eine gefliigelte weibliche Figur mit ihren S6hnen Hypnos
und Thanatos.

Der muskuldse Korper der Nacht-Figuration Michelanglos in S. Lorenzo ruht in einer weit
nach hinten gelehnten Position auf einer Draperie, die sich auf einer mit zwei Voluten
verzierten Basis befindet. Das linke Bein ist leicht ausgetreckt und der linke Arm hinter
ihrem Korper verborgen. Ihren angewinkelten rechten Arm stiitzt sie gegen ihr zum
Oberkorper hin gezogenes linkes Bein, wobei ihr rechter Fuf$ auf einem Biindel von
Mohnknospen aufgesetzt ist. Unterhalb des angewinkelten linken Beines kommt eine Eule
zum Vorschein. Der geneigte Kopf*27 der durch ihre geschlossenen Augen in dem Ruhe
ausstrahlendem Gesicht als schlafend sichtbar gemachten Notte ist gegen ihren rechten
herabhdngenden Handriicken gelehnt. Der geflochtene Haarzopf verlauft iiber ihre rechte
Schulter nach vorne zwischen ihren Briisten. Ein am hinteren Kopfbereich befestigtes

Tuch gibt an der oberen Partie des Schopfes eine in die Haare eingelassene u-férmige

423 Vicenzo Cartari: Imagini delli dei de gl'antichi. Nachdr. der Ausg. Venedig 1647. Vermehrt durch ein
Inhaltsverz. u. neue Register. Hrsg. v. Walter Koschatzky. Graz: Akad. Druck- u. Verl.-Anst. 1963.
424 Cesare Ripa: Iconologia overo descrittione di diverse imagini cavate dall'antichit3, e di propria invention.
Reprograf. Nachdr. d. Ausg. Rom: Faeij 1603. Hildesheim: Olms 1970.
425 Die Nacht wird in den beiden mythographischen Nachschlagewerken, der antiken Auffassung folgend,
als weibliche Figur in blauem, mit Sternen iibersitem Gewand (Ripa) und grofien Fliigeln beschrieben,
unter denen sie ihre beiden S6hne, den Schlaf, Hypnos, und den Tod, Thanatos, schiitzend halt. Sie tragt
einen Kranz aus Mohn auf ihrem Kopf und wird, wie Cartari fortfiihrt, von »schwarzen Traumen« umgeben.
Hypnos wird als schlafender (Cartari) weifder Junge und Bruder des Todes in Form eines halbschlafenden
(Cartari) schwarzen Knaben mit verdrehten Fiifen beschrieben: »la femina era la Notte nutrice di amendui
[il sonno e la morte]. Fu questa da gli antichi fatta in forma di donna con due grandi ale alle spalle negre [...].
Ouidio le da vna ghirlanda di papauero che le cinge la fronte, & manda con lei vna gran compagnia di negri
sogni.« (Cartari: Imagini delli dei. S. 175). In Ripas Iconologia wird, das antike Muster aufnehmend, die Nacht
dhnlich den Ausfithrungen Cartaris beschrieben: »Notte - Donna vestita d’'un manto azurro tutto pieno di
stelle, & habbia alle spalle due grande ali in atto di volare, fara di carnaggione fosca, & havera in capo una
ghirlanda di papavero, & nel braccio destro terra un fanciullo bianco, & nel sinistro un’ altro fanciullo nero,
& havera i piedi storti; i ambidue detti fanciulli dormiranno. [...] La ghirlanda di papavero per la sua
singolare proprieta di fare dormire significa il sonno figliuolo, & effetto della notte; il quale & notato piu
particolarmente nel fanciullo tenuto da la sinistra mano dormendo, come I'altro mal fatto, e distorto e posto
per la morte.« (Ripa: Iconologia. S. 360 f).
426 LLeuschner: Persona, Larva, Maske. S. 196.
427 »In der Auffassung der Interpreten des 16. Jahrhunderts betont das Stiitzen des schweren Hauptes durch
den rechten Arm [...] immer die >sonnolenza« [Schlafrigkeit] der Notte«. (Leuschner: Persona, Larva, Maske.
S.196).

91



Mondsichel frei, in deren Mitte ein achtzackiger Stern sichtbar wird. Unterhalb des
Oberkdrpers ist eine maskenhafte, mannliche Fratze platziert. In den Augenhé6hlen des
Maskenkopfes sind lediglich die Pupillen erkennbar und aus dem aufgeworfenen und
dicklippigen Mund stehen mittig einzelne Zahne hervor.

Fiir die Komposition der Notte fand Michelangelo moglicherweise seine Inspiration in der
Form des klassisch-antiken Schlafgestus, wie ihn etwa eine Skulptur der schlafenden
Ariadne#28 zeigt. In Kombination mit den Attributen der Nacht, den Mohnkapseln, der
Eule und der Maske#2?9 beziehungsweise des grotesk anmutenden méannlichen
Maskenkopfs sowie der auf die Mondgottin Selene hinweisenden Mondsichel wird die
Figur allegorisch aufgeladen - sie erhalt den Status einer sinnbildhaften Nacht. Diese
nunmehr durch Vereinigung traditioneller Sujets hervorgebrachte innovative

Personifikation erfuhr bereits seinerzeit grofse Wertschatzung.430

428 Es ist zu vermuten, dass Michelangelo die antike Ariadne-Statue im Corridoio del Belvedere besichtigt
hatte, wo sich die Figur nach ihrem Kauf ab 1512 befand. Vgl. o. A.: Fiithrer durch die vatikanische
Skulpturen-Sammlung. Rom: 0. V. 1925 (= Papstliche Museen und Galerien 1). S. 58. Evident ist ebenso die
gestalterische Analogie zwischen der Notte Michelangelos und einer malerischen Darstellung der
mythologischen Figur Leda, die Michelangelo um 1530 schuf (das Original ist in der gegenwartigen Zeit
nicht mehr erhalten). Es kann angenommen werden, dass Michelangelo eine Leda-Darstellung auf einem
Sarkophag-Relief aus der Antiken-Sammlung der Medici in Florenz als Vorbild fiir diese mythologische
Malerei verwendete Vgl. Borchhardt-Birbaumer: Imago Noctis. S. 284-286. Zwischen der mythologischen
Leda als erotisches Bildmotiv und der Notte besteht insofern ein Zusammenhang, als Michelangelo die
Nacht als »Reich der Liebe und Sexualitit« (Gafiner: »Der Mond ist aufgegangen...«. S. 18) bezeichnet hatte.
429 Zur Konnotation der Maske und den Zusammenhang mit der Nacht siehe die Ausfithrungen zu
Michelangelos Il sogno in Kap. I.3. Der der marmornen Skulptur Notte beigefiigte fratzenhafte Maskenkopf,
der mit seinem nahezu angsteinfl6f3end-grotesken Anblick einen Gegenpart zu der friedlich Schlafenden in
der Komposition bildet, lasst eine direkte Assoziation mit der dunklen Seite des Tages und mit ihr dem
Schlaf, dem >Bruder des Todess, zu. Entgegen der Annahme Francesco Gandolfos, der behauptet, die der
Notte als Attribut beigefiigte Maske miisse im Kontext der in der Nacht erscheinenden Triaume nicht
zwingend ein triigerischer Sinngehalt inharent sein (vgl. Gandolfo: Il »Dolce Tempo«. S. 118), wird die
Fratze in der Forschung vermehrt als Symbol der doppelziingigen Eigenschaft dieses verborgenen und
undurchsichtigen Faszinosums wahrend des Schlafes gedeutet (so u. a. von Eckhardt Leuschner; vgl.
Leuschner: Persona, Larva, Maske. S. 199 u. 203 f.). Vor dem Hintergrund der Trauer um die verstorbenen
Medici-Briider fasst Charles Dempsey die Maske hier als Ausdruck des Grams auf, den die Notte wahrend
ihres Schlafes empfinde. Vgl. Charles Dempsey: Lorenzo’s »ombra«. In: Gian Carlo Garfagnini (Hrsg.):
Lorenzo il Magnifico e il suo mondo. Convegno internazionale di studi (Firenze, 9-13 giugno 1992). Florenz:
Olschki 1994. S. 341-356. S. 353 f. Beachtenswert ist, dass diese Maskendarstellung am Medici-Grabmal in
Manuskripten des Cinquecento nicht thematisiert wird. Vgl. Leuschner: Persona, Larva, Maske. S. 197.
Brigitte Borchhardt-Birbaumer stellt zwischen der Maske als »Metapher des Verhiillens« (Borchhardt-
Birbaumer: Imago noctis. S. 289) mit ihrem verschrobenen Aufleren eine Verbindung mit dem
Damonenglauben des Mittelalters her. Vgl. Borchhardt-Birbaumer: Imago noctis. S. 289.

430 So etwa von dem namhaften Kiinstlerbiographen Giorgio Vasari, der in seiner Lebensbeschreibung tiber
Michelangelo der Notte-Skulptur Bewunderung entgegenbringt: »Und was soll ich von der Nacht sagen,
dieser nicht aufderordentlichen, sondern einzigartigen Statue? Wer hat schon in welchem Jahrhundert auch
immer in dieser Kunst je antike oder moderne Statuen von solcher Machart gesehen? Hier offenbart sich
nicht nur die Ruhe des Schlafenden, sondern auch der Schmerz und die Schwermut iiber den Verlust von
etwas Ehrwiirdigem und Grofdem«. (Vasari: Das Leben des Michelangelo. S. 108).

92



Die von Michelangelo geschaffene Figur scheint einen erkennbaren Eindruck auf Battista
Dossi hinterlassen zu haben. Es ist sehr wahrscheinlich, dass er, wie viele andere Kiinstler
seinerzeit, die von Michelangelo geschaffenen mediceischen Grabmaler, auf denen durch
vier Figuren die vier Zeiten des Tages versinnbildlicht werden, studierte und dort
Anregungen fiir sein kiinstlerisches Schaffen erhielt. Wenn auch die Haltung der Arme der
beiden Frauengestalten voneinander abweicht, so ist es doch der charakteristisch
michelangeleske Stil des Korpers, der eine formale Ankniipfung an den Florentiner durch

den Hofmaler aus Ferrara vermuten lasst.

Wie Francesco Gandolfo festgestellt hat, steht der gemalte Frauenkorper in Battista
Dossis Bild in keiner direkten Traditionslinie mit vornehmlich venezianischen Malereien
oder Stichen, in denen eine (schlafende) Venusfigur oder schlafende Nymphen gezeigt
werden. Anders als Dossis Ruhende sind diese meist ohne Bekleidung und mit einer dem
antiken Gestus folgenden Haltung eines schlafenden Korpers, mit iiber dem Kopf
gehaltenen Armen, dargestellt.43! Fiir die Schlafende in Battista Dossis Gemalde kommen
jedoch weitere mogliche Vorbilder von Darstellungen schlafender Kérper in Frage.

Es ist vor allem die Schlummernde in diesem Traumbild, die den Zweifel an der
Urheberschaft Battista Dossis beziehungsweise die Moglichkeit einer Kooperation mit
einem anderen Kiinstler bei der Fertigstellung von Un sogno in der Forschung bestarkte,
da das Formschema des liegenden Frauenkorpers anderen derartigen Schopfungen
Battista Dossis nicht entspricht.432

Bei der Suche nach einer moglichen Leitfigur von Schépfungen anderer Kiinstler von
liegenden und schlafenden Koérpern offenbart sich die wohl frappanteste Ahnlichkeit in
einem Stich des schon erwdhnten oberitalienischen Kupferstechers Marcantonio
Raimondi. Es handelt sich hierbei um das Werk Satyr entdeckt eine schlafende Nymphe
(um 1510-1527) (Abb. 29). Wie auch in Dossis Gemadlde ist der Oberkorper der
Frauengestalt auf einem Gegenstand abgestiitzt - in Raimondis Arbeit ist es eine

Amphore, wahrend die Figur in dem Nacht-Gemalde ihre Oberarme und den Kopf auf

431 Vgl. Gandolfo: Il »Dolce tempo«. S. 181.
432 Vgl. Mezzetti: Il Dosso. S. 50. Dass das Gemalde in der Vergangenheit Dosso Dossi zugeschrieben wurde,
mag an der stilistischen Ahnlichkeit mit dem erst 1980 aufgefunden Gemailde II riseglio di Venere,
»Erwachen der Venus«, zusammenhangen. Die beiden Frauengestalten in Un sogno und Il riseglio di Venere
stimmen, abgesehen von der Haltung der Arme, in ihrer formalen Ausfiihrung und ihrer Kérperhaltung
iiberein. Vgl. Humfrey u. Lucco: Paintings by Battista Dossi. S. 214. Dass Dosso Dossi in einem geringen Mafe
an der Fertigstellung des Bildes beteiligt war, ist freilich nicht ausgeschlossen. Vgl. Bernhard Berenson:
North Italian painters of the Renaissance. New York: G. P. Putnam’s Sons 1907. S. 208.

93



einem Fels ablegt, der mit einem Stiick Stoff und einem Kissen433 abgepolstert ist, um die

Harte und Kalte des Steins zu mindern.

Die skurrilen Figuren, die in dem Stich Il sogno di Raffaello von Raimondi und im Olbild
Battista Dossis besonders ins Auge fallen, lassen eine Verbindung zu jenen verschrobenen
Gestalten zu, die vom niederldndischen Maler Hieronymus Bosch (1450-1516) auf
Triptychen wie Der Garten der Liiste geschaffen wurden. Die Ahnlichkeit zwischen den
bizarren Kreaturen in den norditalienischen und transalpinen Bildern beruht vermutlich
auf Kenntnis der Maler voneinander; zur Zeit der Renaissance hatten Kinstler wie
Raimondi und die Dossi-Bruder einen guten Zugang zu Werken von Meistern jenseits der
Alpen. Zudem waren einige Werke Boschs seit Beginn des Cinquecento in der Sammlung
des Kardinals Grimani in Venedig zu sehen. Eines der Werke von Hieronymus Bosch
beschrieb der Kunstsammler Marcantonio Michiel (1484-1552) als eine »tela delli
sogni«434, eine »Leinwand der Traume«.435 Ohne das Wissen, ob Bosch fiir seine
phantastische Malerei die eigene Traumarbeit zugrunde legte436 — ein Aspekt, der auch
noch in der heutigen Forschung ungeklart bleibt - 16sten die skurril gestalteten Figuren
wohl nicht nur bei Michiel alleine durch ihr duf3eres Erscheinungsbild eine Assoziation zu
Traumen aus. Es ist davon auszugehen, dass Giorgione und Raimondi selbst diese
unkonventionellen Schépfungen von Bosch in Venedig besichtigen konnten. Auch die
Gebriider Dossi sollen 1541 in der Lagunenstadt gewesen sein; moglicherweise haben sie
dort die Bosch-Werke - unter Umstianden sogar die sogenannte »tela delli sogni« - in der
Sammlung des Kardinals studiert.#3” Vor diesem Hintergrund ist zu vermuten, dass
Battista Dossi sich fiir seine >Traumwesenc< nicht nur von dem Kupferstich Marcantonio
Raimondis inspirieren lief, sondern selbst aus dem Boschschen Repertoire naturwidriger

Kreationen schopfen konnte.

433 Es kann vermutet werden, dass das Kissen ein Hinweis auf die »acediag, einer lasterhaft besetzten Form
der Melancholie, ist, die im Mittelalter mit dem Schlaf in einen Zusammenhang gebracht wurde. Vgl.
Zehnpfennig: >Traum« und »>Vision«. S. 53. In Un sogno scheint es sich allerdings, anders als etwa im
Kupferstich Traum des Doktors von Albrecht Diirer (um 1499), nicht um eine »moralisierende|...]
Schlafdarstellung]...]« zu handeln; vielmehr ist hier lediglich »eine unbestimmte melancholische Tendenz«
(Wilcken: Der >Traumc. S. 36) vorhanden.
434 Michiel: Notizia d’opere. S. 77.
435 Vgl. Richter: Giorgio da Castelfranco. S. 259. In der heutigen Forschung besteht die Annahme, dass es sich
bei besagtem Tafelbild Boschs um die Hoéllendarstellung der Vier Jenseitsvisionen des niederlandischen
Malers handelt, das sich heute in Venedig befindet. Vgl. Brown: From Hell to Paradise.
S.432. Siehe hierzu auch die Ausfithrungen zu Il sogno di Raffaello von Marcantoni Raimondi in Kap. I1.3.
436 Vgl. hierzu u. a. Gibson: Bosch's Dreams. S. 207 u. 209.
437 Vgl. AKL. S. 154. Sp. 2.

94



Einen Aspekt, den es an dieser Stelle herauszustellen gilt, ist, dass sowohl Raimondi als
auch Battista Dossi bei der Adaption der phantastischen Kreationen Boschs in ihren
Arbeiten aus formaler Perspektive zum einen lediglich dem Prinzip der kaprizidsen
Zusammenfiigung unterschiedlicher Lebewesen gefolgt sind, da doch bei allen drei
Kiinstlern keine spezifisch-figilirlichen Analogien auszumachen sind.*3¢ Ferner stehen die
bizarren Schopfungen der beiden italienischen Renaissance-Kiinstler in einem anderen
Zusammenhang als dies bei den Malereien des Niederlanders der Fall ist: Boschs in einen
christlichen Kontext eingebundenen, merkwiirdig kombinierten Kopfgeburten sind, etwa
auf Hollendarstellungen, meist als Symbolfiguren fiir das Bose439, wie auf den Vier
Jenseitsvisionen (Abb. 30), oder des Verwerflichen und Lasterhaften zu sehen.#40 In seinen
Bildern »[wird] [d]ie Unheimlichkeit der Erscheinungen [..] gesteigert durch ihr
Auftauchen in einem fiir jeden bekannten, normal erfahrbaren Raum.«% Wie zuvor
bereits herausgestellt, unterscheiden sich die beiden hier angesprochenen Werke
Raimondis und Dossis insofern voneinander, als die bizarren Mischgeschopfe in Il sogno
di Raffaello, im Gegensatz zu jenen in dem Olgemélde Un sogno, auf einer - mindestens
optisch erkennbaren - Daseinsebene zu stehen scheinen. Raimondis skurrilen Gestalten,
welche die weiblichen Akte wahrnehmen und sich ihnen nahern, bedienen womaéglich
eine doppelte Funktion im Bild: Sie konnen sowohl als symbolhafte Figuren des
Lasterhaft-Anrtchigen als auch - rekurrierend auf die »»Tela-delli-sogni«-Assoziation« -
als Marker des Traumes aufgefasst werden. In Dossis Gemalde, so meine ich, entfdllt die
negative Konnotation - scheinen sich doch die Wesen arglos und unbekiimmert in ihrer
eigenen Daseinswelt zu befinden und die Schlafende nicht zu beachten. Eine mogliche
Bedrohung durch die Kreaturen scheint nicht gegeben. Das aberwitzige Mischvolk in 11
sogno di Raffaello kann sozusagen als eine Art Zwischenstufe zwischen der
Gedankenverkniipfung der bizarren Geschépfe als Symbol des Ublen oder als

ungefahrliche Traummarker aufgefasst werden.

438 Zum Vergleich der monstréosen Wesen in Raimondis Il sogno di Raffaello und Boschs phantastischer
Wesen vgl. Brown: From Hell to Paradise. S. 440.

439 Zur christlich motivierten Verbindung von Mischwesen mit dem Teuflischen vgl. Werner Wunderlich:
Damonen, Monster, Fabelwesen. Eine kleine Einfiihrung in Mythen und Typen phantastischer Geschéopfe.
In: Ders. u. Ulrich Miiller (Hrsg.): Ddmonen, Monster, Fabelwesen. St. Gallen: Fachverlag fiir Wissenschaft
und Studium GmbH 1999. S. 11-38. Hier v. a. S. 20-22.

440 Die beiden zuletzt genannten Aspekte lassen sich etwa bei der Mitteltafel Der Garten der Liiste des
gleichnamigen Triptychons (um 1503) nachvollziehen; die Haupttafel zeigt ein turbulent hedonistisches
Treiben. Zu diesem Werk Boschs siehe v.a. Belting: Hieronymus Bosch (siehe Anm. 244).

441 Zehnpfennig: >Traum«und >Visionc. S. 60.

95



Die phantastische Mischwesen-Parade nimmt einen erheblichen Teil in Un sogno ein. Als
Hauptbestandteil eines Bildes gilt dies in der italienischen Renaissance-Kunst als
unkonventionell.#42 Eine Ausnahme bilden venezianische Stiche aus dem frithen
Cinquecento, auf denen monstrose Gestalten innerhalb eines profanen Bildthemas
auftauchen, wie etwa Giulio Campagnolas L’astrologo (»Der Astrologe«) (Abb. 31).443 Ein
1525 von Girolamo da Carpi geschaffenes Olbild, Paesaggio con corteo magico
(»Landschaft mit magischer Prozession«) (Abb. 32), stellt, wie auch Un sogno, insofern
eine Besonderheit dar, als phantastische Wesen, die in da Carpis Bild durch eine
Landschaft wandern, als Hauptmotiv in der Malerei hochst auflergewohnlich waren.444
Derartige Geschopfe, die sich allem voran durch ihren amimetischen Charakter
auszeichnen, haben in der (ober)italienischen Malerei zu dieser Zeit lediglich als
Randphdnomene oder zu einem dekorativen Zweck Bestand. Hier sei auf die nach einem
dhnlichen Prinzip aus hdufig vegetabilen, anthropomorphen und animalischen
Bestandteilen zusammengesetzten antiken Grotesken#4 verwiesen, die, nach ihrer
Entdeckung gegen Ende des Quattrocento, von Renaissance-Malern nachgeahmt und neu
interpretiert wurden und in der Regel eine lediglich ornamentale Funktion einnahmen.#46
Wie auch bei Bosch ist es fiir Battista Dossi nicht nachweisbar, ob und inwieweit das
eigene Traumen fiir die Kiinstler ausschlaggebend war.447 Es ist jedoch zu vermuten, dass
die Inspiration fiir die sonderbaren Wesen durch andere Impulse herbeigefiihrt worden
ist. Der Maler aus Ferrara konnte seine Anregungen fir die aberwitzigen Gestalten bei

Sammlungsobjekten aus Kuriositatenkabinetten erhalten haben - bestand doch seit

442 Vgl. hierzu auch Wilcken: Der >Traumc. S. 53.
443 Zu diesem Stich Campagnolas vgl. u. a. Gudula Metze (Hrsg): Ars Nova. Frithe Kupferstiche aus Italien.
Katalog der italienischen Kupferstiche von den Anfingen bis um 1530 in der Sammlung des Dresdener
Kupferstich-Kabinetts. Petersberg: Imhof 2013. S. 238 f.
444 Das Vergleichsbespiel wird von Franziska Wilcken genannt. Vgl. Wilcken: Der >Traumx. S. 57.
445 Zu den Grotesken, ihrer Entdeckung, ihrer sowohl positiven als auch negativen Rezeption durch Gelehrte
und Kiinstler der Renaissance und der Verbindung dieser phantastischen Schopfungen in der Malerei zum
Traumsujet siehe den Exkurs in Kapitel II.
446 Nicht selten dienten die Geschopfe naturwidrigen Erscheinungsbildes der ornamentalen Ausstattung
von Herrschaftsstitten, wie es auch im Este-Palazzo von Belriguardo der Fall war. Vgl. Jadranka Bentini:
Bastianino e la pittura a Ferrara nel secondo cinquecento. Bologna: Nuova Alfa Ed. 1985. S. 213. Da Battista
Dossi zusammen mit seinem Bruder fiir einen Teil der Grotesken-Ausstattung im Palazzo zustindig war,
erscheint es nicht abwegig, dass der Maler bei dieser Arbeit Anregungen fiir seine Mischgestalten in Un
sogno gefunden hat.
447 Dariiber hinaus sind Traume immer auch ein kulturell geprédgtes Faszinosum; mit Sicherheit waren auch
die Trdume von Renaissance-Zeitgenossen durch die wunderbaren und unbekannten Objekte, die zum
Beispiel fremde, exotische Tiere oder Fehlgeburten mit - den Gesichtspunkten und dem Wissensstand
damaliger Auffassungen nach - naturwidrigem Erscheinungsbild sein konnten (vgl. hierzu Christa Riedl-
Dorn: Wissenschaft und Fabelwesen. Ein kritischer Versuch tiber Conrad Gessner und Ulisse Aldovrandi.
Wien: Bohlau 1989 (= Perspektiven der Wissenschaftsgeschichte 6). S. 111 f), gepragt.

96



Beginn der Frithen Neuzeit eine besondere Schaulust fiir exotische, fremde und skurrile
Objekte. Vor dem Hintergrund des grofden Interesses an Bizarrerien wurden zudem
zahlreiche kiinstliche Neuschopfungen fremdartiger (Tier-)Gebilde angefertigt.++¢ In
diesem Zusammenhang ist erwahnenswert, dass miindliche oder schriftliche
»Erfahrungsberichte< von Begegnungen mit vermeintlich widernatiirlichen Geschopfen in
entsprechenden Verbildlichungen aus Horensagen-Erzahlungen haufig in iiberzeichneter
Form wiedergegeben wurden und so monstrdse Kreaturen auf dem Papier entstanden. 449
Wie Franziska Wilcken bemerkt, sind in Un sogno eindeutig Geschopfe zu erkennen, die
in Kuriositaten-Sammlungen wiederzufinden waren: Es handelt sich zum einen um die
exotisch wirkenden Vogel, die in Dossis Gemalde mehrfach auszumachen sind.
Sogenannte Paradiesvogel, die im Cinquecento aus Neuguinea kommend in Europa Einzug
fanden, waren haufig Teil von Wunderkammern in dieser Zeit.+50 Eine weitere, frappante
Parallele erkennt Wilcken in der Darstellung der mehrgliedrigen, schalentierdhnlichen
Kreatur an der oberen Bildmitte. Es liegt nahe, dass ein sogenannter Trilobit, ein
versteinerter Urzeitkrebs, hier als direkte Vorlage fiir den Maler diente.451 Dass Battista
Dossi mit wissenschaftlichen Diskursen zu (vermeintlichen) Fabel- und Wunderwesen
vertraut war, ist nur zu vermuten. Offensichtlich wurde, wie bereits besprochen, vor allem
ein Bezug zu Boschs phantastischer Malerei hergestellt und die mit dieser einhergehende
Assoziation zu Trdumen genutzt, um im Bild auf dieses besondere Erlebnis
hinzuweisen.452

Die Anlehnung an die Malerei Boschs manifestiert sich in den Werken der
oberitalienischen Kiinstler Giorgione4>3, Raimondi und Dossi4* nicht alleine durch die
formale Adaption der phantastischen Figuren. Die Darstellung von Feuer und Flammen,
die inmitten von ndchtlichem Dunkel zur Erscheinung kommen, sind ebenfalls ein

Hinweis darauf dass sich die Kiinstler des italienischen Nordens durch die

448 Vgl. hierzu Adalgisa Lugli: Naturalia et Mirabilia. Il collezionismo enciclopedico nelle Wunderkammern
d’Europa. Mailand: Mazzotta 1983; vgl. Wilcken: Der >Traumc. S. 58.

449 Vgl. Riedl-Dorn: Wissenschaft und Fabelwesen. S. 112.

450 Vgl. Julius von Schlosser: Die Kunst- und Wunderkammern der Spitrenaissance. Ein Beitrag zur
Geschichte des Sammelwesens. Leipzig: Klinkhardt & Biermann 1908. S. 31.

451 Vgl. Wilcken: Der >Traumc. S. 57 f. Zum Trilobiten vgl. Schlosser: Die Kunst- und Wunderkammern.

S. 14.

452 Vgl. Gibson: Bosch's Dreams. S. 205.

453 Giorgione gilt als einer der ersten Maler, der den fiir die flaimische Malerei typischen Stil in seine
Bildschopfungen integrierte. Vgl. Felton Gibbons: Dosso and Battista Dossi. Court painters at Ferrara.
Princeton: Princeton Univ. Press 1968. S. 143.

454 Vgl. Tervarent: Instances. S. 294.

97



Landschaftsmalerei Boschs haben inspirieren lassen.455 Walter Curt Zwanziger merkt in
seiner Dissertation an, dass Battista Dossi sich mit der Art der Verbildlichung der
brennenden Vedute sichtlich an Hieronymus Bosch orientiert.456 So lasst etwa das
Flammenmeer, das im Bildhintergrund von Dossis Un sogno uber einer Stadtansicht
lodert, an jene Feuersbriinste denken, die Bilder wie die Vier Jenseitsvisionen (1505-
1510) oder Ausfithrungen von Sodom und Gomorrah von Hieronymus Bosch prégen.
Werke wie diese befanden sich zu Schaffenszeiten der Dossi im nahe der Stadt Ferrara
gelegenen Mantua bei Herzog Federico Gonzaga.45”

Durch den Einsatz einzelner Lichtquellen, etwa in Form der im Bild dargestellten
Flammen oder der f)llémpchen, erfiillt Battista Dossi dariber hinaus ein Kriterium der
Nachtdarstellung, das in Leonardo da Vincis (1452-1519) Trattato della pittura
festgesetzt wird. In der Schrift betont Leonardo die Problematik, eine Nachtatmosphare
in der Malerei erkennbar werden zu lassen. Zur Losung dieser Schwierigkeit konnten
Lichtquellen wie zum Beispiel Kerzen oder Fackeln dienlich sein, um die naturgegebene
Dunkelheit nach Sonnenuntergang herauszustellen.+8 Durch das beleuchtete Dunkel in
Dossis Nacht-Gemalde lasst sich ferner der Einfluss Raffaels erahnen, bei dem der
Ferrareser Maler seine Lehrzeit in Rom absolvierte. In seiner Fresken-Malerei Befreiung
Petri (1512-1513) in der Stanza di Eliodoro stellt Raffael seine Fahigkeit unter Beweis,
die Dunkelheit der Nacht durch den Einsatz von Beleuchtungspunkten sichtbar zu

machen.4s?

455 Zu dieser Thematik siehe auch Nancy Corwin: The fire landscape: Its sources and its development from
Bosch through Jan Brueghel I, with special emphasis on the mid-sixteenth century Bosch »Revival«. Diss.
University of Washington: 1976. Siehe v. a. S. 51-90. Zur flimischen Landschaftsmalerei im
16. Jahrhundert siehe die Publikation von Walter S. Gibson: »Mirror of the Earth«. The World Landscape in
Sixteenth-Century Flemish Painting. Princeton: Princeton Univ. Press 1989. Zu Nachtdarstellungen in der
niederlandischen Malerei der Frithen Neuzeit siehe auch die Publikation von Mirjam Neumeister: Das
Nachtstiick mit Kunstlicht in der niederlandischen Malerei und Graphik des 16. und 17. Jahrhunderts.
Ikonographische und koloristische Aspekte. Petersberg: Imhof 2003. Das von Dosso Dossi geschaffene
Aeneas-Fries ist ebenfalls beispielhaft fiir die Popularitdt von Feuersdarstellungen in der oberitalienischen
Malerei: Auf einer Leinwand des nur zum Teil erhaltenen Frieses ist im Hintergrund ein Brand dargestellt,
der nicht in Verbindung mit dem restlichen Bildgeschehen gebracht werden kann. Zum Aeneas-Fries von
Dosso Dossi vgl. Peter Humfrey u. Mauro Lucco: Paintings by Dosso Dossi. In: Andrea Bayer (Hrsg.): Dosso
Dossi. Court Painter in Renaissance Ferrara. New York: Metropolitan Museum of Art 1999. S. 84-228. S.
147-153.
456 Vgl. Zwanziger: Dosso Dossi. S. 108 f.
457 Vgl. Walter S. Gibson: »Mirror of the Earth«. S. 38.
458 Vgl. Borchhardt-Birbaumer: Imago Noctis. S. 280; Gafiner: »Der Mond ist aufgegangen...«. S. 17 f. Ahnlich
wie Leonardo dufdert sich hierzu spater Giovan Paolo Lomazzo in seinem Trattato dell’Arte della Pittura
(1584). Vgl. Gafdner: »Der Mond ist aufgegangen...«. S. 35.
459 Vgl. Nicholas Penny: The Night in Venetian Painting between Bellini and Elsheimer. In: Italia al chiaro di
luna. La notte nella pittura italiana, 1550-1850. Ausst.-Kat. Ashmolean Museum Oxford /Accademia Italiana
delli Arti e delle Arti Applicate London. Rom 1990. S. 21-45. S. 25.

98



Das Feuer auf der hinteren Uferseite von Un sogno ist nicht die einzige Lichtquelle. Im
Vordergrund kommen einzelne Bildbestandteile, wie vor allem der Oberkérper der
Schlafenden, durch gezielte Lichteinfalle zur Geltung. Hier sind es der am oberen rechten
Rand scheinende Mond und eine von rechts kommende, nicht zuordenbare
Beleuchtungsquelle, die einzelne Teile des nachtlichen Geschehens erhellen. Die
phantastische Menagerie erscheint in einer dunkleren Farbgebung; auch der Bartige
befindet sich in einer von nur fahlem Kolorit bestimmten Umgebung. Bei Betrachtung der
Lichtverhaltnisse auf dem gesamten Gemalde ist festzustellen, dass die unterschiedlichen
Lichtquellen und vor allem deren Auswirkung auf die Bildelemente auf diese Weise, wie
Dossi sie hier auf die Leinwand gebracht hat, nach den Regeln der Naturgesetze nicht
moglich sind. Un sogno ist, mit den Worten Franziska Wilckens, »ein Kompendium
unterschiedlicher Moglichkeiten der Darstellung von Dunkelheit und Nacht«.46¢ Das
»Sammelsurium« an differenten Visualisierungsmitteln der atmosphérischen Nacht in Un
sogno weist darauf hin, dass der Maler versuchte, den bestimmten Kunstgeschmack der
Zeit zu bedienen - wurden doch naturnahe Nachtdarstellungen seit dem anbrechenden

16. Jahrhundert nicht nur in Herrscherkreisen besonders geschatzt.461

I111.1.4.2 Ikonographie und Kombinatorik
Somnus

Die bartige Gestalt, die sich in Dossis Un sogno tiber die Traumerin beugt, ist bereits in der
frihen Forschungsliteratur als Schlafgott gedeutet worden, der in der romisch-antiken
Mythologie Somnus (griechisch: Hypnos) genannt wird.462 Somnus ist laut der
mythologischen Quellen derjenige, der die Traume veranlasst.463

Guy de Tervarent macht darauf aufmerksam, dass die Darstellung des Traumgottes mit
einer vor ihm liegenden Gestalt derer auf antiken Sarkophagen dahnelt.464 Ferner kann, wie

Tervarent feststellt, die Geste des liber einen schlafenden Kérper gehaltenen Wedels als

460 Wilcken: Der >Traumc. S. 50.

461 Vgl. Nova: >Inferno with Aeneas and Anchises«. S. 51 f.

462 So durch Guy de Tervarent: Instances. S. 290. Eine weniger prazise und gar missverstandliche
Zuschreibung der Figur geben Walter Curt Zwanziger und Henriette Mendelsohn, die den Bartigen als
»Traumgott« (Zwanziger: Dosso Dossi. S. 109; Mendelsohn: Das Werk der Dossi. S. 144) benennen. Bei dem
Traumgott, genauer den Traumgo6ttern handelt es sich jedoch um die drei S6hne des Schlafgottes. Vgl.
Ausfiihrliches Lexikon der griechischen und rémischen Mythologie. Hrsg. von Wilhelm Roscher [Leipzig
1897/1902]. Bd. 2. Hildesheim: Olms 1978. Sp. 3218.

463 So heifdt es im elften Buch der Metamorphosen Ovids an entsprechender Stelle: »Doch von den Séhnen
[= den Traumen / Traumgottern, H. C.], den tausend, erweckt sich der Vater / den einen«. Ovid: Met. XI. 633.
Nach der deutschen Ubersetzung von Hermann Breitenbach, in: Ovid: Metamorphosen. S. 371.

464 Vg, Tervarent: Instances. S. 290.

99



ein Hinweis auf verschiedene Textstellen der klassischen Mythologie gelesen werden. Er
beruft sich hierbei auf Vergils Aeneis*65, wo im fiinften Buch der Schlafgott mit seinem in
den Fluss Lethe getauchten Zweig Palinarus in einen tiefen Schlaf versetzt:

Siehe, da schiittelt der Gott einen Zweig, der vom Tau der Lethe troff und vom stygischen
Zauber des Schlafes, ihm [= Palinarus, H. C.] iiber beide Schlafen und ldschte gegen sein
Widerstreben ihm die verschwimmenden Blicke. Kaum hatte der unverhoffte Schlaf
begonnen, seine Glieder zu lockern, da beugte der Gott sich iiber ihn.466

Auf dhnliche Weise wird der Heerfiihrer Hannibal im zehnten Buch des Werkes Punica (X.
356) von Silius Italicus zum Schlafen gebracht.46?

Der schlummerbringende Zweig ist benetzt von dem Fluss der Unterwelt, Lethe, der
»allen Sterblichen die Erinnerungen an ihr irdisches Dasein schwinden [lasst].«468 Das
Gewadsser steht fiir das Vergessen und taucht in den Metamorphosen Ovids unter anderem
bei der Beschreibung der Statte des Schlafgottes Somnus auf.46 Lethe ist, zusammen mit
Styx, einer der Flisse, die das von Hades beherrschte Totenreich umfliefien. Der Zweig,
mit dem der Schlafgott in den genannten mythologischen Erzahlungen bei Hannibal und
Palinarus den Schlummer herbeifiihrt, wird, indem er sowohl die Einwirkung von Lethe
und Styx als auch von der Tochter der Nacht, Nyx, erfahren hat, gleich im doppelten Sinne
in Verbindung zum Totenreich gesetzt. Die Metapher der beiden Unterwelt-Fliisse an der
Grenze zwischen Leben und Tod bedeutet hier wohl, einen sehr tiefen, wenn nicht sogar
einen dem Tode dhnlichen Schlaf herbeizufiihren.470 Bartsch erkennt das Gewdasser in
Raimondis Il Sogno di Raffaello als Styx.47! Vor diesem Hintergrund liegt es nahe, auch den
Fluss, der in Dossis Gemalde das Ufer im Bildvordergrund von jenem im Hintergrund
trennt, als einen der beiden mythologischen Fliisse zu deuten.

In Dossis Un sogno versetzt Somnus die vor ihm liegende Frauenfigur offenbar in einen

tiefen Schlaf.

465 Vgl. Tervarent: Instances. S. 290.
466 Vergil. Aeneis. V. 854-859. Nach der deutschen Ubersetzung von Volker Ebersbach, in: Vergil: Aeneis.
S. 154.
467 Vgl. Tervarent. Instances. S. 290.
468 Ingeborg Kader: Und es l6sten die Glieder...Hypnos, Thanatos und Eros. In: Erika Oehring (Hrsg.): Siifser
Schlummer. Der Schlaf in der Kunst. Ausst.-Kat. Residenzgalerie Salzburg. Miinchen: Deutscher Kunstverlag
2006.S.13-23.S. 16.
469 »Tief eine Hohle, das Haus und Gemach des untitigen / Schlafgotts. / [...] Still ist alles und stumm; nur
tief am Grunde des Felsens / Quillt das Bachlein »Vergessens, und murmelnd gleiten der / Lethe / Wellen:
sie platschern am Kieselgrunde und laden zum Schlafe. / Vorn blitht Mohn, der an Samen so reiche, am
Eingang zur / Grotte«. Ovid: Metamorphosen. XI. 593. 602-605. Nach der deutschen Ubersetzung von
Hermann Breitenbach, in: Ovid: Metamorphosen. S. 369 f.
470 Diese Verbindung findet in dem in der Antike entstandenen Sinnbild der Nacht mit ihren S6hnen Hypnos
und Thanatos ihre Bestétigung.
471 Vgl. Bartsch: Le peintre graveur. S. 274.

100



Die Darstellung der Eule, die Walter Curt Zwanziger als »Unheil verkiindende[n] Vogel«472
benennt, verweist, wie auf eine Stelle in Homers Ilias zurickzufiithren ist, auf den
Schlafgott selbst. Dort wird namlich Somnus, der sich vor dem Goéttervater Zeus verbirgt,
als dem fliegenden Nachttier gleichend charakterisiert:

Da verweilte der Schlaf, bevor Zeus' Augen ihn sahen, / Auf eine méachtige Tanne gestiegen,
die auf dem Ida / Sehr hoch wuchs und reichte hinauf durch die Luft bis zum / Ather. /
Dort saf3 er verborgen in dichten Zweigen der Tanne, / Einem pfeifenden Vogel gleichend,
den im Gebirge Chalkis die Gotter nennen, die Menschen aber Kymindis.473

Als Symbol fiir die Nacht ist die Eule der mythologischen Quelle nach sowohl als dem
Schlafgott beigegeben zuzuordnen, wie auch der Frauengestalt, die unter anderem als
Personifikation der Nacht zu deuten ist. Bei der hierfiir vorbildhaften Skulptur in der
Medici-Kapelle von S. Lorenzo namlich ist dieser Vogel einer der charakteristischen

Attribute fiir die Nacht-Allegorie.474

Die Schlafende

Mit der stilistischen Ankniipfung an die skulpturale Arbeit Notte*’> von Michelangelo
bestarkt Battista Dossi die etwa zwanzig Jahre zuvor geschaffene und in dieser Form
neuartige Personifikation der Nacht, die ebenfalls einen Teil eines bildkiinstlerisch
fassbar gemachten Tageszyklus ausmacht. Dies ist als ein Zeichen der Hochachtung
Battista Dossis vor Michelangelo aufzufassen: Der Maler aus Ferrara adaptiert den
schlafenden Korper sowohl auf einer formalen als auch auf inhaltlicher Ebene. Bei der
Darstellung dieser Figur lehnt sich Dossi an das Bedeutungsrepertoire von Michelangelos
»Nacht« an. In Dossis Gemalde jedoch gestaltet sich die Nacht-Allegorie nicht durch den
als schlafend dargestellten Frauenkorper allein, wie es bei Michelangelos Notte-Statue der
Fall ist. Vielmehr ist es der gesamte Bildinhalt, der zum Sinnbild dieser Tageszeit wird;

die Liegende ist im Gemalde lediglich ein Bestandteil der Allegorie der Nacht.

472 Zwanziger: Dosso Dossi. S. 109.

473 Homer: Ilias. XIV. 286-291. Nach der deutschen Ubersetzung von Roland Hampe, in: Homer: Ilias. S. 285.
Vgl. hierzu Tervarent: Instances. S. 290. Mit den Begriffen »Chalkis« und »Kymindis« ist Aristoteles' Historia
animalium (IX 12. 615b5 f.) nach eine Nachteule gemeint. Vgl. Georg Wohrle: Hypnos, der Allbezwinger.
Eine Studie zum literarischen Bild des Schlafes in der griechischen Antike. Stuttgart: Steiner 1995. S. 13.
474 Vgl. Humfrey u. Lucco: Paintings by Battista Dossi. S. 262.

475 Ulrich Middeldorf sieht eine Skulptur Giuliano della Portas, Pax, die fiir das Grabmal Pauls III. geschaffen
wurde, als mogliches Vorbild fiir Battista Dossis Schlafende an. Vgl. Ulrich Middeldorf: Die Dossi in Rom. In:
Gert von der Osten u. Georg Kauffmann (Hrsg.): Festschrift fiir Hubert von Einem zum 16. Februar 1965.
Berlin: Mann 1965. S. 171-173. S. 172. Das Grabmal entstand allerdings erst zwischen 1555 und 1575 und
somit mehr als zehn Jahre nach Fertigstellung von Dossis Un sogno.

101



Die Nachtfigur in Un sogno erfahrt die >Auswirkung« des Somnus-Zweigs, den »stygischen
Zauber des Schlafes«#76 an sich haftend: Sie liegt in tiefer Ruhe und traumt. Die Bilder, die
der Traumenden vor dem inneren Auge erscheinen, manifestieren sich allem Anschein
nach in den sonderbaren Gestalten, die sie umgeben.

In der Forschung besteht dariiber hinaus die Vermutung, dass die Schlafende als die
phonizische Konigin Dido zu deuten sei, von der in Vergils Aeneis die Rede ist.477 Im
vierten Buch der epischen Erzahlung berichtet Dido ihrer Schwester, nachdem Aeneas an
der Kiiste Karthagos gestrandet war, dass sie angsteinflofende Traume gehabt habe,
deren Inhalt jedoch nicht erldutert wird: »Was sind das nur fiir Traume! Ich bin ganz
aufgeregt und immer wieder schrecken sie mich aus dem Schlaf.«¥’8 In seinem
Kommentar zu Ciceros Somnium Scipionis nennt Macrobius die Traume Didos
exemplarisch fiir Alptraume.47° Im Zuge dieser These wurde von Francesco Gandolfo die
Vermutung aufgestellt, es konne sich bei der mannlichen Gestalt hinter der Ruhenden in
Dossis Bild um Aeneas oder um Sychdus, ihren toten Gatten, handeln.#80 Die These, den
weiblichen Koérper mit der Figur der Dido zu identifizieren, wird allerdings dadurch
entkraftet, dass die Schlafende einen eher ruhigen als von furchtbaren Traumen
gezeichneten Gesichtsausdruck erkennen lasst. Ebenso scheint es sich bei dem Bartigen

vielmehr um einen alteren Mann, als um einen kraftvollen Krieger zu handeln.481

Die Mischwesen

Schon in der frithen Forschungsliteratur wird die tierisch-skurrile Menagerie des Bildes
von Battista Dossi als gedankliches Traum-Produkt gedeutet; Henriette Mendelsohn
beispielsweise spricht davon, dass die Schlafende »[b]edngstigende Traume qualen«.482
Auch Guy de Tervarent sieht die Wesen als »a swarm of dreams«#8 an. Der nach innen
gekehrte Blick auf die Traume wird hier durch die bizarren Kreaturen auf abstrakte Weise
sichtbar gemacht, die sich stehend, laufend und krabbelnd, teils zu Fiifen der

Schlafenden, teils am Ufer des Gewdassers im Mittelgrund befinden. Am vordersten Rand

476 Siehe Anm. 466.

477 Vgl. Maurizio Calvesi: »La Morte di Bacio«. Saggio sull’ermetismo di Giorgione. In: Storia dell’arte 7/8
(1970).S.179-233.S. 186.

478 Vergil. Aeneis. IV. 6-9. Nach der deutschen Ubersetzung von Volker Ebersbach, in: Vergil: Aeneis. S. 94.
479 Vgl. Ambrosius Theodosius Macrobius: Commentarii in somnium Scipionis / Commentary on the dream
of Scipio. Hrsg. u. iibers. von William Harris Stahl. New York: Columbia Univ. Press 1966. S. 89.

480 Vgl. Gandolfo: Il »Dolce tempo«. S. 182, Anm. 56.

481 Vgl. hierzu auch Wilcken: Der >Traumc. S. 29.

482 Mendelsohn: Das Werk der Dossi. S. 144.

483 Tervarent: Instances. S. 290 u. 294.

102



der linken Bildhalfte blickt eine Kreatur, bestehend aus einem Vogelkorper und einem
elefantendhnlichen Kopf, mit seinen dunklen Augen ins Leere. An das Fabelwesen
montiertist ein Gegenstand, der an den Oberkieferknochen eines Schnabeltieres erinnert,
an dem ein gebogener Volutengriff mit abschlief}enden tropfenférmigen Auffangbecken
und eine kleine Ollampe angebracht sind. Den >Elefantenvogel< betrachtet ein anderes
Vogeltier von einem korbdhnlichen Gegenstand aus. Der Kopf des vogelahnlichen Wesens
mit dichtem Gefieder und aufgestellten Federbiischeln ist weit nach hinten gebogen. An
seinem Bauch ist, dhnlich wie bei einer Spieluhr, ein Aufziehschliissel angebracht. Am
linken Rand des Bildmittelgrundes tauchen zwei mit je einer Kopfbedeckung versehene,
menschliche fratzenhaft entstellte Kopfe aus einem korbartigen Behaltnis auf: Der eine,
im Profil zu sehen, mit blasser Haut und hasslich vorstehendem Oberkiefer und Ziahnen,
der andere, mit etwas dunklerem Gesicht und entstellter Nase, hat die Zunge weit aus dem
Mund zur Seite ausgestreckt und ist dem Betrachter frontal zugewandt. Rechts vom Korb
mit den Fratzen sind drei weitere Vogelwesen auszumachen. Zwei davon, in Form und
Grofe ahnlich, sind farblich unterschiedlich dargestellt; der vordere mit weifsem, der
hintere mit hellrotem Federkleid. Das dritte, kleinere, etwas plumpe und schwarze
Vogeltier hockt im dunklen Hintergrund kaum erkennbar zwischen den zwei
hochbeinigen langhalsigen Federtieren und einer hummerdhnlichen Kreatur, die auf
einer Schildkrote reitet. Das Krustentier halt in fast menschlicher Manier einen Schild in
seiner linken und eine diinne Lanze in seiner rechten Scherenhand. Unterhalb der Spitze
dieses Kriegswerkzeugs ist eine kleine rote Fahne, mit einem hellen kreuzdhnlichen
Zeichen darauf, angebracht. Die Lanzenspitze zeigt auf den nach oben gereckten Kopf
einer weiteren Vogelkreatur, an dessen langen Hals sich ein Froschwesen mit
tiberkreuzten Beinen und der linken vorderen Gliedmaf3e festklammert. Rechts oberhalb
davon, etwa in der Bildmitte, sitzen zwei amphibienartige Gestalten mit menschlich
anmutenden Gliedmafden, eine davon auf einem Hocker kniend, und blicken mit ihren
hochgestreckten Froschkopfen auf das gegeniiberliegende Geschehen. Hinter den Riicken
dieses Paares steht ein Zwerg oder Kopffiif3ler, dessen Korper von seinem bartigen
Gesicht, mit auffallend schnabelférmig gebogener Nase und einem erkennbar grofdem
Auge dominiert wird. Auf dem Kopf sitzt ein spitzer brauner Hut mit Krempe und
hochstehenden weifden Federn, der bis auf seinen Riicken reicht. In seiner nur sichtbaren
linken Hand haélt er einen langen Stock oder ein Schwert. Etwa unterhalb zur Linken des

Mannleins lauft ein entendhnliches Tier mit plumpem Koérper und diinnen stelzigen

103



Beinen. Daneben steht aufrecht ein anthropomorph bizarres Vogelwesen auf iiberlangen
glatten Beinen mit einem seltsamen Objekt auf seiner Riickseite und hochgestellten
Federschmuck auf dem Vogelkopf. Dahinter sind der glatte Kopf und Teile eines dunklen
Korpers eines undefinierbaren Tierwesens zu erkennen, dessen erschrockener Blick
Furcht erahnen lasst. Auch alle Geschopfe in dieser bizarren Gruppe haben ihren Blick auf
den von Flammen hell erleuchteten Bildhintergrund gerichtet. Dagegen wirken drei
weifde naturnahe Vogel, die wohl auf einer Art Nestplatz sitzen, der sich in diesseitiger
Uferndhe im linken Mittelgrund zwischen den bereits genannten irrwitzigen Figuren
befindet, ganzlich unbeeindruckt von ihrer Umgebung und nahezu fehl am Platze. Die
Anzahl der unwirklichen Mischwesen wird weiter erganzt durch zwei bizarre Kreaturen,
die sich wie im Sturz in der Luft im dunklen rechten Hintergrund befinden. Das linke
Geschopf hangt kopfiiber mit nach oben zeigenden froschartigen Beinen und nach unten
hiangenden Klauenarmen im Nichts. Der Kopf dieses Wesens, der fast verdeckt wird von
einem wie bei einem Krabbentier die ganze Koérpermitte einnehmenden Gliedergiirtels,
schaut mit fransigen Spitzen aus diesem heraus. Rechts davon, ebenso in der Luft, jedoch
aufrecht, ist ein gefiedertes Tier zu erkennen, dessen Korper dem eines Hundes dhnelt,
sein Kopf jedoch mit langem zum Riicken gebogenem Hals und spitzem geoffneten

Schnabel an den eines Ententieres erinnert.

Der unterschiedlich genutzte Einsatz von Licht auf dem Bild ldsst sich wohl als eine
bewusst inszenierte Trennung zwischen den mit dem Traum assoziierten Gestalten und
der Traumenden deuten, wahrend der Bartige zwischen der in vollem Licht Liegenden
und den im dunklen Kolorit gehaltenen skurrilen Wesen in einem mittelhellen Licht
erscheint.484 Auf diese Weise entsteht »eine feine visuelle Grenze zwischen »Wirklichkeit«
und Traumerscheinung«.485 Da sich die phantastischen Gestalten als schiere Traum-
Imaginationen der Schlummernden offenbar in einer anderen Daseinsebene befinden,
kann es folglich nicht verwundern, dass sie die Traumerin trotz der optisch suggerierten

direkten Ndhe nicht zu beintrachtigen scheinen. Somnus hingegen wirkt mit dem in den

484 Bemerkenswert ist in diesem Zusammenhang eine AufRerung Franziska Wilckens, die in Un sogno einen
Zusammenhang mit dem seit der antiken Kunst althergebrachten Schema von Traum- und
Visionsdarstellungen vermutet. Dieses Schema ist durch die traumende Person, den Trauminhalt und eine
Mittlerfigur charakterisiert. In Battista Dossis Traumbild sei demnach Somnus als Mittlerfigur zwischen der
Schlafenden und dem Trauminhalt, hier offenbar durch die skurrilen Gestalten dargestellt, zu lesen. Vgl.
Wilcken: Der>Traumc. S. 41 f.
485 Wilcken: Der >Traumc. S. 43. Vgl. hierzu auch Poeschke: Diirers »Traumgesicht«. S. 190.

104



Styx getauchten Zweig unmittelbar auf die Schlafende ein, da er doch auf diese Weise das
Auftreten der Traumgestalten evoziert.

Die unwirklichen Kreaturen auf dem Bild sind jedoch wohl nicht allein als frei erfundener
Trauminhalt zu deuten, sondern dariiber hinaus als intermedialer Verweis auf die antike
Literatur. Ihr aberwitziges Erscheinungsbild als Mischgeschopfe wird, wie Guy de
Tervarent bemerkt, dort bereits begriindet, in dem das Traumsujet thematisiert wird.
Eine Quelle hierfiir kann in dem satirisch-phantastischem Werk Verae Historiae des
antiken Autors Lukian von Samosata (120-192 n. Chr.) gesehen werden.48 Im zweiten
Buch von »Wahre Geschichten«, die am Este-Hofe in Ferrara sehr beliebt waren4s7, setzt
Lukian vielgestaltige Wesen zur Markierung einer Traumwelt ein:

Die Traume selbst hatten weder dieselbe Natur, noch dieselbe Form, sondern die einen
waren lang, schon und wohlgeformt, die anderen klein und haflich, einige waren aus Gold,
wie es schien, andere billig und wertlos. Es gab unter ihnen einige gefliigelte und seltsam
ausschauende sowie andere, die wie fiir einen Festzug geschmiickt waren: einige als
Konige, andere auf andere Art.488

Wie die Passage tliber die Trauminsel in den Verae Historiae zeigt, dhnelt die Assoziation
der augenscheinlichen Naturwidrigkeit der Geschopfe jener, die Marcantonio Michiel und
weitere namhafte Renaissance-Zeitgenossen#®® mit diesen Wesen in Verbindung
brachten: A la picturae-somnium-Prinzip entsteht eine Gedankenverkniipfung zu
Traumen4°, von der bereits Lukian von Samosata als produktionsasthetisches Mittel in
seinem satirischen Werk Gebrauch machte.

Es ist anzunehmen, dass Leon Battista Alberti fiir die fiktive Schilderung eines Traumes
in der kurzen Erzdhlung »Somnium«49! seines satirischen, in lateinischer Sprache
verfassten Werkes Intercenales Anregung durch die literarische Traumdarstellung des
Lukian von Samosata erhalten hat. Im »Somnium«, den karnevaleske Erzahlmittel
durchziehen#9, fiihren die erdachten Charaktere Libripeta und Lepidus einen Dialog. In
der kurzen Erzahlung heifdt es von Libripeta tiber die phantastischen Erscheinungen im

»Land der Traume«:

486 Vgl. Tervarent: Instances. S. 293.

487 Vgl. Luca D’Ascia: Humanstic Culture and Literary Invention in Ferrara and the Time of the Dossi. In:
Dosso’s fate. S. 309-331. S. 310.

488 Lukian: Verae Historiae. II. 34. Nach der deutschen Ubersetzung von Manuel Baumbach, in: Lukian:
Wabhre Geschichten. S. 62.

489 Siehe hierzu Gibson: Bosch's Dreams. S. 206.

490 Vgl. hierzu Scholl: »Grottesken«. S. 161. Vgl. hierzu und zur Thematik der >Traumaffinitidt< mit den
Grotesken-Malereien den Exkurs zu den Grotesken in Kapitel II.

491 Siehe hierzu Kapitel 11.2.

492 Vgl. hierzu den einleitenden Kommentar der Herausgeber zur Erzdhlung »Somnium« in: Alberti:
Intercenales. S. 227.

105



Multo magis miranda ea sunt, que in illis provinciis conspexi: flumina, montes, prata,
campos, monstra aspectu stupenda, dictuque ac memoratu incredibilia, sed que tamen ad
philosophantium litteras perpulchre spectent.493

Das Pseudonym Albertis, Lepidus, dufdert sich auch zum Formenreichtum von Gesichtern
beziehungsweise Gestalten, die in einem Gewasser im Land der Traume zur Erscheinung
kommen:

[P]ro undis infiniti hominum vultus volvuntur; at ex his videres alios vultus pallentes
tristes valitudinarios, alios hilares venustos rubentes, alios oblongos macilentos rugosos,
alios pingues tumidos turgidos, alios fronte aut oculis aut naso aut ore aut dentibus aut
barba [...]: horror, stupor, monstral!4%

Im »Somnium« werden die als unglaublich und absurd beschriebenen
Erscheinungsformen ebenfalls zu einem Symbol fiir die andere, nicht fassbare Welt des
Traumes.49s

Es lassen sich von Dossis Bildinhalten sowohl Beziige zu Lukians als auch zu Leon Battista
Albertis literarischem Werk aufzeigen. Moglicherweise sind die verschiedensten
Gesichtsformen, die im »Somnium« in den Gewdssern auf- und abtreiben, eine Grundlage
fiir die Fratzen gewesen, die in der fiir die Stanze Nuove geschaffenen Nacht-Allegorie am
linken Rand des Gemaldes durch groteskes Verzerren der Mienen auffallen.

Battista Dossi wusste offensichtlich von der Gedankenverkniipfung mit Traumen, die von
rezeptionsasthetischer Seite durch die unwirklichen Gestalten hervorgerufen wurde:
»Der Traum wurde unterscheidbar gemacht durch Verfremdung. Die Wirklichkeit wird
entfremdet, um einen Traum zu kennzeichnen.«#% Ahnlich der Grotesken, die dem Status
des mundus inversus zuordenbar sind, so sind auch die der Einbildungskraft des Malers
entsprungenen Hybridgeschopfe Marker einer anderen, ungreifbaren Seinsweise. Der
mundus inversus als »Umkehrung geltender Zustiande«*°7 bezeichnet keine »bekannte

Welt und das wirkliche Leben, sondern [...] eine andere Welt, eben das Reich der

493 »Von grofier Aufdergewohnlichkeit sind die Fliisse, die Berge, die Wiesen, die Felder, die Ungeheuer mit
unglaublichem Aussehen, die ich in diesem Land [= im Land der Traume, H.C.] gesehen habe. Es sind Dinge,
die, wenn man sich an sie erinnert und diese erzihlt, absurd erscheinen, jedoch von bemerkenswerter
philosophischer Bedeutung sind.« Hier und im Folgenden von mir auf Grundlage der lateinischen und
italienischen Version ins Deutsche iibersetzt: Alberti: Intercenales. S. 232 u. 233.
494 »Unendlich viele menschliche Gesichter werden [in den Gewassern, H.C.] umhergetrieben; unter ihnen
hitte man mitunter blasse, traurige, kranke; andere freudige, anmutige, hochrote, wieder andere
verldngerte, ausgezehrte, runzlige; wieder andere, bei denen noch das [gewdhnliche, H.C.] Gesicht mit
Augen, der Nase, dem Mund, den Zdhnen, dem Bart [...]: fiirchterlich, verbliiffend, monstros!« (Alberti:
Intercenales. S. 232 f.).
495 Interessant erscheint im Kontext der Ungreifbarkeit des Traumes eine Auferung Lepidus' im
»Somnium« des Leon Battista Alberti. Die Figur bezeichnet das Vermégen Libripetas, einen Traum zu
erzahlen, als philosophische Leistung respektive Kiihnheit. Vgl. Alberti: Intercenales. S. 232 f.
496 Warnke: Traumbilder. S. 122.
497 Hannes Stubbe: Trauerverhalten und das Phanomen der verkehrten Welt. In: Zeitschrift fiir Ethnologie.
113 (1988) H. 2. S. 199-205. S. 199.

106



Damonen und eine lberweltliche Sphare«.4?8 Auch das nicht greifbare Gefilde der
Traume, in der das Vorhandensein »wirkliche[n] Leben[s]« nicht existent ist, lief3e sich
als »verkehrte Welt« bezeichnen.

So wie die Darstellung der schlafenden Frauenfigur als Traum-Markierung und als
Personifikation der Nacht offensichtlich eine doppelsinnige Bedeutung hat, ist auch zu
vermuten, dass die Phantasie- und Tierwesen dieses Nachtbildes nicht nur auf einer
schriftlichen Grundlage basieren. Vermutlich ist die Funktion der sonderbaren Geschopfe
auf dem Gemalde, dhnlich der in den »Wahren Geschichten« des antiken Autors Lukian,
eine doppelte: Die phantastischen Figuren im Bild Dossis deuten als Marker eines (Alp-
)JTraumgesichts sowohl auf den Trauminhalt als auch auf das Traumerleben hin.

In den >Traumgestalten< manifestiert sich dariiber hinaus eine spezifische Zuschreibung
auf Figuren aus der antiken Mythologie. Es handelt sich um die drei Traumgétter, die die
Sohne des Schlafgottes sind, und, wie es in den Metamorphosen Ovids geschildert wird,
die Fahigkeit zum Verwandeln besitzen:

Doch sind es nur Menschen, in die er [= Morpheus, H. C.] sich wandelt. Ein / zweiter /
Macht sich zum Wild, zum Vogel, zur lang sich windenden / Schlange; / Icelos nennen die
Himmlischen ihn, die Menschen Phobetor. / Dann ist ein dritter vorhanden, ein Meister in
anderen Kiinsten, / Phantasos; dieser versteht es, in leblose Dinge zu schliipfen: /
Tauschend gestaltet er Felsen und Balken und Wasser und Erde.4%?

Es sind vor allem animalische Figuren, die einen erheblichen Teil des
Gemadldevordergrundes bevolkern; bei diesen handelt es sich wohl um die Verkdérperung
des Phobetor-Icelus. Doch auch Morpheus, »ein Kiinstler, [welcher] versteht, nachbildend
Personen zu formen«5% und Phantasos sind im Dargestellten zu vermuten: Erstgenannter
in Form der beiden menschlichen Fratzens! am linken Bildrand und zweiter in Gestalt

der Felsen und Graser.

Die (Tiermisch-)Wesen mit ihrem zum Teil vielmehr menschlichem als tierischem
Gebaren lassen zundchst vom formalen Gesichtspunkt her eine Assoziation mit einer der
Wachwirklichkeit gegeniibergestellten Realitdt und somit ferner mit dem Gegenstand des

Traumes zu. Sie basieren iliberdies in indirekter Weise (Lukian: Verae Historiae; Leon

498 Stubbe: Trauerverhalten. S. 200.
499 Qvid: Metamorphosen. XI. 638-643. Nach der deutschen Ubersetzung von Hermann Breitenbach, in:
Ovid: Metamorphosen. S. 371 f.
500 Qvid: Metamorphosen. XI. 634. Nach der deutschen Ubersetzung von Hermann Breitenbach, in: Ovid:
Metamorphosen. S. 371.
501 Moglicherweise handelt es sich hier um eine eigene Interpretation des eigentlich gefliigelten Morpheus
durch den Maler.

107



Battista Alberti: »Somnium«) und spezifischer Form (Ovid: Metamorphosen; Leon Battista
Alberti: »Somnium«) auf literarischen Quellen.

Die Mischkreaturen in Un sogno sind nicht nur mit dsthetisch-literarischen Umsetzungen
des Traumsujets in Verbindung zu bringen, sondern auch mit den Erlauterungen des
Macrobius. Dieser definiert in seinem Kommentar zu Ciceros Somnium Scipionis (ca. 3. Jh.
n. Chr.) die sogenannten »phantasmae« als eine von fiinf Arten von Traumen. Im
Gegensatz zu den »somniae«, den Symboltrdumen, oder den zukunftsdeutenden
»visiones« galten die »phantasmae« als Chimadren, die zwischen Tag und Nacht,
beziehungsweise zwischen Schlafen und Wachen vor dem inneren Auge erscheinen.502
Dieser Zwischenzustand manifestiert sich im Bild dadurch, dass jenen Bestandteilen,
welche die Nacht und den Schlaf andeuten, die Schlafende und die atmosphéarisch
sichtbare Nacht, die Ankiindigung des Morgens durch den Hahn, der von der rechten Seite
an das Nachtgeschehen herantritt, beigeordnet wird. Diese Elemente zeigen den
zeitlichen Rahmen auf, wahrend es nahe liegt, die aberwitzigen Gestalten als die
unwirklichen »phantasmae«-Erscheinungsformen zu lesen.

Inmitten der in Un sogno dargestellten Geschopfe-Vielfalt befinden sich zwei Wesen, die
das Erscheinungsbild tatsachlich existierender Tiere erkennen lassen: Es handelt sich um
die Schildkrote und den Hummer, der auf ihr reitet. Der Hummer mit seiner
»fahnengeschmiickten Lanze«503 wird als Schalentier in die direkte Nahe mit einem Krebs
gertickt. Ikonographisch steht dieses Tier als sinnbildliches Zeichen fiir die Auferstehung;
diese Zuordnung wird ihm durch die Eigenschaft, seine Schutzhiille erneuern zu kénnen,
zugesprochen.504

Die Bedeutung der Schildkrote in diesem Gemalde ist besonders herauszustellen: Das
Wesensmerkmal der Schildkroéte als sich langsam und ruhig fortbewegendes Tier wird

auf das personliche Motto von Herzog Ercole II., ndmlich das der Geduld, als »Zeichen

502 Vgl. Manuwald: Traum und Traumdeutung. S. 25 f. Zu den »phantasmae« vgl. auch Macrobius:
Commentary on the dream of Scipio. Hrsg. u. ibers. von William Harris Stahl. New York: Columbia Univ.
Press [1952] 1990. S. 89. Diese Art der Illusion kann dem Stand der heutigen Schlafforschung nach mit der
hypnopompen Halluzination, einem Zustand zwischen der Schlafphase und dem morgendlichen Erwachen,
gleichgesetzt werden. Zu den hypnopompen Halluzinationen vgl. Dirk Blom: A Dictionary of Hallucinations.
Heidelberg: Springer 2010. S. 253 f.

503 Maaz: Denkbilder. S. 410.

504 Vgl. Hildegard Kretschmer: Lexikon der Symbole und Attribute in der Kunst [2008, 2011]. Stuttgart:
Reclam 2016. S 232. Der Krebs dient in der Bildsprache jedoch auch dazu, Negatives zu vermitteln. Vgl.
Kretschmer: Lexikon der Symbole. S. 232 f. Im Fall des vorliegenden Gemaldes von Battista Dossi ist
allerdings, wie im Folgenden gezeigt wird, die Konnotation zum Christlichen besonders signifikant.

108



kluger Bedachtsamkeit«505 iibertragen.s¢ Ferner ist das Reptil, so Maaz, das nicht zuletzt
wieder auf den Auftraggeber Ercole II. verweist, als kosmologisches Symbol zu lesen: Die
Schildkrote als »kosmisches Sinnbild« spiele auf die »kosmologische Einbettung des
Bilderzyklus beziehungsweise des Auftraggebers und Herrschers«507 an.

Auf einer anderen Bedeutungsebene betont das Tier die Bedeutung des Hahnes als
Verbindungsglied zwischen dem Nacht- und dem Morgenbild: Das Gefecht zwischen
einem Hahn und einer Schildkréte galt in der Ikonographie des frithen Christentums als
Fehde zwischen der Dunkelheit (= Schildkrote) und dem Licht (= Hahn).508 Ferner kénnte
dies als Konflikt zwischen Glaube und Unglaube gedeutet werden. Dieser Kampf ist auf
der dargestellten Szene zwar noch nicht im Gange, der Hahn zeigt sich jedoch
augenscheinlich mit stolzer Entschlossenheit. Inmitten der Szenerie befindet sich die
Traumende, die von dem Geschehen unberiihrt scheint.

Der Hahn ist allem Anschein nach nicht Teil der skurrilen >Traumwesen-Parade«. Auch er
wird im Zusammenhang der Thematik von Nacht, Schlaf und Traum in den
Metamorphosen von Ovid erwahnt. Bei der Beschreibung der »schlummererregende[n]
Halle«5% des Schlafgottes taucht der Hahn in diesem epischen Werk als passiver Akteur
auf: »Nicht ruft dort nach Aurora der krahende Vogel, der Wachter, / Der mit dem Kamme

gezierte«.>10

505 Maaz: Denkbilder. S. 411.
506 Wie Bernard Maaz bemerkt, spielt auch ein Bildelement des Abend-Bildes auf die
Herrscherpersonlichkeit an: Es ist die Darstellung des Widders, der das Sternzeichen Ercoles II. ist. Vgl.
Maaz: Denkbilder. S. 414. Erwdhnenswert in diesem Zusammenhang ist, dass, wie Maaz vermutet, ebenso
ein Detail des Morgen-Bildes auf das Motto des Herzogs hindeuten kénnte: Aurora halt die Ziigel der Pferde
sehr kurz - ein Imzaumhalten, was »wiederum [...] implizit auf Ercole's [sic] Imprese und auf die Geduld
[verweist].« Maaz: Denkbilder. S. 411. Die Verbildlichung ist offenbar auf eine Passage aus Ovids
Metamorphosen angelehnt. Hier sind es allerdings die Horen, denen aufgetragen wird, die Pferde nach
Erscheinen der Morgengéttin anzuschirren: »Siehe, da 6ffnet Aurora, die wachsame Goéttin, im lichten /
Osten das purpurne Tor und die rosendurchleuchteten Hallen. / Fliehend entweichen die Sterne; es schliefdt
die erhabene / Heerschar / Lucifer: er verlafdt als letzter die Wache am Himmel. / Als der Titan ihn sieht,
wie zur Erde er strebt, wie die Welt sich / Mahlich mit Rot tbergiefd3t, wie die Sichel des Mondes /
entschwindet, / Gibt er den Horen, den flinken, die Weisung, die Rosse zu / schirren. / Und die Geschwinden
gehorchen: die Gottinnen fithren die Feuer / Schnaubenden, die von ambrosianischem Safte gesattigten /
Renner / Weg von den stattlichen Krippen und binden das klirrende / Zaumzeug.« (Ovid: Metamorphosen.
II. 112-121. Nach der deutschen Ubersetzung von Hermann Breitenbach, in: Ovid: Metamorphosen. S. 370.
507 Maaz: Denkbilder. S. 410 f.).
508 Vgl. Kretschmer: Lexikon der Symbole. S. 174.
509 Qvid: Metamorphosen. XI. 586. Nach der deutschen Ubersetzung von Hermann Breitenbach, in: Ovid:
Metamorphosen. S. 369.
510 Qvid: Metamorphosen. XI. 597 f. Nach der deutschen Ubersetzung von Hermann Breitenbach, in: Ovid:
Metamorphosen. S. 370.

109



Der »Wachter der Nacht«5!! wird iiberdies in Lukians satirisch-phantastischem
Reisebericht, den »Wahren Geschichten, als heiliges Tier verehrt.512

Seine positive Konnotation als Verkiindiger des hellen Tages wird auch in dem Olbild
Battistas angedeutet - der sorgenvolle Blick des Somnus auf den Hithnervogel, »der [...]
[die schlafende Frauenfigur] wahrscheinlich aus ihren Traumen wecken soll«513,
vermittelt den Anschein, als flirchte der Schlafgott das baldige Herannahen des
Morgengrauens und somit auch das Ende seiner Funktion als Bringer des Schlafes und

Verteiler der Traume.

Die brennende Vedute

Es ist Guy de Tervarent zuzustimmen, der behauptet, dass der Maler des Gemaldes iiber
ein ausgepragtes Wissen iiber die Traumthematik betreffenden Passagen der klassisch-
antiken Literatur verfiigt haben muss.514 Diese durch humanistische Berater am Hofe der
Este ermoglichte Kenntnis wusste Dossi in malerische Form umzusetzen. Dies zeigt sich
auch in der Darstellung des Katastrophengeschehens im Bildhintergrund von Un sogno.
Wahrend die jiingere Forschungsliteratur das Flammenmeer im Geméaldehintergrund mit
dem Interesse am Feuerwerk zur Zeit der Renaissance begriindet>!5, oder, so Brigitte
Borchhardt-Birbaumer, den Brand als Endlichkeits-Zeichen deutet51s, verweist Guy de
Tervarent erneut auf eine Textstelle der klassischen Mythologie5!7: In Statius' (40-96 n.
Chr.) Thebais, »Kampf um Theben, existiert im zehnten Buch des Epos ein Passus, der
sich sowohl auf die brennenden Ruinen, die sich im Gewdasser spiegeln5:8, als auch,
wiederholt, auf die aberwitzigen Gestalten auf der vorderen Uferseite libertragen lasst:

Ringsum sieht man schweifende Traume in zahllosen Gestalten, wahre vermischt mit
falschen und diistere neben reizenden, die dunkle, nachtliche Schar; sie hdngen an Balken

511 Lukian: Wahre Geschichten. S. 88 [Kommentar des Herausgebers].

512 »Denn die Nacht und den Hahn, dessen Heiligtum in der Ndhe des Hafens steht, verehren sie von den
Gottern am meisten.« (Lukian: Verae Historiae. II. 33. Nach der deutschen Ubersetzung von Manuel
Baumbach, in Lukian: Wahre Geschichten. S. 61).

513 Zwanziger: Dosso Dossi. S. 109.

514 Vgl. Tervarent: Instances. S. 290.

515 So etwa von Eugenio Battisti vermutet. Vgl. Eugenio Battisti: L’antirinascimento. Mailand: Feltrinelli
1962.S.171. Freilich istin dem Gemalde ein katastrophaler Brand dargestellt, weshalb diese These Battistis
als hinféllig anzusehen ist.

516 Vgl. Borchhardt-Birbaumer: Imago Noctis. S. 316.

517 Vgl. Tervarent: Instances. S. 293.

518 Wie Guy de Tervarent anmerkt, ergibt sich die Beschreibung von einem Gewasser mit Flammen / Feuer
(»flumina flammis«) bei Statius aufgrund eines Fehlers bei der Reproduktion des Originaltextes; der Kopist
hatte diese Begriffe wohl aus einem vorherigen Vers iibernommen. Vgl. Tervarent: Instances. S. 293.

110



und Pfosten oder liegen am Boden. Diinner und schwacher Schimmer webt im Palast;
matte Lichter locken zum ersten Schlaf, ersterben mit sinkender Flamme.519

Felton Gibbons macht auf eine andere mogliche schriftliche Basis der Brand-Darstellung
aufmerksam. In Ovids Heroidess20, »Heldinnen«, das erdichtete Briefe von legendaren
Frauen an ihre vermissten oder fortgegangenen Manner umfassts21, wird im sechzehnten
Brief ein Traum der mit Paris schwangeren Hecuba geschildert. In ihrem Traum wird ihr

vorhergesagt, sie werde eine brennende Fackel gebaren:

[S]chwer schon war ihr Leib von einer ordentlichen Last. Da schien es ihr in einem
Traumbild, als bringe sie aus ihrem schwangeren Leib eine gewaltig flammende Fackel zur
Welt. Erschrocken erhob sie sich und berichtete die furchterregenden Erscheinungen der
dunklen Nacht dem greisen Priamus, der wieder den Sehern. Brennen werde vom Feuer
des Paris Ilion [= Troja, H. C.].522

Wieder sind es zwei Bestandteile in der verbildlichten Nacht-Allegorie, die mit diesen
Versen Ubereinstimmen: Erstens die Schlafende im Bildvordergrund, die in diesem Fall
Hecuba verbildlicht, und zweitens die brennende Vedute auf der gegeniiberliegenden
Uferseite, das konkretisierte Traumgesicht der Kénigin - das von Paris in Brand gesetzte

Troja.523

Das Traumgesicht der brennenden Stadt spiegelt sich in der Darstellung Battista Dossis
im Gewisser. Diese Wasser-Spiegelung ruft eine Auerung Aristoteles' ins Gedéchtnis:
Der antike Philosoph beschreibt im zweiten Kapitel seiner Schrift De divinatione per
somnum, wie er Traume als Abbilder im Wasser begreift. Wie an anderer Stelle dieser
Arbeit und im Kontext von Marcantonio Raimondis Stich Il sogno di Raffaello beschrieben
wurde>24, ist Wasser als ein weiterer moglicher >Traum-Marker<« zu benennen, durch
dessen naturgegebene Eigenschaft, Reflexionen auf der Wasseroberflaiche verzerrt,
unklar entfremdet erscheinen zu lassen, sich eine symbolische Affinitit zu Traumen

anbietet. Weiterhin herrschte seinerzeit der allgemeine Glaube vor, dass »die Bilder der

519 Statius: Thebais. X. 112-117. Nach der deutschen Ubersetzung von Otto Schénberger, in: Publius
Paphinius Statius: Der Kampf um Theben. Einleit, Ubers. u. Anm. von Otto Schénberger. Wiirzburg:
Konigshausen und Neumann 1998. S. 169.
520 Auch unter dem Titel Epistulae Heroidum, »Briefe von Heldinneng, bekannt.
521 Vgl. Gibbons: Dosso and Battista Dossi. S. 222.
522 Qvid: Heroides. XVI. 44-49. Nach der deutschen Ubersetzung von Detlev Hoffmann, in: Publius Ovidius
Naso: Heroides / Briefe der Heroinen. Lateinisch / Deutsch. Hrsg. u. iibers. von Detlev Hoffmann. Stuttgart:
Reclam 2000. S. 175.
523 Paris wird in dem Traum als Brandstifter Trojas, das Konigreich Hecubas und ihres Gatten Priamos,
gedeutet, worauthin Paris ausgesetzt wurde. Dieser, als Saugling der Wildnis ausgeliefert, iberlebte, indem
ihn eine Barin nahrte. Vgl. Ovid: Heroides. S. 336 f. Bereits 1539 fertigte Giulio Romano im Palazzo Ducale
in Mantua ein Fresko mit dem Bildmotiv der trdumenden Hecuba an; diese Darstellung unterscheidet sich
jedoch liberwiegend von jener Battista Dossis. Vgl. Gibbons: Dosso and Battista Dossi. S. 222.
524 Siehe Kap. I1.3.

111



Traume durch das fliissige Element in Form von Dampfen bewirkt werden, die aus dem

nassen, empfindsamen Herzen in das trockene und kalte Hirn aufsteigen«.>2>

Der Turm im linken Bereich des Bildhintergrundes erinnert, trotz der sich vom Original
unterscheidenden Hohe und Stauchung, entfernt an jene Wehrarchitektur, die der
Engelsburg in Rom vorgelagert ist. Angesichts des Umstands, dass die Stadtansicht in Un
sogno im Gegensatz zu den Figurendarstellungen im Vordergrund weniger konturiert und
vielmehr skizzenhaft wirkt, kann vermutet werden, dass es sich bei dem Turm um eine
Bezugnahme auf diese geschichtstrachtige romische Burg handelt.52¢ Die weiteren
Anbauten des Turmes sind durch die Dunkelheit nicht erkennbar, weshalb der hier
mogliche Hauptbau des Castel Sant’‘Angelo nicht zum Vorschein kommt.527
Moglicherweise handelt es sich hier also um eine Vedute Roms. Die gemeinsame
Darstellung der vermeintlichen Engelsburg und der iibrigen brennenden Gebaude fiihrt
zu der Annahme, dass das Katastrophengeschehen in dem Gemalde ein fiir die Geschichte
Italiens und das Papsttum einschneidendes Ereignis zeigt: Den »Sacco di Romag, die
»Pllinderung Roms« von 1527.528 Es ist wohl nicht zu weit gegriffen, dieses katastrophale
Ereignis als Trauma zu bezeichnen, das sich in der Frithen Neuzeit fest im kulturellen
Gedachtnis der Bevolkerung des italiensprachigen Gebietes verankert hat. Das
alptraumhafte Geschehen dieses >Pliinderungs-Traumas< wird in dem Traumbild und

dem Traumerleben der Schlafenden sichtbar gemacht.

I11.1.5 Zur Signifikanz des Traumes im Bildprogramm der Tageszeiten in den Stanze

Nuove

Die Bedeutsamkeit von Un sogno und des Zyklus der Tageszeiten in den Stanze Nuove fiir
die politische und moralische Gesinnungsreprasentation und herrschaftliche

Legitimierung des Herzogs Ercole II. d’Este manifestiert sich in gleich mehrfacher Weise

525 Bredekamp: Traumbilder. S. 63.

526 In einer Darstellung eines ebenfalls nicht wirklichkeitsgetreuen langlichen Turms als Teil des Kastells
wird eine Stadtansicht Niccold Polanis von 1459 gezeigt, die Rom als Himmlisches Jerusalem darstellen soll.
Siehe hierzu Jérg Garms: Vedute di Roma. Dal Medioevo all’Ottocento. Atlante iconografico, topografico,
architettonico. Neapel: Electa 1995. S. 23. In der insgesamt unrealistisch nachgebildeten Vedute sind neben
S. Angelo weitere, fiir Rom charakteristische Bauwerke auszumachen, die summarisch zu einem Bild vereint
wurden.

527 Moglicherweise beabsichtigte der Maler mit der abgednderten, fast skizzenhaften Darstellung des
Turmes und der nicht ausgefiihrten Wiedergabe des Kastellkerns den ratselhaften Charakter des Bildes zu
akzentuieren.

528 In der Engelsburg suchte Papst Clemens VII. zur Zeit der Zerstérung der Stadt durch deutsche, spanische
und italienische Soldner letztendlich vergebens Schutz.

112



- von der wesentlichen Struktur des gesamten Zyklus der Tageszeiten bis hin zu kleinen
Details des Nacht-Gemaldes von Battista Dossi.

Vorausgehend wurde die Funktion des Tageszeitenzyklus in den Stanze Nuove als
semantische Ubertragung des angestrebten konstanten Fortbestands der Este-Dynastie
zum einen und der Untermauerung des herzoglichen Symbols der Geduld zum anderen
bereits erlautert. Die politische Gesinnung des Fursten Ercole II., der seine humanistische
Lebensweise als Kennzeichen einer gut gefiihrten Politik propagierte, lasst sich in den
Konzepten der einzelnen Darstellungen nachvollziehen. Wie Bernhard Maaz in seinem
Aufsatz zu den verbildlichten Tageszeiten bereits plausibel ausgefiihrt hat, durchzieht der
Aspekt des Dienens alle diesem Zyklus zugehorigen Werke: Ganymed dient als
Mundschenk dem Gottervater Zeus, wahrend Aurora die Pferde des Sonnengotts
anspannt. Diana dient Endymion durch das Herbeifiihren von dessen ewiger Jugends29,
und Somnus wiederum bringt der Ruhenden den Schlaf530 - »die vielgestaltige Tugend des
Dienens [...] [ist ein] ideales Programm fiir einen Herzog, der sich als erster Diener seines
Staatsgebildes versteht.«531

Die Eigenschaft des Dienens ist hier dem Auftraggeber Ercole II. selbst zuzuteilen, da er
sich als herrschaftliches und tugendhaftes Oberhaupt in den Dienst stellt. Der von Maaz
benannte Umstand des Aufwartens in Battista Dossis Traumbild, der durch den Schlaf
bringenden Somnus erkennbar ist, wird durch eine weitere Besonderheit auf dem
Gemailde erginzt, das trotz seiner Kleinteiligkeit in seiner metaphorischen Ubertragung
auf die Politik Ercoles II. von grofder Bedeutung ist: Es handelt sich um die Darstellung des
auf einer Schildkrote reitenden Hummers (Abb. 33). Die Implikation des Christlichen
durch das Krebstier wird durch das Emblem auf der Fahne, das nicht deutlich zu erkennen
ist und sich lediglich erahnen lasst, unterstrichen: Es handelt sich, so meine These,
wahrscheinlich um das Emblem des Kirchenstaates, welches zwei diagonal tibereinander
gekreuzte Schliissel zeigt. Der Hummer steht hiernach womdéglich fiir den zu
Herrschaftszeiten Ercoles II. amtierenden Papst Paul III. Nach seiner Amtsiibernahme
1534 strebte Paul III. in der Nachfolge von Papst Clemens VII. nach der verheerenden

Pliinderung 1527 den Wiederaufbau Roms an und verfolgte, mit den Worten Jacob

529 Vgl. Maaz: Denkbilder. S. 414.
530 Bernhard Maaz begriindet das Verhaltnis des Dienens zwischen Somnus und der Schlafenden insofern
nicht vollig korrekt, als der Autor den Schlafgott als Austreiber tibler Traume definiert. Vgl. Maaz:
Denkbilder. S. 414. Der mythologischen Grundlage nach ist Somnus jedoch derjenige, der den Schlaf und mit
ihm die Traume erst herbeifiihrt.
531 Maaz: Denkbilder. S. 414.

113



Burckhards, »eine ganz neue regenerierte Hierarchie, welche [...] im Bunde mit den
katholischen Fiirsten [...] ihr Hauptgeschaft aus der Wiedergewinnung des Verlorenen
macht.«532

Die beinahe unscheinbare Schildkréte in Un sogno als Sinnbild fiir Herzog Ercole II. dient
dem >Pontifex-Hummer« als Reittier und unterstiitzt diesen im Kampf gegen das Bose,
welches hier metaphorisch mit einem froschdhnlichen Tier, das auf einem Vogelwesen
sitzt, kenntlich gemacht wird. Die zentrale Positionierung im Bild verstirkt den
bedeutsamen Charakter des Verhaltnisses von Papst und Herzog, das in der Nacht-
Allegorie Dossis einer Fabel gleich mit Tiergestalten dargestellt wird. Die Art des hier
verbildlichten Kampfes des >Guten gegen das Bodse« erinnert in seiner Gestaltung an
Darstellungen des heiligen Georg, der gegen einen Drachen kdmpft.533

In seiner linken Schere hdlt der Hummer einen Schild, den er wehrhaft in Richtung des
Katastrophengeschehens auf der gegeniiberliegenden Uferseite und gegen das bizarre
Vogel-Froschduo streckt. Ankniipfend an die in der Bildanalyse gedufderte These, es
handele sich hier um die Darstellung des im Zuge des Sacco di Roma von 1527 in Brand
gesetzten Roms, fiigt sich das Bild eines den Papst unterstiitzenden und gegen das Unheil
- etwa die feindlichen Soldner - kdmpfenden Herzogs zu einem stimmigen Ganzen
zusammen. Vor dem Hintergrund der mehrfach sinnbildlich besetzten Tierdarstellungen
ist zu vermuten, dass das Christliche, das bereits durch das Krebstier und die
Pontifikatsflagge impliziert wird, moglicherweise auch durch den am rechten Rande des
Nachtgeschehens befindlichen Hahn angedeutet wird - hat doch der Hahn selbst als
Zeichen fiir die Auferstehung Christi zusatzlich eine ikonographische Tradition.534 Er kann
hier ferner als Symbol eines christlichen Imperiums gedeutet werden, welches nach den
Niederlagen in der Vergangenheit unter gemeinsamer Fiihrung neu erwacht.

Die Wiirdigung und Unterstiitzung des Papstes durch Ercole II., der als Sohn der - wenn
auch unehelichen - Papsttochter Lucrezia Borgia bereits einen familidren Bezug zum
katholischen Klerus hat, zeigt sich in dem Gemalde Dossis als eine Form der Gefalligkeit.
Im Unterschied zu den zuvor angesprochenen Ausdrucksformen des Dienens in den
Tageszeiten-Allegorien ist hier der Herzog nicht fiir sein Volk als Staatsmann tatig,

sondern begibt sich fiir den Papst als untergeordnetes Regierungsoberhaupt in eine

532 Jacob Burckhardt: Die Kultur der Renaissance in [talien. Ein Versuch. Neudruck der Urausgabe. Durchges.
von Walter Goetz. Stuttgart: Kroner 1952. S. 117. Vgl. hierzu auch Kenneth Gouwens: Remembering the
Renaissance. Humanist Narratives of the Sack of Rome. Leiden: Brill 1998. S. 168.
533 Ich danke Christian Quintes fiir diesen Hinweis.
534 Vgl. Kretschmer: Lexikon der Symbole. S. 174.

114



Position der Ergebenheit. Die durch Battista Dossi in symbolischer Form dargestellte
Unterwiirfigkeit Ercoles II., unter dessen Regierung inquisitorische Mafinahmen
durchgefiihrt wurden, lief3e sich dariiber hinaus durch einen weiteren Aspekt begriinden.
Wie zuvor erwdhnt, war die Ehefrau des Herzogs, Renée de France, eine Anhdngerin des
Protestantismus - eine Tatsache, die Ercole deutlich zuwiderlief. Es erscheint deshalb
nicht abwegig, die Schlafende mit ihren muskulésen Armen als die franzdsische
Konigstochter Renée zu deuten, die als willensstarke Frau unter Kontrolle gehalten
werden sollte. Uber die schlafende Renée im Vordergrund wacht Somnus
beziehungsweise Ercole II. Die brennende Stadt, als moglicher Vorbote einer nahenden
Katastrophe, liegt im Hintergrund. Das Erwachen der Ruhenden kénnte eine Zuspitzung
des Konfliktes bedeuten. Dies wird verstarkt durch den sorgenvollen Blick des Bartigen
auf den Hahn - wohl eine Anspielung auf Frankreich - und ebenso ein Anzeichen fiir eine

mogliche Gefahr.

Der Bezug des Dargestellten zum Auftraggeber Ercole II. d’Este wird iiber die bisher
genannten und entscheidenden Aspekte hinaus durch inhaltliche Verbindungen zur
antiken mythologischen Literatur zum Traum hervorgehoben. Bernhard Maaz zeigt die
Verbindungslinien der tierischen (Misch-)Wesen zu Icelus aus den Metamorphosen Ovids
auf. Dort erscheinen die Tiergeschopfe nur den Himmlischen, die den Traumgott »Icelus«
nennen, wihrend sie den Menschen, die den Gott »Phobetor«, »Schrecken«, rufen,
verborgen bleiben. Da sich Icelus, so Maaz, Ercole Il. als Besitzer des Bildes in Gestalt der
Tiermischgeschopfe zu erkennen gibt, sei dieser einer der Himmlischen, wahrend sich der
Traumgott den Irdischen (auf der anderen Uferseite?) durch ein Katastrophengeschehen
offenbare.535

Auch in weiterer Hinsicht deutet das Traum-Thema mittelbar auf den Herzog hin. Der
Traum wurde zur Zeit der Renaissance als ein durchaus ambivalentes Faszinosum
angesehen. Von entscheidender Bedeutung war der in der Theologia Platonica durch
Marsilio Ficino gedufierte Gedanke, der an das Ideengut des antiken Neuplatonikers
Synesius von Kyrene ankniipfte: Der ein sittsames und lasterfreies Leben fiihrende
Mensch sei in der Lage, wahrend des Schlafes, eine der sieben Formen der vacatio animae,
und im Zustand des Traumes eine Einflussnahme durch das Goéttliche zu erfahren.s36

Ercole II. beanspruchte wohl dieses Privileg, da er sich als tugendhafter und

535 Vgl. Maaz: Denkbilder. S. 410.
536 Siehe hierzu die Ausfithrungen in Kap. I

115



gottzugewandter Mensch fiir sein Amt als herrschende Personlichkeit bestatigt sah.
Uberdies ist die Eigenschaft des Schlafens selbst eine Form des geduldigen Wartens (auf
den anbrechenden Morgen). Auf diese Weise manifestiert sich in der Darstellung dieser
natiirlichen physischen Aktivitdt das Motto des Este-Herzogs: So wie die Schlafende in
dem Gemalde sich nicht von dem beunruhigenden Geschehen, das sie umgibt, aus der
Ruhe bringen lasst, so beabsichtigt auch der Fiirst, selbst in politisch angespannten
Situationen, mit Ruhe und Bedachtsamkeit zu walten.s37

Die Thematik von Schlaf und Traum scheint sich mit den gemalten Tageszeiten in den
»neuen Gemachern«, wenn auch nur mittelbar, in Verbindung bringen zu lassen. Das
Battista Dossi zugeschriebene Bild Il Mattino, das schon in den frithen Forschungen tiber
Un sogno als Pendant dieses Gemaldes erachtet und bestatigt wurde, wird insofern in die
Nahe des Traumes geriickt, als der Morgen als eine die Nacht beendende Entitat direkt
mit dem Beenden des nachtlichen Traumes verkniipft ist - wie hier durch den Hahn
symbolisiert wird. Ferner gilt der Morgen bereits in den antiken Lehren als giinstigste
Tageszeit zum Empfangen klarer und wahrheitsbehafteter Traume - ein Gedanke, der
sich wiederum auf den Herzog iibertragen lasst. Das Morgenbild kann eher als Un sogno
mit einer eindeutigen mythologischen Grundlage in Verbindung gebracht werden und
baut sich nicht, wie es bei dem Nachtbild der Fall ist, aus mehreren mythologischen
Erzahlstrangen auf. Der Kontrast zwischen dem unwirklichen Charakter des Traumes und
der wahrheitsgetreuen Konnotation der Wachwirklichkeit - wie bei Il Mattino symbolisch
dargestellt - wird somit auch semantisch wirksam; Schein und Wahrheit werden

einander gegeniibergestellt.

Das Bild Il Giorno, iiber dessen eindeutige Zuordnung es bis in die jiingste Forschung
hinein keine Gewissheit gibt, liefe sich in beiden Versionen des vermuteten
Darstellungsinhalts ebenfalls mit dem Traum in Verbindung bringen. Bei der Moglichkeit
des »Apoll auf dem Sonnenwagen« entsprache die Verkniipfung einem dhnlichen Prinzip
wie dem des Morgen-Bildes; als Lichtbringer beendet Apoll die Nacht mit den ihr eigenen
Komponenten wie dem Schlaf und dem Traum. Der Gott des Lichts bildet trotz oder
gerade aufgrund seiner Divergenz zur Nacht gleichsam eine Einheit mit dieser. Bei einer,

wie von Bernhard Maaz diskutierten, moglichen Identifikation des noch heute in der

537 Ferner ldsst sich ebenso der Hahn mit dem Wesen des Herzogs in Verbindung bringen: Der Vogel kraht
noch nicht und wartet geduldig auf seinen Einsatz.

116



Dresdner Gemaldegalerie existenten Gemaldes Il ratto di Ganimedes3s, ergdbe sich die
Verkniipfung des bildkiinstlerisch Dargestellten fiir die Entitdten Traum und Tag durch
eine semantische Parallele: Gleich wie die Schlafende von Somnus in eine andere, nicht
greifbare Welt - eine Traumswelt - expediert wird, so wird auch Ganymed von Zeus zum
Olymp, in die Gottersphare erhoben.>3?

Bei dem Bild Diana und Endymion, das den in den Rechnungsdokumenten nicht
erwahnten »Abend« versinnbildlichen koénnte, ergibt sich die Nahe zum Traum
nachvollziehbar durch die gezeigten mythologischen Figuren - versetzt doch der
Gottervater Zeus Endymion in einen stetigen Schlaf, sodass dieser ewige Jugend erhalt

und Diana (Selene) des nachts ihre Liebe zu ihm ausleben kann.

Der in den fiir Herzog Ercole II. d’Este geschaffene und seinerzeit in den »stancie noue«
befindliche Tageszeitenzyklus gestaltet sich folglich als eine >mise en abyme des Traumes,
der in dem Zyklus stets andeutungsweise wiederkehrt und in Battista Dossis Nachtbild

seine explizite Darstellungsform findet.540

I11.1.6 Zwischenfazit

Aus der Notion einer Nachtdarstellung entsteht ein aus mannigfachen, der Nacht, dem
Schlaf und dem Traum affinen Elementen zusammengefiigtes Gesamtbild, das mit dem
furstlichen Auftraggeber in Bezug gesetzt werden kann. Es wiare sicher moglich gewesen,
die bildlich gemachte, allegorische Nacht im Tageszeitenzyklus in den Stanze Nuove als
Bild der wie aus der antiken Kunst tradierten Personifikation der Nacht mit den S6hnen
Hypnos und Thanatos zu ihrer Rechten und zur Linken darzustellen. Die Nachtallegorie,
Un sogno, zeigt jedoch eine Komposition, die sich aus verschiedenen, der Nacht, dem
Traum und dem Schlaf nahestehenden Bestandteilen zusammensetzt. Durch die
Darstellung der Schlafenden schafft Dossi zundchst ein Zitat der Notte-Skulptur
Michelangelos in S. Lorenzo und nimmt somit zeitgendssischen Bezug auf diese innovativ

geschaffene Nachtfiguration. Zugleich setzt er diese noch junge, michelangeleske

538 Die Komposition dieses Gemaldes bietet die Moglichkeit, es in Anbetracht einer 1532 entstandenen
stilistisch ahnlichen Zeichnung Michelangelos vom Raub des Ganymed ebenfalls, wie auch die Schlafende in
Un sogno, als einen Hinweis auf diesen Kiinstler aufzufassen.
539 Dijeser Aspekt wurde in Kap. II.3 im Kontext eines von Alessandro Allori bemalten Kopfendes
angesprochen, auf dem der Raub des Ganymed durch Zeus mit die mythologische Szene umgebenden
ornamentalen Grotesken gezeigt ist.
540 Die Selbstreferenz des Traumes im Zyklus der Tageszeiten ist hier nicht auf formaler, sondern auf
inhaltlicher Ebene aufzufassen. Zu einer allgemeinen Definition des mise en abyme-Begriffes sieche Werner
Wolf: Mise en abyme. In: Metzler Lexikon. Literatur- und Kulturtheorie. Ansétze - Personen - Begriffe. Hrsg.
von Ansgar Niinning. 5., akt. u. erw. Aufl. Stuttgart: Metzler 2013. S. 528 f.

117



Nachtikonographie fort und tragt somit durch die offensichtliche Bezugnahme zu ihrem
Fortleben in der Malerei bei. Mdglicherweise verweist die gesamte Konzeption des
Tageszeiten-Zyklus in den Este-Gemachern auf Michelangelos Arbeit an den
florentinischen Grabmalern. Damit konnte ferner eine semantische Parallele Ferraras zur
machtvollen Medici-Dynastie gezogen werden - wie die Medici in Florenz, so stellten sich
die Este als ebenso einflussreiches Herrschergeschlecht in Modena, Ferrara und Reggio

dar.

Battista Dossi suggeriert mit seiner Bezugnahme nicht nur, dass er seine Malerei in eine
Traditionslinie mit Michelangelo stellt, sondern er zitiert auch weitere Kiinstler der
Renaissance. Eine offensichtliche formale Anlehnung an die schlafende Nymphe auf
Marcantonio Raimondis Stich Satyr entdeckt eine schlafende Nymphe ist deutlich
erkennbar. Uberdies wird der schlafende Frauenkoper zum motivischen Marker der
Nacht und somit des Traumes. Die Nachtallegorie manifestiert sich demnach nicht nur als
solche in Form einer Personifikation, sondern auch mit einer Fiille ihr zugehoriger
Komponenten; der Traum wird durch grofdtenteils mythologische Allusionen und durch
Bildinhalte, die eine formal-assoziative Verbindung zu diesem Faszinosum erkennen
lassen, dargestellt.

Un sogno wird zur Statte eines bewegten Nacht- und Traumgeschehens. Bildlich fassbar
gemacht wird die atmospharische Nacht mittels der bewusst eingesetzten Lichtquellen
auf dem Gemalde, dem Mond und, mit Riickgriff auf niederlandische Nachtdarstellungen,
dem im Hintergrund lodernden Brand.

Im Traum-Gemalde Battista Dossis vermischen sich bildlich gemachte Anspielungen auf
verschiedene antike, traumbezogene, oft mythologische Textstellen, phantastische
Bildelemente und allegorische sowie atmosphérische Nachtdarstellungen. Es ist gerade
diese Besonderheit des Gemaldes, das mit seiner innovativ zusammengestellten
Bildkomposition den Rezipienten in den Bann zieht und nicht mehr nur eine Wiedergabe
der atmosphdrischen und allegorischen Nacht prasentiert. Stattdessen kann es auch und
vor allem als eine Verbildlichung des Traumes oder einer Traumwelt angesehen werden,
die durch ihren enigmatischen Anschein und teils fremdartig wirkenden Komponenten
verschiedenste Interpretationsmoglichkeiten zuldsst. Unter dem Begriff der
Nachtallegorie im Zyklus der Tageszeiten offenbart sich das Traumsujet aufgrund seines
von Natur aus fehlenden Nachbildungscharakters und der ebenso in mythographischen
Handbiichern nicht festgeschriebenen Ikonographie dieses Faszinosums als ein

118



kiinstlerisches Experimentierfeld. Hierin konnte der Maler seinen kreativen Eigensinn,
seine kiinstlerische Fertigkeit und seine Kenntnis iiber formal-assoziative Beziige auf dem
Gebiet Nacht und Traum unter Beweis stellen. Als produktionsasthetisches Mittel
verkniipfte Battista Dossi die verschiedenen traumaffinen Bild- und Textbeziige
miteinander. Durch den Bruch mit herkdmmlichen Darstellungskonventionen einer
Allegorie der Nacht war dem Schopfer des Bildes allem Anschein nach daran gelegen,
zusatzlich gewisse, dem Zeitgeschmack entsprechende Bildmittel aufzugreifen.

Die autonom fungierenden Phantasie-Wesen stellten die neu gesetzten Mafdstdbe der
Naturnachbildung als asthetische Hochleistung in der italienischen Renaissance-Malerei
in Frage; gleichwohl hat ihre Darstellung ihre Legitimation in den literarischen
Erzdhlungen der antiken Mythologie. Diese war fiir die Renaissance freilich eine »der
formenden Krifte der neuen Kultur«.541 Vor allem aber findet die Darstellung der
Geschopfe in ihrem widernatiirlichen Erscheinungsbild ihre Rechtfertigung durch das
Thema des Traumes selbst, in dem ebenfalls die in der Wachwirklichkeit geltenden
Gesetze aufder Kraft gesetzt werden.

Es ist Battista Dossi auf ingeniose Weise gelungen, mit Un sogno formale und
ikonographische Vorbilder, teils aus jiingster Zeit, zusammenzufiigen und mit dem Bild
eine Gesamtkomposition zu schaffen, die mit den Themen Schlaf, Traum und Nacht in
Verbindung gebracht wird.

Man kann sicher behaupten, dass das Gemalde mit dem in der Forschung stets nicht
einheitlichen Titel wie Un Sogno, La Notte oder Allegoria della Notte als Wissensbild tiber
den Traum zu bezeichnen ist. Im Vorangegangenen wurde gezeigt, dass in dem Gemalde
zum einen durch die phantastischen Bildinhalte und die nachtliche Atmosphare eine
Verkniipfung zu Traumen evoziert wird. Zum anderen werden unterschiedliche
inhaltliche Impulse von antiken und rinascimentalen literarischen Traumbeziigen und
Traumlehren zu einem synkretistischen Gesamtbild verflochten. Es ist nicht nur das
Wissen iiber den Traum, also der mythologische und historische Bezug zu diesem, der
sich im Dargestellten manifestiert, sondern auch das Wissen tiiber die Assoziation zum
Traumsujet, das durch gestalterische wund >neu-ikonographische< Bildmittel

hervorgerufen wird - wie zum Beispiel die durch ihre Skurrilitdt einer Pseudo-Realitat

541 Bodo Guthmiiller: Studien zur antiken Mythologie in der italienischen Renaissance. Weinheim: Acta
Humaniora 1986. S. IX.
119



zugeordneten Wesen sowie die atmospharische und auch die personifizierte Form der
Nachtdarstellung.

In beispielloser Weise gelang es dem Maler, die Traumbeziige zu einer Art der politischen
Ikonographie Ercoles II. werden zu lassen, indem er die Gesinnung des Este-Herzogs auf
vielfaltig emblematische und enigmatische Weise in eine bildkiinstlerische Form
umgesetzt hat. Die Reprasentation der flirstlichen Moral- und Herrschervorstellung zeigt
sich in Un sogno in Form eines Wissensbildes tiber den Traum. Dieses steht nicht zuletzt
insofern mit der Person Ercole II. in direktem Zusammenhang, als es durch den Ausdruck
der Fiille an humanistischem Wissen als Hommage an den Estensischen Herzog aufgefasst
werden kann, der seine Position durch seine auf humanistischer Bildung beruhende,
tugendhafte Politik legitimierte.

Gangigere Visionsdarstellungen politischen Charakters dienten meist dazu, dem
weltlichen Betrachter die durch Gott gegebene Legitimation eines sdkularen oder
kirchlichen Oberhauptes zu vermitteln. Auch das Traumbild Battista Dossis wurde - und
dies fithrt zum nachsten Aspekt des nonkonformistischen Charakters dieses Gemaldes -
von einer herrschaftlichen Personlichkeit in Auftrag gegeben, offenbar mit dem Ziel, eine
politische Ikonographie erkennbar werden zu lassen. Mit grofsem Erfindungsreichtum
gelingt es dem Maler Battista Dossi, das Bild zu einem reprasentativen Trager der
politischen und moralischen Gesinnung dieser herrschaftlichen Obrigkeit werden zu
lassen. Hierin manifestiert sich die humanistisch gepragte Zusammensetzung durch
klassisch-antike, aber auch rinascimentale Text- und Bildbeziige sowie gleichzeitig die
darin eingebundene Implikation der politischen Einstellung eines sich seiner
Tugendhaftigkeit rihmenden Herrschers. Im Wesentlichen werden Muster
(macht)politischer Grundhaltungen und Interessen durch einen >Traum-Filter< zum
Ausdruck gebracht.

Durch die Kreation dieses bis dahin und in dieser Form wohl einmaligen Traumbildes54+2
wird ein Bezug zu dem Auftraggeber selbst hergestellt, indem symboltrichtige
Bildelemente, wie etwa Hummer und Schildkréte, in das collagenhaft aufgebaute Traum-
Gemalde eingewoben werden. Die Einbindung dieses fiir eine Herrschaftsreprasentation

nicht geldufigen Sujets in ein ebenfalls uniibliches Ausstattungsprogramm, dem Zyklus

542 Die Moglichkeit einer direkten Bezugnahme auf eine zerstorte flimische Darstellung in der Art von Un
sogno, die Guy de Tervarent zur Sprache bringt (vgl. Tervarent: Instances. S. 294), wird weiterhin ungeklart
bleiben. Gesetzt den Fall, dass eine derartige Referenz fiir diese Malerei Battista Dossis Bestand hitte, so
bleibt doch weiterhin die ingenidse Fertigkeit des Malers herauszustellen, das traumaffine Bildgeschehen
mit der flrstlichen Repréasentation zu verbinden.

120



der Tageszeiten als »humanistisches Tugendbild«543 fiir fiirstliche Raumlichkeiten, wirft
Fragen auf. Es lasst die Vermutung zu, dass in den herzoglichen Stanze Nuove das Konzept
des Tageszeitenzyklus vor allem deshalb gewdhlt wurde, um die Darstellung des seit Ende
des flinfzehnten Jahrhunderts in humanistisch gelehrten Kreisen vieldiskutierten
Traumes in bildhafter Form realisieren zu konnen. Dariiber hinaus kann das Programm
der Tageszeiten als moglicher Teil einer Suchbewegung fiir eine passende, die Tugend der
Geduld versinnbildlichende Bildsprache aufgefasst werden, die bis zu diesem Punkt noch

nicht entwickelt worden war.

Das Werk Un sogno, in dem der Traum zu einem Sinnbild guter Herrschaft wird, ist nicht
allein deshalb als Traumbild zu bezeichnen, weil sich in ihm unterschiedlich geartete
Allusionen auf die Nacht und den Traum zusammenfinden. Es ist dariiber hinaus ein
komplexes Traum-Konstrukt, welches eben durch die collagenhafte Zusammensetzung
von in ihrer urspriinglichen Form unabhidngig bestehenden Inhalten tatsdchlichen

Traumen gleicht, da diese doch ebenso ratselhaft und kaprizios zusammengefiigt sind.

543 Maaz: Denkbilder. S. 415.
121



II1.2 Kardinal Alessandro Farnese im Angesicht des Schlafes - Das Fresko Casa del

Sonno (1562) von Taddeo Zuccari in der Camera dell’Aurora

I11.2.1 Einleitung und Forschungsstand

Das folgende Kapitel ist einer traumaffinen Auftragsarbeit gewidmet, die etwa zwanzig
Jahre nach Battista Dossis Un sogno geschaffen wurde. Es handelt sich um das
rundférmige Fresko Casa del Sonno, »Haus des Schlafes« (siehe Abb. 4), das Taddeo
Zuccari zu Beginn der 1560er-Jahre fiir Kardinal Alessandro Farnese schuf. Casa del Sonno
ist Teil der Programmmalerei fiir das Schlafzimmer des Kardinals, das als Camera
dell’Aurora bezeichnet wird. Entgegen der offensichtlich fehlenden schriftlich fixierten
invenzione fiir den Tageszeitenzyklus in den Stanze Nuove Ercoles II. mit Battista Dossis
Un Sogno, ist fir die Camera dell’Aurora, »Zimmer der Morgenrote«, und somit fiir die
Darstellung Casa del Sonno als Teil des Schlafgemachs eine Bilderfindung existent. Giorgio
Vasari hat diese in seine Biographie iiber Taddeo Zuccari einflieRen lassen.>#4 Die
programmatische Niederschrift fiir das Schlafzimmer des Kardinals, die durch den
Gelehrten und engen Vertrauten Alessandro Farneses, Annibale Caro, zu einem
erheblichen Teil auf der Grundlage mythographischer Handbiicher verfasst wurde, gibt
Aufschluss iiber die Leitidee fiir die Decken- und Wandmalereien in der Camera
dell’Aurora. Wie Clare Robertson in ihrer Publikation iiber Annibale Caro bemerkt, lassen
derartige mythographische Nachschlagewerke, wie Vincenzo Cartaris 1556 erschienenes
Buch Le imagini con la spositione de i dei degli antichi, die Tatigkeit humanistischer Berater
dem dufderen Anschein nach zu Unrecht entbehrlich wirken:

[[In fact the manuals, far from making learned advisers unnecessary, seem to have
encouraged them to flourish and enabled them, moreover, to devise programmes that
were quite unprecedented, worthy indeed to be characterized as »>invenzioni
ingegnose«.545

Fiir die invenzione im besagten »Zimmer der Morgenrote« griff Caro neben den Imagini
Cartaris, das dem Humanisten nachgewiesenermafien bekannt wars4¢ und eine seiner
Hauptquellen darstellte, auch auf andere Nachschlagewerke filir sinnbildhafte
Darstellungen zuriick, wie etwa auf ein weiteres Werk Cartaris, Il Flavio, Boccaccios

Geneologia de gli dei sowie Giraldis De deis gentium. Dariiber hinaus kombinierte der

544 Giorgio Vasari: Le vite de’ piu eccellenti pittori sculptori e archtettori nelle redazioni del 1550 e 1568.
Bd. 3. Hrsg. v. Rosanna Bettarini. Florenz: Sansoni 1997. S. 576-585.
545 Clare Robertson: Annibal Caro as iconographer. Sources and method. In: Journal of the Warburg and
Courtauld Institutes 45 (1982).S.160-181. S. 161.
546 So in einem Briefan Panvinio vom 27. Februar 1558 von Annibale Caro geduf3ert. Vgl. Robertson: Annibal
Caro. S. 161.

122



Urheber des Programms Darstellungsempfehlungen fiir bestimmte Allegorien der
verschiedenen Kompendien miteinander und griff auf antike literarische Primarquellen
zuriick.547 Fernerhin kreierte Annibal Caro selbst, wie aus dem Programm hervorgeht,
Gestaltungsvorschlage fiir Sinnbilder, denen es seinerzeit an entsprechender

mythographischer Grundlage mangelte.

Trotz der Vorgaben an den Maler blieb diesem bei der bildkiinstlerischen Durchfiihrung
dennoch geniigend Raum fiir eigene Interpretationen, das Niedergeschriebene in eine
gestalterische Form umzusetzen. Dies zum einen, da es sich bei den »Empfehlungen«548
um eine Fiille unterschiedlicher Darstellungsmoglichkeiten von Personifikationen und
Gottheiten handelte, die von den Kiinstlern keineswegs ganzlich umgesetzt werden
konnten549, wie auch schon Vasari in seiner Vita des Taddeo Zuccari anmerkt:

Ma ancora che tutte queste belle invenzioni del Caro fussero capricciose, ingegnose e
lodevoli molti, non poté nondimeno Taddeo mettere in opera se non quelle di che fu il
luogo capace, che furono la maggior parte.5s0

Zum anderen forderte der humanistische Berater des Kardinals Taddeo Zuccari an
verschiedenen Stellen der Programmschrift dazu auf, nach eigenem Ermessen aus den
niedergeschriebenen Vorschldgen auszuwdhlen®5! und dariiber hinaus, zumindest bei
eher nebensachlichen Gestaltungen, von seiner eigenen Vorstellungskraft Gebrauch zu
machen.>52 Vasari lobt die Malereien Taddeo Zuccaris, die er in dem

Kardinalsschlafzimmer geschaffen hat: »Ma quelle che egli [=Taddeo, H. C.] vi fece furono

547 Vgl. Robertson: Annibal Caro. S. 161 u. 163.

548 Zehnpfennig: >Traum« und »Vision«. S. 92.

549 Vgl. Robertson: Annibal Caro. S. 170.

550 Vasari: Le vite. S. 585. - »Wenn auch all diese schonen Erfindungen Caros phantasievoll, geistreich und
sehr lobenswert waren, konnte Taddeo nur die zur Ausfiihrung bringen, die der Raum faf3te, was allerdings
der iiberwiegende Teil davon war.« Deutsche Ubersetzung von Victoria Lorini, in: Giorgio Vasari: Das Leben
des Daniele da Volterra und des Taddeo Zuccaro [Le vite de' piu eccellenti pittori, scultori e architettori,
Quinta parte (1550)]. Neu iibers. von Victoria Lorini. Hrsg., komm. u. eingel. von Christina Irlenbusch. Berlin:
Wagenbach 2009. S. 107. Im Weiteren werden die Ubersetzungen ins Deutsche durch Victoria Lorini mit
der Sigle »VL« kenntlich gemacht.

551 So etwa bei der Empfehlung fiir die aufwandige Gestaltung des der Nachtfigur beigeordneten Okeanos:
»se non [potete realizzare tutto cio, H C.] con tutte queste cose, almeno con alcune, secondo lo spazio che
averete, che mi par poco a tanta materia.« Vasari: Le vite. S. 580. - »Wenn lhr dies auch wegen des Platzes,
der mir fiir solche Materialfiille zu wenig erscheint, nicht alles werdet verwirklichen kénnen, so doch
wenigstens einiges davon.« (VL. S. 100).

552 Nachdem Caro gegen Ende des Briefes auf die Gestaltung des die Hauptdarstellungen abschlieffenden
Frieses eingegangen ist, schlief3t der Literat hierzu: »Ma per non esser cose che abbino bisogno di essere
descritte, lasso che voi ve I'imaginiate a vostro modo, sapendo che i pittori sono per lor natura ricchi e
graziosi in trovare di queste bizzarrie.« (Vasari: Le vite. S. 585). - »Da es sich aber um Dinge handelt, die
keiner Beschreibung bediirfen, iiberlasse ich es Euch, sie auf Eure Art auszudenken, denn ich weif3, daf
Maler im Ersinnen solcher Wunderlichkeiten von Natur aus Reichtum und Anmut besitzen.« (VL. S. 106).

123



da lui condotte con molta grazia e bellissima maniera.«>>3 Federico Zuccari wird in der
Folgezeit die Schopfungen seines Bruders in Caprarola in seiner Schrift L’Idea de’ pittori,
Scultori e Architetti di Roma (1607) der Kategorie des »Disegno esterno prodottivo,
discorsivo, fantastico« zuordnen. Diese Rubrik umfasst laut dem jiingeren Zuccari all das,
»che la mente humana, la fantasia, & il capriccio di qual si voglia arte puo inventare.«55%
Es handelt sich also um Gestaltungen, »die nicht direkt in der Natur vorkommen, sondern
auf der Vorstellungskraft des Malers und Bildhauers beruhen«.>>> Auch das Fresko Casa
del sonno ist, so Zehnpfennig, zu den »erdachten Erfindungen««>>¢ zu zdhlen.

Im Brief Caros an Zuccari ist keine »enkomiastische[...] Funktion der Fresken«>>7
ersichtlich. Es ist eines der Ziele dieses Kapitels, im Fresko von Zuccari die mogliche
Verkniipfung zum Auftraggeber Alessandro Farnese zu untersuchen. Casa del Sonno ist
hierbei als Teil eines gesamtprogrammatischen Bezugssystems stets im Kontext zu den
weiteren Darstellungen in der Camera dell’Aurora und vor dem Hintergrund
raumfunktionaler Gesichtspunkte zu betrachten. Es soll dariiber hinaus analysiert
werden, wie versucht wurde, dieses abstrakte Faszinosum zum Ausdruck zu bringen.
Ferner erscheint hierbei die Frage interessant, ob und inwieweit dem Kiinstler, der wohl
ebenso selbst die erwahnten Mythographien hat konsultieren konnen>38, eine Moglichkeit

zur Entfaltung seines kiinstlerischen Einfallsreichtums gewahrt wurde.

In der Forschungsliteratur zu dem nahe der Stadt Viterbo gelegenen Farnese-Bau, in dem
sich die Camera dell’Aurora befindet, wurde hauptsachlich der architektonischen
Eigentiimlichkeit der Farnese-Residenz als Villenbau fortifikatorischen Charakters>>°
besondere Aufmerksamkeit zugestanden. Ebenso wurde die Innendekoration der
vornehmlich 6ffentlich-reprasentativen Raume ausgiebig erforscht. Clare Robertson hat

sich in ihrer Monographie Il Gran Cardinale5®® unter anderem mit der Innen- und

553 Vasari: Le vite. S. 585. - »Jene aber, die er [=Taddeo] dort schuf, waren mit grofder Anmut und in
wunderschonem Stil ausgefiihrt.« (VL. S. 107).
554 Federico Zuccari: L’ Idea de’ pittori, scultori ed architetti [Turin 1607]. In: Detlef Heikamp (Hrsg.): Scritti
d’arte. Florenz: Olschki 1961 (= Fonti per lo studio della storia dell’arte 1). S. 133-311. - »Diese dritte Art
ist jene, die all das reprasentiert, was der menschliche Geist, die Phantasie und das Capriccio in der Kunst
erfinden kann.« Ubersetzt von Oy-Marra: Mimesis und »phantasia«. S. 108.
555 Zehnpfennig: >Traum« und »Vision«. S. 96 f.
556 Zehnpfennig: >Traum«< und »>Visionc. S. 98.
557 Elisabeth Oy-Marra: Profane Reprasentationskunst in Rom von Clemens VIII. Aldobrandini bis Alexander
VIIL Chigi. Studien zur Funktion und Semantik romischer Deckenfresken im hdfischen Kontext. Miinchen:
Deutscher Kunsterlag 2005. S. 146.
558 Vgl. Robertson: Annibal Caro. S. 161.
559 Siehe hierzu die nachstehenden Ausfiihrungen.
560 Clare Robertson: »1l Gran Cardinale«. Alessandro Farnese, patron of the arts. New Haven: Yale Univ. Press
1992,

124



Aufiengestaltung des Palazzo Farnese in Caprarola beschaftigt, wobei die Autorin in ihrer
Publikation den Fokus auf das mazenatische Handeln des Kardinals legt. In ihrem Aufsatz
»Annibal Caro as an Iconographer: Sources and Method«>¢!1 hat Robertson auf der
Grundlage von Jan Seznecs Forschungen®62 die literarischen Quellen fiir das
Bildprogramm des Schlafzimmers von Alessandro Farnese, der Camera dell’Aurora,
umfassend herausgearbeitet. Die Erkenntnisse von Robertson werden in diesem Kapitel
aufgegriffen und stellenweise durch weitere mogliche Quellenbeziige ergianzt. Eine
profunde Betrachtung der Darstellung »Haus des Schlafes« durch Robertson erfolgt nicht.
Dieses eine von vier Rundfresken in dem »Zimmer der Morgenrote« wird in einem Beitrag
zur Erforschung der Malereien auf dem ovalen Deckenfeld durch Paolo Gasbarrisé3
ebenfalls nicht beriicksichtigt. Weil dieses Fresko in ein aufeinander abgestimmtes
Bezugssystem der Wandmalereien in der Camera eingebunden ist, bietet der Aufsatz
dennoch eine ergiebige Grundlage fiir die in diesem Kapitel angestellten Untersuchungen.
So steht die durch den Autor vorangestellte These, im Bildprogramm werde gleichnishaft
die Aussohnung des Dualismus zwischen der vom Neuplatonismus durchzogenen Gnostik
und Alchemie mit den Glaubenssatzen christlicher Frommigkeit impliziert, auch hier im
Vordergrund. Von speziellem Interesse ist dabei die Kontextualisierung von
Bildmotiv(en) und Auftraggeber. Dariiber hinaus offenbart sich durch die Ausfithrungen
Gasbarris die Erkenntnis, dass, ungeachtet einer detailliert {berlieferten
Programmschrift, die textunabhangige Symbolsprache des Dargestellten stets Raum zur
Interpretation bietet — »secondo una chiave di lettura per lo meno doppia, se non
tripla.«56* Marianne Zehnpfennig behandelt in ihrer Dissertationsschrift das Fresko Casa
del sonno in Kiirze, sieht aber ebenfalls von einer Kontextanalyse zum Auftraggeber ab.
Ihre Ausfiihrungen bilden jedoch ein wichtiges Fundament bei der ikonographischen
Betrachtung sowie bei der Frage nach den Darstellungsmoéglichkeiten des Traumsujets

durch das Medium der Malerei.

561 Robertson: Annibal Caro (siehe Anm. 545).

562 Jan Seznec: La survivance des dieux antiques. Essai sur le rdle de la tradition mythologique dans

' Humanisme et dans 'art de la Renaissance Paris: Flammarion 1980. S. 256-262. Robertson betont, dass
Seznec zwar richtigerweise Caros Imagini als Hauptquelle fiir das Programm voranstellt, ein grof3er Teil der
invenzione fir die Camera dell’Aurora jedoch ihren Ursprung in anderen mythographischen Handbiichern
des 16. Jahrhunderts hatten. Vgl. Robertson: Annibal Caro. S. 161 u. 163.

563 Paolo Gasbarri: La Stanza dell’Aurora nel Palazzo Farnese di Caprarola. Un caso di decorazione
alchemico-ermetica. In: Biblioteca e societa. 26 (2007) H. 1/2. S. 43-50.

564 Gasbarri: La Stanza dell’Aurora. S. 49.

125



Francesco Gandolfo geht in seiner Untersuchung der Camera dell’Aurora nicht ndher auf
das Fresko Casa del sonno ein. Sein Hauptaugenmerk liegt auf der gesamten
Deckenbemalung der Camera (Abb. 34), die er als »phantastisches Instrument«565, als
eine »Art Maschine zum Trdumen« - »una sorta di macchina per sognare«>%¢ - ansieht,
mittels derer der Schlafer zu spirituellen Spharen gelangen konne. Gandolfo betont in
seinem Beitrag zum Dekorationssystem in der Camera dell’Aurora>¢’ das Vorhandensein
von Gegensdtzen und sie verbindende Komponenten, die eine Art der Ausséhnung
zwischen den Polaritdten sowie einen zyklischen Ablauf und folglich Wiederkehr und

Bestandigkeit ermdglichen, wobei Schlaf und Traum als Schliisselelemente fungieren.

I11.2.2 Der Gran Cardinale Alessandro Farnese

Die Farnese galten zur Zeit der Renaissance als eine der bedeutendsten Dynastien im
italienischsprachigen Raum. Spatestens seit dem Pontifikat Papst Pauls III. (1534-1549),
ehemals Kardinal Alessandro Farneses%8, erlebte die Herrscherfamilie »den Gipfel ihres
Ansehens und ihrer politischen und wirtschaftlichen Macht«.56?

Der jlingere Alessandro Farnese und Namensvetter seines Grofdvaters Paul III. kam 1520
als Sohn Girolama und Pierluigi Orsinis in Valentano zur Welt. Die friihen Lebensjahre
Alessandros waren fiir die Farnese insofern von Wichtigkeit, als dessen Vater und
Grofdvater das Vermogen der Familie konsolidierten. Zusammen mit seinem Bruder
Ottavio genoss der elfjahrige Alessandro eine humanistische, theologische und juristische
Ausbildung am Internat »Ancarano« in Bologna. Im Zuge der Papsternennung seines
Grofdvaters im Oktober 1534 wurde Alessandro Farnese in den Dienst der
Familiendynastie gestellt. Bereits mit vierzehn Jahren bestimmte Papst Paul IIl. seine
Enkel Alessandro Farnese und Guido Ascanio Sforza als »blutjunge[...] Nepoten«570 zu

Kardindlen.>7! Ein Jahr spater, 1535, wurde Alessandro zum Vizekanzler der Heiligen

565 »strumento fantastico«. Gandolfo: Il »Dolce Tempo«. S. 234.

566 Gandolfo: Il »Dolce Tempo«. S. 218.

567 Siehe Gandolfo: Il »Dolce Tempo«. S. 199-235.

568 Gemeint ist hier Alessandro Farnese der Altere, von dem in dieser Arbeit, falls nicht explizit angemerkt,
ausschlieflich als (Papst) Paul III. gesprochen wird. Sein gleichnamiger Enkel und Kardinalnepot, dem als
Auftraggeber des in diesem Kapitel behandelten Werks besondere Aufmerksamkeit zukommt, wird
durchgehend als Alessandro Farnese betitelt.

569 Margherita Azzi Visentini: Die italienische Villa. Bauten des 15. und 16. Jahrhunderts. Stuttgart: Deutsche
Verlagsanstalt 1997. S. 185. Vgl. hierzu auch Robertson: »Il Gran Cardinale«. S. 9.

570 Massimo Firpo: Der Kardinal. In: Eugeno Garin (Hrsg.): Der Mensch der Renaissance. Frankfurt am Main:
Fischer 1996. S. 79-142. S. 129.

571 Zum Nepotismus und seiner Signifikanz seit der Amtszeit Alessandro Farneses und der ihm
iibertragenden »Fiihrung der diplomatischen Korrespondenz« (Oy-Marra: Profane Repréasentationskunst.
S. 10) siehe Oy-Marra: Profane Reprédsentationskunst. S. 10 u. Robertson: »Il Gran Cardinale«. S. 9. »Dem

126



Romischen Kirche ernannt. Auf diese Weise wurde ihm »- nach dem Papst - [der]| hochste
Rang in der kirchlichen Hierarchie verliehen.«°72 Ferner bekleidete er noch weitere
hochgestellte Amter. So wurde er etwa im Jahr seiner Kardinalsernennung zum
Kardinaldiakon von Sant’Angelo designiert, war unter anderem Gouverneur von Spoleto
(1534) und Tivoli (1535) sowie Administrator von Jaén (1535-1537) und Ancona (1538,
1585). 1540-1565 war er als papstlicher Legat von Avignon tdtig und hatte dartiber
hinaus den Posten als Kardinalbischof von Sabina (1564), dann Frascati (1565), Porto und
Santa Rufina (1578) und letztendlich Ostia und Velletri inne (1580). Im Konzil von Trient,
das 1545 durch Paul IIl. eroffnet wurde, kam Alessandro insofern eine bedeutende
Stellung zu, als sein Grofdvater »die Geschaftsfiihrung grofdtenteils dem
Kardinalnepoten«573 anvertraute.

Karl V. ernannte den Kardinal im Mai 1536 zum Erzbischof von Monreale (Sizilien). Als
papstlicher Legat fiihrte er die Friedensverhandlungen zwischen den kontinuierlich
kriegfiihrenden Herrschern Karl V. und Franz I. Im Schmalkaldischen Krieg fungierte
Alessandro Farnese auf der Seite des Habsburgers als Truppenkommandant. Mit dem
Pontifikat Julius IIl. 1550 formierte sich bald ein Streit zwischen dem papstlichen
Nachfolger und Alessandro, als Julius III. den Farnese-Kardinal beauftragte, seinen Bruder
Ottavio, Herzog von Piacenza und Parma, davon zu iiberzeugen, diese Gebiete der Kirche
zu Uberlassen. Alessandro jedoch stand auf der Seite Ottavios, der der Forderung des
neuen Papstes nicht nachkam. Dies hatte zur Folge, dass Alessandro seines Amtes als
Erzbischof in Monreale und Ottavio Farnese seiner Position als Herzog enthoben
wurden.>74

Nach dem Tod Papst Julius III. tagte im April 1555 das Konklave, in dem Marcello Cervini
zu Papst Marcellus II. ernannt wurde, der jedoch bereits einen Monat spater starb.57> Aus

der folgenden Kardinalsversammlung ging Gian Pietro Carafa als Papst Paul IV. hervor.

Kardinalnepot war damit eine Entlastungsfunktion beschieden, die es [..] den Pépsten der
Gegenreformation ermoglichte, sich als spirituell-individuelle Amtstrager zu legitimieren, wahrend die
Aufgaben der weltlichen Repréasentation, die den Papsten der Renaissance zum Verhdngnis geworden war,
nun dem Kardinalnepoten libertragen werden konnten.« (Oy-Marra: Profane Reprasentationskunst. S. 10).
572 Julian Kliemann: Caprarola, Palazzo Farnese. In: Ders. u. Michael Rohlmann (Hrsg.). In: Wandmalerei in
Italien. Die Zeit der Hochrenaissance und des Manierismus 1510-1600. Miinchen: Hirmer 2004. S. 432-451.
S.432.
573 Hubert Jedin: Geschichte des Konzils von Trient. Bologneser Tagung (1547/48). Zweite Trienter
Tagungsperiode (1551/52). 2. Aufl. Freiburg: Herder 1982. S. 215.
574 Vgl. Stefano Andretta: Farnese, Alessandro. In: Dizionario Biografico degli Italiani 45 (1995).
http://www.treccani.it/enciclopedia/alessandro-farnese_(Dizionario-Biografico)/ (Zugriff: 30.08.2018).
575 Vgl. Giampiero Brunelli: Marcello II, papa. In: Dizionario Biografico degli Italiani 69 (2007).
http://www.treccani.it/enciclopedia/papa-marcello-ii_(Dizionario-Biografico) (Zugriff: 30.08.2018).

127


http://www.treccani.it/enciclopedia/alessandro-farnese_(Dizionario-Biografico)/
http://www.treccani.it/enciclopedia/papa-marcello-ii_(Dizionario-Biografico)

Auch diese Papstwahl wirkte sich negativ auf die Farnese-Familie aus. Paul IV. war ein
skrupelloser Verfechter der Romischen Inquisition und erkannte die Amtsabgabe Karls V.
nicht an. Ebenso zeichneten sich seine Neffen, Carlo und Giovanni Carafa, denen das neue
pépstliche Oberhaupt auf dem Wege des Nepotismus zu hochrangigen Amtern verhalf,
durch korrupte Machenschaften aus.576 Das stetige Trachten der Farnese nach friedvollen
diplomatischen Beziehungen zwischen den beiden Rivalen Karl V. und Heinrich II. wurde
durch Carlo Carafa ad absurdum gefiihrt. Kardinal Carafa verbiindete sich 1556 mit
Heinrich II. im Krieg gegen Spanien und seine Biindnispartner mit der Intention, dass
Frankreich im Falle eines Sieges Neapel und Mailand und der Carafa-Familie Siena
zugesprochen wiirde. Letztendlich jedoch unterlagen der Kirchenstaat und Frankreich
der habsburgischen Einheit.577 Nach einer Amtszeit von nahezu sechs Jahren starb der
1560 auf den Heiligen Stuhl berufene Pius IV. In der Versammlung der Kardinéle zur Wahl
des neuen Papstes von 1565/66 wurde der von Kardinal Alessandro Farnese
vorgeschlagene Antonio Ghislieri als Pius V. zum neuen Pontifex ernannt. Er griindete eine
Heilige Liga zwischen Papsttum, Venedig und Spanien, welche die Osmanischen Tiirken
in der Seeschlacht von Lepanto im Oktober 1571 bezwang.578

Das Bestreben Alessandro Farneses, nach dem Ableben Pius’ V. im Mai 1572 selbst den
Papststuhl zu besetzen, wurde durch das Eingreifen Philipps II. vereitelt. Stattdessen ging
aus der Wahl vom 13. Mai 1572 Ugo Boncompagni als Papst Gregor XIII. hervor. Nach dem
Tod dieses Papstes war neben Alessandro Farnese sein Konkurrent Ferdinando de’
Medici Pratendent fiir das Amt des Papstes. Alessandro Farnese zog sich allerdings bald
nach Eroffnung des Konklaves von 1585 aus der Wahl zurtick, als deutlich wurde, dass
seine nunmehr letzte Moglichkeit, das Amt des Pontifikats zu bekleiden, verstrichen war.

Kardinal Alessandro Farnese starb am 4. Marz 1589 in Rom.579

Seit der zweiten Halfte des Cinquecento erfreute sich der Enkel, Kardinalnepot und
Namensvetter Pauls IIl., Alessandro Farnese, als »Freund der Wissenschaften und der

Kiinste, der sich auch als Sammler und Mazen einen Namen machte«580, des ehrwiirdigen

576 Vgl. Andretta: Farnese, Alessandro.
577 Vgl. Andretta: Farnese, Alessandro; Adriano Prosperi: Carafa, Carlo. In: Dizionario biografico degli
italiani 19 (1976). http://www.treccani.it/enciclopedia/carlo-carafa_(Dizionario-Biografico) (Zugriff:
30.08.2018).
578 Vgl. Andretta: Farnese, Alessandro; vgl. Feci, Simona: Pio V, papa, santo. In: Dizionario Biografico degli
[taliani 83 (2015). http://www.treccani.it/enciclopedia/pio-v-papa-santo_(Dizionario-Biografico)
(Zugriff: 30.08.2018).
579 Vgl. Andretta: Farnese, Alessandro.
580 Vg, Azzi Visentini: Die italienische Villa. S. 185.

128


http://www.treccani.it/enciclopedia/carlo-carafa_(Dizionario-Biografico)
http://www.treccani.it/enciclopedia/pio-v-papa-santo_(Dizionario-Biografico)

Titels »il Gran Cardinale«.581 Bevor er selbst als hoch angesehener Forderer von Kultur
sowie religiosers82 als auch weltlicher (dekorativer) Kunst als Kardinal amtierte, hatte er
bereits Erfahrungen in diesem Bereich bei seinem péapstlichen Grof3vater - etwa bei der
Ausstattung des Castel Sant’Angelo - und seinem Vater Pier Luigi II. (1503-1547)
sammeln konnen. Er kam daher frith zu der Erkenntnis, die Kunst als Mittel zu nutzen, um
sein Offentliches Ansehen zu fordern und seinen gesellschaftlichen Status zu
demonstrieren.>83 Die ersten, von seinem Grofdvater unabhangigen Auftrage erfolgten im
Laufe der 30er- und 40-Jahre des 16 Jahrhunderts.>84 Seine ausgepragte klassisch-
humanistische Bildung sei, so Clare Robertson, wohl einer der wichtigsten Griinde fiir die
vorerst hauptsachlich sdkularen Auftrage.>85 Neben seiner Tatigkeit als Forderer von
Kiinstlern, Architekten und Literaten hegte er zudem ein personliches Interesse an
Kleinkunst, Medaillen und Bronzen.58¢

Kardinal Alessandro Farnese machte seiner Position als geistlicher, aber vor allem
weltlicher Amtstrager im Dienste des Papstes alle Ehre - galt dieser doch als einer der

wichtigsten Mazene und Forderer von Kunst und Kultur. Der junge Farnese
durchlief [...] eine brillante geistliche Karriere, hatte wahrend des Pontifikats seines
Grofdvaters ehrenvolle Amter inne und beriet sich in schwierigen politischen und

religiosen Fragen mit den Grofen der Erde - mit Karl V., Ferdinand von Osterreich und
Philipp II. von Spanien.58”

Ebenso genoss er in Frankreich, wo er fiir langere Zeit prasent war, ein hohes Ansehen.>88
Wahrend seiner Tatigkeit als Vizekanzler bis zu seinem Tode hatte er seinen
Regierungssitz im Palast der Cancelleria in Rom. Die einzigen, durch ihn dort vergebenen
Auftrage waren die durch Giorgio Vasari 1546 realisierte Ausmalung in der Sala dei Cento
Giorni®8?, dem »Saal der hundert Tage« sowie die Dekoration der Kapelle durch den Maler

Francesco Salviati.5?° Mitte der 1550er-Jahre lief3 Alessandro Farnese den Bau des

581 Vgl. Azzi Visentini: Die italienische Villa. S. 185; Robertson: »Il Gran Cardinale«. S. 6-8 u. S. 14.
582 Der Kardinal finanzierte beispielsweise den Bau der Jesuitenkirche Il Gesu in Rom. Vgl. Robertson: »Il
Gran Cardinale«. S. 2.
583 Vgl. Robertson: »Il Gran Cardinale«, v.a. S. 15, 25 u. 52. Méglich gemacht wurden die aufwandigen
Forderprojekte durch eine Vielzahl an Pfriinden. Vgl. Kliemann: Caprarola. S. 432.
584 Vgl. Robertson: »1l Gran Cardinale«. S. 28.
585 Vgl. Robertson: »Il Gran Cardinale«. S. 10. Ebenso stellt Robertson fest, dass derartige Auftrage vor allem
nach dem Tod Pauls III. zu verzeichnen sind. Vgl. Robertson: »Il Gran Cardinale«. S. 53.
586 Vgl. Robertson: »Il Gran Cardinale«. S. 27.
587 Azzi Visentini: Die italienische Villa. S. 185.
588 Zu den wichtigen Aufgaben als Kardinal in Frankreich und Worms siehe Robertson: »Il Gran Cardinale«.
S.12.
589 Die Darstellung ist ganz der Glorifizierung des Papstes und seiner Taten gewidmet. Vgl. Kliemann:
Caprarola. S. 432; Robertson: »Il Gran Cardinale«. S. 53.
590 Vgl. Kliemann: Caprarola. S. 432; Robertson: »Il Gran Cardinale«. S. 53.

129



Herrschaftssitzes in Caprarola, der unter Papst Paul IIl. begonnen hatte, fortfithren. Erst
dort konnte der Kardinal »seinen Vorstellungen von einer seinen Ambitionen
angemessenen Residenz freien Lauf lassen«.>°! Nach dem Tode seines Bruders, Kardinal
Ranuccio Farnese, hielt er ab dem Jahre 1565 auch im romischen Familienpalast, Palazzo

Farnese, Hof.592
I11.2.3 Der Palazzo Farnese5?3 in Caprarola

Das urspriinglich im Besitz des Herzogs von Urbino, Francesco Maria Riario della Rovere,
befindliche Caprarola nahe der Stadt Viterbo wurde 1504 durch Alessandro Farnese den
Alteren erworben. 1521 ging Caprarola in den Besitz des unehelichen Sohnes des
spateren Paul III., Pier Luigi II., und Ranuccio Farneses liber.>%4

Die Anlage stellt in Erscheinungsbild und Funktion insofern eine architektonische
Besonderheit dar,

als sie mit einer ganz auflergewdhnlichen architektonischen Losung auf eine spezielle
soziale Situation eingeht: Sie wurde gebaut, um sichtbar auf die Feudalherrschaft der
Farnese liber das umliegende Territorium aufmerksam zu machen; ihre Funktion
libersteigt also die eines auf3erstadtischen Adelssitzes.59

Der Bau erfuhr allgemeine Beachtung, wie aus Nachldssen Daniele Barbaros oder Carlo
Borromeos hervorgeht. Die positive Resonanz ist vor allem jedoch Vasari zuzuschreiben
- hat er doch der Beschreibung von Malerei und Architektur des Palazzo Farnese in der
Biographie tiber Taddeo Zuccari einen grofien Teil gewidmet.>%¢ Wertschatzende
AuRerungen zur Residenz Alessandro Farneses in Caprarola sind desgleichen den
schriftlichen Nachldssen weiterer anerkannter Zeitgenossen des Cinque- und Seicento zu
entnehmen, so etwa einem Bericht Papst Gregors XIII. aus dem Jahre 1578 oder Gedichten
Aurelio Orsis (1578) und Giovanni Antonio Liberatis (1614).597

Aufgrund der vorteilhaften geographischen Lage avancierte die Stadt Caprarola zum

591 Kliemann: Caprarola. S. 432.
592 Vgl. Kliemann: Caprarola. S. 432.
593 Zur haufig changierenden Bezeichnung von »Villa« und »Palazzo« der Farnese-Residenz in Caprarola
siehe Azzi Visentini: Die italienische Villa. S. 337, Anm. 69. Alessandro Farnese spricht in einem Brief an
Annibale Caro von einer »Villa«; »Der Ausdruck palazzo oder (oder castello) rechtfertigt sich durch die
dominierende Position am Rand des kleinen urbanen Zentrums. Angesichts des Zusammenhangs mit dem
angrenzenden Wohnquartier erscheint uns der gingige Ausdruck palazzo angebracht, auch wenn es sich in
Wahrheit um eine Anlage handelt, die alle Kennzeichen der villa aufweist.« Azzi Visentini: Die italienische
Villa. S. 337, Anm. 69.
594 Vgl. Azzi Visentini: Die italienische Villa. S. 184 f.; Marcello Fagiolo: Romische Villen und Garten im
Latium. Miinchen: Hirmer 1997. S. 86.
595 Azzi Visentini: Die italienische Villa. S. 184 f.
596 Vgl. Kliemann: Caprarola S. 432.
597 Vgl. Azzi Visentini: Die italinische Villa. S. 194.

130



»Reprasentationszentrum des Herzogtums«>%8 der Farnese. Paul IIl. beauftragte Antonio
da Sangallo im Jahre 1530 damit, einen Festungsbau in Caprarola zu errichten.599 Sein
Vorhaben begriindete sich darin, dass seit dem einschneidenden Ereignis des Sacco di
Roma, die »Pliinderung Roms«, von 1527 erst drei Jahre vergangen waren. Die zentral
positionierte herrschaftliche Wohnstédtte mit dem Charakter einer Verteidigungsanlage
sollte Achtung und Respekt bei dem Volk erzeugen.t%0 Nach der Fertigstellung des
Baufundaments, der Festungsmauern und der Bastionen wurden die Arbeiten jedoch
eingestellt und erst 1555/56 unter Kardinal Alessandro Farnese durch den Architekten
Jacopo da Barozzi da Vignola wieder aufgenommen. Das Vorhaben des Kardinalnepoten
fiir das Gebaude war ein anderes:

Nach diesem neuen Plan sollte auf den Festungsmauern ein Palazzo errichtet werden, der
eine Art Bindeglied zwischen dem Dorf, das gleich einer kleinen Zweit-Hauptstadt des
Herzogtums umgestaltet worden war, und dem Park bilden wiirde.t01

Der Bau wurde nun derart weitergefiihrt, dass auf den urspriinglichen Festungsmauern
der Zugangsbereich zur Talseite hin geoffnet und die Hauptstrafle des Ortes in
Zielrichtung des Palazzo Farnese (Abb. 35) umgestaltet wurde.t0? Zur Bergseite hin
ausgerichtet befanden sich im piano nobile die privaten Raumlichkeiten, die in Sommer-
(Richtung Nordosten / Norden) und Winterappartements (Siidwesten / Westen)603
aufgeteilt waren und von denen aus die Gartenanlagen erreicht werden konnten. Die fiir
offentliche Zwecke bestimmten Reprasentationsrdume lagen an der Frontseite zum

Tal.004

598 Azzi Visentini: Die italienische Villa. S. 185.

599 Zu einer ausfiihrlichen Darlegung der Baugeschichte und Dekoration des Palazzo Farnese siehe u.a.
Gérard Labrot: Le palais farnése de Caprarola. Paris: Klincksieck 1970. S. 129-144 und David R. Coffin: The
Villa in the Life of Renaissance Rome. Princeton: Princeton Univ. Press 1979. S. 281-286.

600 Vgl. Azzi Visentini: Die italienische Villa. S. 185.

601 Fagiolo: Rémische Villen. S. 86.

602 »Vignola hat in der Tat eine erstaunliche Einheitlichkeit des Komplexes erreicht, indem er die
kriegerischen Elemente sehr geschickt einpasste und eine perfekte Integration zwischen den gedeckten und
den offenen architektonischen Raumen herstellte. Dabei fungieren die letzteren als verbindende Elemente
zwischen dem Gebdude und seiner Umgebung.« (Azzi Visentini: Die italienische Villa. S. 191). Vgl. hierzu
auch Kliemann: Caprarola. S. 432.

603 Im konventionellen Sinne des Villenlebens sind die fiir die Sommermonate vorgesehenen Bereiche der
vita activa und jene fiir der Winterzeit zugeordnete Wohnbereiche der vita contemplativa gewidmet. Zur
Bedeutung der saisonbedingten Nutzung der verschiedenen Appartements siehe Coffin: The Villa. S. 296 f.
Alessandro hielt sich wohl vornehmlich im Sommer in der caprarolischen Anlage auf. Die Benennung nach
Sommer- und Winterappartement erfolgte aller Wahrscheinlichkeit nach erst a posteriori und gibt »kaum
die Funktionen der Appartements wieder.« Kliemann: Caprarola. 433.

604 Vgl. Azzi Visentini: Die italienische Villa. S. 188; Coffin: The Villa. S. 296 f. Zur schematischen Ansicht der
gesamten Raumaufteilung siehe Kliemann: Caprarola. S. 438.

131



I11.2.4 Zur malerischen Ausgestaltung des Sommerappartements

Da die architektonische Basis der Anlage bereits vorhanden war, konnten die
Ausmalungsarbeiten der rechten, nach Norden ausgerichteten Gebaudeseite unter der
Leitung Taddeo Zuccaris®®> 1560/61 noch wdahrend der weiteren Baumafdnahmen
eingeleitet werden.6%¢ Der Maler Taddeo selbst, der wohl lediglich fiir eine begrenzte Zeit
in der Anlage prasent sein musste und nur die Zeichnungen fiir die auszufiihrenden
Malereien erstellte, tiberliefs die Realisierung der Malereien in den Rdumen grofdtenteils

seinen Mitarbeitern, darunter seinem jiingeren Bruder Federico Zuccari.607

Im Gegensatz zum Erdgeschoss, das mit Sujets der klassisch-antiken Mythologie und
Motiven vielfdltigen Charakters versehen wurde und zum Hauptvestibiil, das
Landschaftsansichten zeigt, sind die 6ffentlichen Raumlichkeiten des ersten Stocks von
offensichtlich herrschaftslegitimierenden Themen durchzogen.®%8 Die Anticamera
beziehungsweise Sala del Concilio etwa sind vorrangig auf die Glorifizierung Pauls III. als
friedensstiftender Papst ausgerichtet und setzen die Familie Farnese und Alessandro
selbst in Szene.®%? Die Raume des piano nobile sind zudem »sehr dezidiert auf den
Hausherrn und die Funktion der einzelnen Rdume«®10 abgestimmt. Die Programme
wurden, neben dem humanistischen Berater Annibale Caro, von den Literaten Onofrio
Panvinio und Fulvio Orsini erarbeitet.61! In den fiir die Offentlichkeit vorgesehen Raumen,
wie etwa der Sala dei Fasti Farnesiani®1?,»Saal der Taten der Farnese, gilt die Ausmalung

primar der solennen Selbstinszenierung der Farnese-Dynastie sowie dem Portraitieren

605 Urspriinglich sollte die Leitung der Ausmalung Girolamo Muziano (1528-1592) iibergeben werden;
dieser jedoch begab sich in den Dienst des »grofdten Rivalen Alessandros« (Kliemann: Caprarola. S. 432),
namlich Ippolito d’Este.
606 Vgl. Kliemann: Caprarola. S. 432; Robertson. »Il Gran Cardinale«. S. 90; Coffin: The Villa. S.286.
607 Vgl. Kliemann: Caprarola. S. 432 f.
608 Vgl. Kliemann: Caprarola. S. 433; Coffin: The Villa. S. 289. Zur Ausmalung im Erdgeschoss vgl. Kliemann:
Caprarola. S. 433 u. Coffin: The Villa. S. 289 u. Robertson: »Il Gran Cardinale«. S. 90 u. 92. Zu den
Programmen in den einzelnen Rdumen siehe Labrot: Le palais farnése. S. 41-73.
609 Vgl. Kliemann: Caprarola. S. 433 f,; Coffin: The Villa. S. 297 f. »Die Darstellung einzelner Ereignisse aus
der Familiengeschichte hatte bei den Farnese bereits eine langere Tradition: Alessandro selbst hatte die
Taten Pauls III,, in allegorischer Form [...] festhalten lassen [...], jedoch gab es bisher keinen Zyklus, der die
Geschichte der Farnese in derart ausfithrlicher Weise vom Mittelalter bis zur Gegenwart darstellte.«
(Kliemann: Caprarola. S. 433). Im Fall der Medici ist die innerdynastische Papstnachfolge bereits erfolgt,
ndmlich durch Leo X. und Clemens VII, und das, »obwohl sie als Emporkémmlinge erst seit wenigen
Generationen eine Rolle in der italienischen Politik spielten. Dies mufite Alessandro ein Dorn im Auge sein,
und so betonte er in seinem Zyklus sowohl das sehr viel hohere Alter der Familie als auch ihre
kontinuierlichen Verdienste um die Kirche.« Kliemann: Caprarola. S. 433.
610 Kliemann: Caprarola. S. 433.
611 Vgl. Azzi Visentini: Die italienische Villa. S. 191.
612 In diesem Hauptsaal wird die Farnese-Historiographie sequenzartig zur Darstellung gebracht. Siehe
hierzu Robertson: »Il Gran Cardinale«. S. 95-97.

132



wichtiger Mitglieder, wie Kardinal Alessandros Farnese selbst, der in den Darstellungen
als wirdiger Nachfolger seines Grofdvaters Pauls III. in Erscheinung treten sollte. Auch
Verbiindete des Hauses sind in die Bildfolgen eingebunden worden. Wie auch die Sala dei
Fasti Farnesiani und die Anticamera®13 befindet sich an der Frontseite des ersten Stockes
die Sala d’Ercole, die als Speisezimmer genutzt wurde und als herrschaftliches Zeichen
der Tugend auf den Herkules-Mythos ausgerichtet war.614

Die Themenwahl der im piano nobile befindlichen privaten Gemacher des
Sommerappartements - dem Ankleide- und Schlafzimmer, Stanza dei Lanefici und
Camera dell’Aurora sowie dem Studiolo des Kardinals, die Stanza della Solitudine -
zeichnen sich, wie Clare Robertson bemerkt, durch eine geistreiche und ausgekliigelte
Themenwahl aus.t15 Die bildprogrammatischen Schriften beider zuletzt genannten
Zimmer, dem Studiolo und dem »Zimmer der Morgenrote«, dem Schlafgemach
Alessandros Farnese, sind noch erhalten.616

Entwickelt wurden die sogenannten invenzioni, die Bild(er)findungen, von Annibale Caro,
der die Konzeptualisierung der Bildprogramme auf die jeweilige Funktion der
Raumlichkeiten anpasste. In den nach einzelnen concetti ausgerichteten Raumen sind

vornehmlich klassisch-mythologische und allegorische Themen vertreten.61”

I11.2.5 Die Camera dell’Aurora

IThren Namen verdankt die Camera dell’Aurora Ameto Orti, »der das Fresko in seinen
Versen auf Caprarola detailliert beschrieb«®18 und »Aurora zur Protagonistin einer nicht

wirklich dargestellten Handlung [macht]«61°:

In Auroram Orientiem. Excevit Oceano nitidum caput aurea mater / Memnonis, et roseo
provocat ore diem. / Paecurrent horae, dubiaeque crepuscola lucis, / Menstruaque
emenum Luna recurrit iter. / Nox cedit, stallasque vehit: cadere undique credas / Sidera,
et Hesperio, mergier amne faces / Ipse operum inventor Cyllenius excitat artes / Pervigil,
et tardas increpat ore moras. / Picta vides, sed viva putes! In imagine Pictor / Haeret, et
ipse suum fallere sentit opus.620

613 Zu diesen beiden Raumlichkeiten 6ffentlichen Charakters im ersten Stock des Palazzo Farnese in

Caprarola vgl. auch Julian Kliemann: Gesta dipinte. La grande decorazione nelle dimore italiane dal

Quattrocento al Seicento. Mailand: Silvana 1993. S. 55-68.

614 Zur Sala d’Ercole siehe Azzi Visentini: Die italienische Villa. S. 191; siehe auch Coffin: The Villa. S. 281.

615 Vgl. Robertson: »Il Gran Cardinale«. S. 103, Anm. 155-157.

616 Zur Stanza dei Lanefici siehe Robertson: »Il Gran Cardinale«. S. 104 u. Kliemann: Caprarola. S. 435.

617 Vgl. Robertson: »Il Gran Cardinale«. S. 103; Coffin: The Villa. S. 298.

618 Qy-Marra: Profane Reprasentationskunst. S. 146.

619 Qy-Marra: Profane Reprasentationskunst. S. 147.

620 Fritz Baumgart: La Caprarola di Ameto Orti. In: Studi romanzi. 25 (1935). S 77-179. S. 116, zitiert nach

Oy-Marra: Profane Reprisentationskunst. S. 146. In der deutschen Ubersetzung von Eike Schmidt heif3t es:
133



Die von Caro fiir die Camera dell’Aurora zugrundeliegende schriftliche Basis hat Giorgio
Vasari in seiner Biographie tiber Taddeo Zuccari en détail niedergeschrieben - »perché
meglio s’intenda il tutto«.®?1 Der Kiinstlerbiograph rezitiert darin einen Brief, den
Annibale Caro am 11. November 1562 an Taddeo Zuccari richtete.®22 Aus der Abfassung
geht hervor, dass Alessandro Farnese Caro Themen vorgeben hatte, fiir die der Humanist
und Gelehrte eine entsprechende invenzione entwickeln sollte. Dariiber hinaus
bescheinigt der Text, dass, abgesehen von den Absprachen uber die Programmidee
zwischen Annibale Caro und dem Kardinal, wohl auch Vereinbarungen zwischen dem
Maler Zuccari und Alessandro Farnese iiber die gestalterischen Ausfiihrungen getroffen
wurden.®23 Aus dem Brief wird deutlich, dass der Kardinal genaue Vorstellungen®24 fiir
die Ausmalung seiner Camera hatte und Caro dezidierte Angaben hinsichtlich der
bildkiinstlerischen Umsetzung gemacht hat:

[ soggetti che il Cardinale mi ha comandato che io vi dia per le pitture del Palazzo di
Caprarola, non basta che ci si dichino a parole, perché, oltre all'invenzione, vi si ricerca la
disposizione, I'attitudini, i colori et alter avertenze assai, secondo le descrizioni che io
truovo delle cose che mi ci paiono al proposito. Per che distendaro in carta tutto che sopra
ci0o mi occorre piu brevemente e piu distintamente ch’io potro.625

Auch, wenn »Caros Arbeit [...] in der Hauptsache in einer genauen Zusammenstellung
dessen [bestand], was man zu seiner Zeit liber die darzustellenden Personifikationen

wufdte«®26, »the extent of his knowledge of ancient literature should not be

»An die Morgenrdte. Es erhebt ihr strahlendes Haupt aus dem Ozean des Memnos Mutter und ruft mit
rosafarbenem Mund den Tag herbei. Die Stunden eilen voraus, hinfort eilt das zogerliche Licht der
Dammerung, und zuriick lauft der Mond auf der Bahn, die er durchmessen. Es weicht die Nacht und nimmt
die Sterne mit sich fort: Uberall, so méchte man meinen, gehen die Gestirne unter, ihr Leuchten versinkt im
westlichen Meer. Der Kyllenier selbst [sc. Merkur], der Erfinder der Kunstwerke, treibt die Nacht hindurch
die Kiinste voran und tadelt laut siumigem Aufschub. Man sieht Gemalde vor sich, doch kdnnte man meinen,
sie seien lebendig. Der Maler verweilt bei seinem Bilde und ist selbst der Meinung, sein Werk sei tduschend
echt.«
621 Giorgio Vasari: Le vite. S. 576. »Damit man das Ganze besser versteht.« VL. S. 95.
622 Vgl. VL. S. 180.
623 So heifdt es gegen Ende des Briefes von Annibale Caro an Taddeo Zuccari: »Et avendo gia ripiene tutte le
parti dell’opera cosi di dentro come di fuori della camera, non ci occorre dirvi altro, se non che conferiate il
tutto con Monsignor illustrissimo, e secondo il suo gesto, agiungendovi o togliendone quel che bisogna,
cerchiate voi dalla parte vostra farvi onore.« (Vasari: Le vite. S. 585). - »Und nachdem wir nun alle Bereiche
des Zimmers sowohl an den Innenseiten als auch in den Durchblicken ausgefiillt haben, bleibt uns hier
nichts anderes hinzuzufiigen, als daf3 Ihr das Ganze mit dem hochverehrten Monsignore besprechen mogt,
nach seinem Geschmack hinzufiigt oder wegnehmt, was notig ist, und Eurerseits versucht, Euch dort Ehre
zu machen.« (VL. S. 106).
624 Vgl. hierzu auch Vasari: Le vite. S. 576.
625 Vasari: Le vite. S. 576. - »Es geniigt nicht, die mir vom Kardinal in Auftrag gegebenen Sujets, die ich Euch
fir die Malereien im Palast von Caprarola vorlegen soll, miindlich zu erldutern, da dort aufler den
Bildfindungen die Anordnung, die Haltungen, die Farben und viele andere Anweisungen gemaf: den
Beschreibungen zu beachten sind, die ich zu den mir dort als passend scheinenden Motiven ausgedacht
habe. Ich werde deshalb alles, was mir dazu einféllt, so kurz und klar wie mdéglich zu Papier zu bringen.«
(VL.S.95).
626 Qy-Marra: Profane Reprasentationskunst. S. 146.

134



underestimated.«%27 Dariiber hinaus verfiligte Annibale Caro offenbar liber ein besonderes
Vermogen an Erfindungsgabe. Denn obwohl »die Vorschlige der gelehrten
Programmgestalter [...] zusehends tiberfliissiger [wurden]«%28, so Marianne Zehnpfennig,
verstand es der Gelehrte, die Funktion des jeweiligen Raumes mittels eines
entsprechenden Leitthemas passend zum Ausdruck zu bringen. Das gewahlte Sujet war
zudem in eine in sich stimmige Bilderfolge umzusetzen. Fernerhin war es nicht allein die
Aufgabe des Programmschreibers, die vorhandenen Text- und / oder Bildvorlagen
zusammenzutragen, sondern diese bei den einzelnen Darstellungen, wie etwa Casa del
sonno, zu einem harmonischen Gesamtgefiige zu vereinen. Dariiber hinaus entwickelte
Caro durchaus eigene Empfehlungen und ausgekltigelte Kunstgriffe zur Gestaltung, die in

Ermangelung einer entsprechenden mythographischen Grundlage notwendig waren.62°

In der Eroffnung des Textes wird das fiir die malerische Ausgestaltung
nonkonformistische, der Funktion des Raumes jedoch adaquate Sujet, die Nacht,
thematisiert, die sowohl fiir die Programmkonzeption als auch fiir die bildkiinstlerische
Ausfiihrung eine Herausforderung darstelle:

E prima, quanto alla camera della volta piatta [...] mi pare che, essendo ella destinata per il
letto della propria persona di Sua Signoria illustrissima, vi si debbano fare cose convenienti al
luogo e fuor dell’ordinario, si quanto all'invenzione, come quanto all’artifizio. Ma per dir prima
il mio cencetto in universale, vorrei che vi si facesse una Notte, perché, oltre che sarebbe
appropriata al dormire, sarebbe cosa non molto divulgata e sarebbe diversa dall’altre stanze
e darebbe occasione a voi di far cose belle e rare dell’arte vostra, perché i gran lumi e le
grand’ombre che ci vanno soglion dare assai di vaghezza e di rilievo alle figure.630

Keine tiefschwarze Nacht, sondern die Zeit bei Einbruch des Tages solle in dem Fresko
sichtbar werden: »E mi piacerebbe che il tempo di questa Notte fosse in su l'alba, perché
le cose vi si rapresenteranno siano verisimilmente visibili.«631

Nachdem allgemeine Aspekte, wie die Aufteilung der zu freskierenden Flachen im Raum

und sogar die beabsichtigte Ausrichtung des Bettes angesprochen werden, kommt

627 Robertson: Annibal Caro. S. 166.

628 Zehnpfennig: >Traum«und >Vision«. S. 94.

629 So etwa im Falle der Quiete, der Personifikation der Stille.

630 Vasari: Le vite. S. 576. - »Zuallererst scheint mir hinsichtlich des Zimmers mit der flachen Decke [...], da}
man dort wegen seiner Funktion als personliches Schlafzimmer Seiner hochverehrten Herrschaft Themen
darstellen muf3, die dem Ort angemessen und sowohl in bezug auf die Erfindung als auch hinsichtlich der
Kunstfertigkeit auf3ergewohnlich sind. Um aber zunidchst meine allgemeine Grundidee zu erldutern: Ich
mochte dort eine Nacht dargestellt haben, da dies nicht nur zum Schlafen passen wiirde, sondern auch ein
Motiv wire, das nicht sehr verbreitet ist und zudem von den anderen Zimmern verschieden ware.
Aufierdem gibe es Euch Gelegenheit, Schones und Einzigartiges in Eurer Kunst zu schaffen, weil die dort
vorkommenden starken Licht- und Schattenkontraste den Figuren viel Liebreiz und Koérperlichkeit zu
geben pflegen.« (VL. S. 95 f).

631 Vasari: Le vite. S. 576. - »Und es wiirde mir gefallen, wenn es eine Nachtdarstellung bei Anbruch des
Tages ware, damit die dort wiedergegebenen Dinge auf natiirliche Weise sichtbar wiirden.« (VL. S. 96).

135



Annibale Caro auf das kiinstlerisch zu Uberfithrende zu sprechen:

Primieramente lo sfondato della volta, o veramente 'ovato, secondo che il Cardinale ha ben
considerato, si fingera che sia tutto cielo. Il resto della volta, che saranno i quattro peducci, con
quel ricinto che avemo gia detto che abbriccia intorno l'ovato, si fara parer che sia la parte non
rotta dentro dalla camera e che posi sopra le facciate con qualche bell’ordine di architettura a
vostro modo. [...] Ripigliando poi tutta la parte di dentro della camera insieme, mi parrebbe
che ella dovesse esser per se stessa tuttta in oscuro, se non quanto li sfondati, cosi dell’ovato
disopra come de’finestroni dalli lati, gli dessero non so che di chiaro, parte del cielo con I lumi
celesti, parte della terra con fuoch che vi si faranno, come si dira poi. E con tutto cio dalla mezza
stanza in giu vorrei che quanto piu si andasse verso il da pié, dove sara la Notte, tanto vi fusse
piu scuro; e cosi dal I'altra meta in su, secondo che da mano in mano piu si avvicinasse als capo
dove sara I’Aurora, si andasse tuttavia piu illuminando.632

Im Weiteren flihrt Annibale Caro detaillierte Darstellungsempfehlungen fiir die Gottin
Aurora aus, deren Verbildlichung eine »der bedeutendsten Topoi der
Villendekoration«®33 war.634 Die lichtbringende und den Tag ankiindigende Gottheit solle
in dem nach ihr benannten »Zimmer der Morgenrdte« an der unteren Seite des
Deckenovals gezeigt werden. Hierbei betont der Literat besonders die Lieblichkeit, die
durch das Erscheinungsbild der Figur Ausdruck erhalten solle.t35> Im Mittelfeld der
Liinette hinter ihr sei die Wachsamkeit, Vigilanza, darzustellen, die von Auroras Gatten
Tithonos im rechten und Kephalus, ihrem Geliebten, im linken Bereich flankiert werden
solle.636

Auroras Gegenstiick, die Nacht, sei auf der gegeniiberliegenden Ovalhalfte von dunklem
Kolorit dominiert erkennbar zu machen. Als Mutter von Schlaf und Tod solle sie ein
weifdes und ein schwarzes Kind bei sich tragen und, wie die Gottin der Morgenrote, einen

Wagen lenken. Im Zentrum der Liinette hinter der Nachtfigur solle Quiete®37, die

632 Vasari: Le vite. S. 577 f. - »Zunéchst soll, wie vom Kardinal wohl tiberlegt, der Gewdlbegrund oder
richtigerweise das ovale Feld ganz mit einem vorgetduschten Himmel ausgestaltet werden. Den Rest des
Gewodlbes, also die vier Zwickel mit jener Einfassung, die, wie wir bereits sagten, das Oval umschlief3t, lasse
man so erscheinen, als sei dieser Teil im Inneren des Zimmers nicht durchbrochen und wiirde dank einer
schonen, nach Eurem Belieben gestalteten architektonischen Ordnung auf den Wanden ruhen. [...] Um
nochmal einmal das Innere des Zimmers insgesamt aufzugreifen, so scheint mir, es miisse selbst ganz in
Dunkelheit getaucht sein und nur dank der Durchblicke durch das Oval oben und die grofien Fenster an den
Seiten eine wie auch immer geartete Helligkeit empfangen. Diese Helligkeit soll teils vom Himmel mit seinen
Himmelslichtern herriihren und teils von der Erde und dem Feuer, die man, wie spater auszufiihren sein
wird, dort gestaltet. Dariiber hinaus mochte ich, dafd es ab der Mitte des Zimmers und zum Fufdende mit der
Darstellung der Nacht hin immer dunkler werde. Und ebenso soll es von der anderen Halfte zur Stirnseite
hin nach und nach heller werden, je mehr man sich der Aurora am oberen Ende ndhert.« (VL. S. 97).

633 Qy-Marra: Profane Reprasentationskunst. S. 145.

634 Wie Elisabeth Oy-Marra anfiihrt, unterscheidet sich das Erscheinungsbild der personifizierten
Morgengottin von weiteren Darstellungstraditionen. In der Villa Farnesina und Galleria Farnese etwa wird
sie als Liebhaberin des Cephalus erkennbar. Vgl. Oy-Marra: Profane Repréasentationskunst. S. 145.

635 Zur ausfiihrlichen Darstellungsempfehlung der Aurora und der ihr beigeordneten Figuren Thitonos,
Vigilanza und Cephalus in Caros an Zuccari adressierten Brief siehe: Vasari: Le vite. S. 578 f.

636 Vgl. Vasari: Le vite. S. 578 f.

637  Fir Quiete hat Caro in Ermangelung einer entsprechenden Ikonographie selbst
Darstellungsempfehlungen entwickelt: »Questa Quiete truovo bene che ell’era adorata e che I'era dedicato

136



personifizierte Stille, und zu deren Linken und Rechten Atlas und Oceanus zu sehen
sein.638

Aus Caros Beschreibung von Morgen und Nacht wird deutlich, dass sowohl die
Personifikationen dieser beiden Tageszeiten als auch deren atmosphérische Gestaltung
auf der Gewdlbedecke zur Erscheinung kommen sollten.

Anschliefdend gibt Annibale Caro Instruktionen zur Ausfiihrung fiir den Bereich des
Deckenovals, auf dem die Mondgo6ttin Luna zu sehen sein solle, ebenso wie fiir die Figuren,
die sich auf der Liinette zu ihrer Rechten befinden sollten: Endymion, eine Szene mit
Lemurenopfern, »die man bei Nacht vollzog, um bose Geister aus dem Haus zu jagen «43?
sowie Pan.t40 Auf der anderen Seite des Ovals, zur Linken des Nacht- und
Morgensinnbildes, gibt Caro an, Merkur mit seinem Stab in Ausrichtung zum Bett des
Kardinals zu zeigen®41:

L’attitudine fate a vostro modo, pur ch’e’'mostri di calarsi dal cielo per infonder sonno, e
che, rivolto verso la parte del letto, paia di voler toccare il padiglione con la verga.s42

Clare Robertson stellt Merkur hier irrtiimlicherweise als Gott des Schlafes dar: »mercury,
in an uncommon role as god of sleep«.®43 Dieser jedoch sollte, wie im Folgenden

ausgefiihrt, oberhalb des Ruhelagers Alessandro Farneses zu sehen sein. Gleichwohl steht

il tempio, man non truovo gia come fosse figurata: se gia la sua figura non fosse quella della Sicurta; il che
non credo, perché la Sicurta & dell’animo e la Quiete e del corpo. Figuraremo dunque la Quiete da noi in
questo modo: una giovane di aspetto piacevole, che come stanca non giac[c]a, ma segga e dorma con la testa
appoggiata sopra al braccio sinistro. Abbi un’asta che se gli posi sopra nella spalla e da pié ponti in terra, e
sopra essa lasci cadere il barccio spendolone e vi tenga una gambe cavalcioni in atto di posare per ristoro e
non per infingardia. Tenga una corona di papaveri et un scettro aparato da un canto, man non si che non
possi prontamente ripigliarlo. E dove la Vigilanza ha in capo un gallo che canta, a quasta si puol fare una
gallina che covi, per mostrare che ancora posando fa la sua azione.« (Vasari: Le vite. S. 580). - »Uber diese
Ruhe habe ich zwar erfahren, daff man sie verehrt und ihr einen Tempel geweiht hatte, doch konnte ich
bisher nicht herausfinden, wie sie darzustellen ist, sollte ihre Figur nicht mit jener der Sicherheit identisch
sein, was ich aber nicht glaube, da die Sicherheit seelischen Ursprungs und die Ruhe eine kérperliche
Eigenschaft ist. Daher werden wir die Ruhe bei uns in folgender Weise gestalten: eine junge Frau von
anmutigem Aufleren, die vor Miidigkeit nicht im Liegen, sondern mit dem Kopf auf dem linken Arm im
Sitzen schlift. Uber einen Stab, der oben an ihrer Schulter ruhe und unten gegen den Boden gestemmt sei,
soll sie ihren Arm herunterhidngen lassen, und ein Bein habe sie zur Entspannung und Stirkung und
keineswegs aus Faulheit iber das andere geschlagen. Sie trage einen Kranz aus Klatschmohn und etwas
entfernt liege zu einer Seite ein Zepter, doch nicht so, als kdnne sie es nicht schnell ergreifen. Und so wie die
Wachsamkeit einen krahenden Hahn auf dem Kopf hat, kann man bei ihr eine briitende Henne darstellen
und damit zum Ausdruck bringen, daf? sie ihre Aufgabe verrichtet, obwohl sie ruht.« (VL. S. 100).

638 Zu Annibale Caros eingehenden Beschreibung des Nacht-Sinnbildes sowie der ihr in der Liinette
beizustellenden Figuren Okeanos und Atlas siehe Vasari: Le vite. S. 579 f.

639 VL. S. 102.

640 Zu diesem Teil der invenzione siehe Vasari: Le vite. S. 580-582.

641 Zur gesamten Beschreibung des jugendlichen Erscheinungsbildes Merkurs siehe Vasari: Le vite. S. 581 f.
642 Vasari: Le vite. S. 581 f. - »Seine Haltung malt, wie es Euch beliebt, laf3t erkennen, daf} er vom Himmel
herabkommt, um den Schlaf zu bringen, und laf3t es so aussehen, als wolle er mit einer Drehung zum Bett
den Baldachin mit seinem Stab beriihren.« (VL. S. 102).

643 Robertson: »Il Gran Cardinale«. S. 103.

137



Merkur mit dem Schlaf insofern in einem Zusammenhang, als der Gotterbote unter
anderem, wie auch Somnus, als Uberbringer des Schlafes gilt: Hermes beziehungsweise
Mercurius namlich, »[rief] man vor dem Einschlafen [an]«; »ihm [war] der letzte Becher,
der Schlaftrank geweiht.«644 Seinem Stab wird in den mythologischen Schriften von
Homer und Ovid eine schlafbringende, wie auch erweckende Wirkung zugeschrieben.64>
Dennoch kann die Gottheit, »die immer nur der Schlafbringer ist, [..] nie als
personifizierter Schlaf aufgefafdt werden«.64¢ Trotzdem fiigt sich Hermes passend in das
der Aurora gewidmete Schlafzimmer und somit in die unmittelbare Nahe zu der
lichtbringenden Gottin auf dem Fresko ein - wurde doch die Gotterbotenfigur selbst, dem
Homerischen Hymnus folgend, wohl zur Morgenstunde geboren.®4” Die Positionierung des
Schlafgottes zwischen der finsteren und lichtbringenden Tageszeit ist folglich treffend

gewahlt.

Im mittleren Teil des linken Liinettenfliigels solle eine dem Merkur geweihte Opferszene
dargestellt werden, sodass »der Schlaf nicht unterbrochen wiirde.«%48 Fiir den unteren
Linettenfliigel gibt der Humanist Darstellungsempfehlungen fiir Merkurs Séhne, die
Laren, »zwei Jliinglinge, die Schutzgottheiten fiir Privathduser waren«®4? und im hiesigen
Kontext fiir den Schlafer.650 Fiir den oberen Teil weist Caro die Freskierung des Battos an,
jener Figur, der laut der klassischen Mythologie den Diebstahl der Kiihe durch Merkur
denunzierte und von diesem daraufhin in einen Priifstein verwandelt wurde.®>! Als
Bindeglied zwischen der Nacht- und Morgenfigur schlagt Annibale Caro vor, Crepuscolo,

die Ddmmerung, im Zentrum des Deckenovals zu platzieren:

644 Johannes André Jolles: Hypnos. In: Paulys Realencyclopédie der classischen Altertumswissenschaft. 17.
Halbband: Hyaia-Imperator. Begonnen von Georg Wissowa. Hrsg. von Wilhelm Kroll. Stuttgart: Metzler
1914. Sp. 323-329. Sp. 325.
645 So heifdt es in Homers Ilias XXIV. 342-44: »[Er] [n]ahm den Stab, mit dem er die Augen der Menschen
bezaubert, / Welche er will, mit dem er auch wieder die Schlafenden / aufweckt«. Nach der deutschen
Ubersetzung von Roland Hampe, in: Homer: Ilias. S. 345. In Ovids Metamorphosen 1. 670-71 heifdt es: »Rasch
befliigelt sich dieser [Mercurius] die Fiifle, ergreift mit der starken / Hand den schlaferzeugenden Stab und
faRt nach dem Hute.« Nach der deutschen Ubersetzung von Hermann Breitenbach, in: Ovid:
Metamorphosen. S. 48.
646 Jolles: Hypnos. Sp. 325.
647 »Wenn daher im Hymnus auf Hermes Vers 17 die erste Morgenstunde ausdriicklich als die
Geburtsstunde dieses Gottes genannt wird, so diirfte der Grund davon schwerlich in etwas Anderem als
eben jener wohl bezeugten Thatsache zu erblicken sein, dass der Wind sich mit der Morgenréthe zu erheben
pflegt.« (Wilhelm Heinrich Roscher: Studien zur griechischen Mythologie und Kulturgeschichte vom
vergleichenden Standpunkte. Erstes Heft: Hermes der Windgott. Leipzig: Teubner 1878. S. 103).
648 VL. S. 103.
649 VL. S. 102.
650 Vgl. Gandolfo: Il »Dolce Tempo«. S. 213.
651 Vgl. Gandolfo: Il »Dolce Tempo«. S. 213 f. Zur Darstellungserlduterung Caros fiir den linken
Liinettenfliigel siehe Vasari: Le vite. S. 582.

138



Nel mezzo dell’ovato, per empiér tutta la parte del cielo, farei il Crepuscolo, come mezzano
tral’Aurora e la Notte. Per significare questo, truovo che si fa un giovanetto tutto ignudo,
talvolta con l'ali talvolta senza, con due facelle accese, 'una delle quali faremo che si
accenda a quella dell’Aurora e I’altra che si stenda verso la Notte. Alcuni fanno che questo
giovanetto con le due faci medesime cavalchi sopra un cavallo del Sole o dell’Aurora: ma
questo non farebbe componimento a nostro proposito. Pero lo faremo come di sopra e
volto verso la Notte, ponendogli dietro fra le gambe una gran stella, la quale fosse quella
di Venere, perché Venere e Fosforo et Espero e Crepuscolo pare che si tenga per una cosa
medesima.652

Nach den ausfiihrlichen Illustrationsvorschldgen fiir das Deckenoval und die Liinetten an
jeder Raumseite, kommt der Programmschreiber auf die Wandmalereien zu sprechen, die
in den die Deckenansicht umgebenden Fresken auszufiihren seien. Die Erlduterungen zu
dem Fresko, das das »Haus des Schlafes« zeigen soll, fiihrt Caro als erstes von den vieren

aus:

E cominciando da quello che & sopra ‘1 letto, che viene a essere tra la facciata sinistra e
quella da pig, facisi il Sonno; e per figurare lui bisgona prima figurare la sua casa. Ovidio la
pone in Lenno e ne' Cimerii, Omero nel mare Egeo, Stazio appresso alli Etiopi, I'Ariosto
nell’Arabia. Dovunque si sia, basta che si finga un monte, qual se ne puo imaginare uno,
dove siano sempre tenebre e non mai sole. A pie di esso una concavita profonda, per dove
passi un’acqua come morta, per mostrare che non mormori, e sia di color fosco, percio che
la fanno un ramo di Lete. Dentro questa concavita sia un letto, il quale fingendo d’essere
d’ebano, sara di color nero e di neri panni si cuopra. In questo sia collocato il Sonno, un
giovane di tutta bellezza, perché bellissimo e placidissimo lo fanno, ignudo secondo alcuni,
e secondo alcuni altri vestito di due vesti, una bianca di sopra, 'altra nera di sotto, con I'ali
in su gl'omeri, e, secondo Stazio, ancora nella cima del capo. Tenga sotto il braccio un
corno, che mostri rovesciare sopra’l letto un liquorelivido per denotare oblivione, ancora
che altri lo facciano pieno di frutti. In una mano abbi la verga, nell’altra tre vesiche di
papavero. Dorma come infermo, col capo e con le membra languide e come abandonate
nel dormire.653

652 Vasari: Le vite. S. 582. - »Um [schliefdlich] den ganzen Himmel auszufiillen, wiirde ich in der Mitte des
Ovals die Dammerung als eine Zwischenstufe von Morgenrote und Nacht darstellen. Um dies auszudriicken,
gestaltet man, wie ich herausgefunden haben [sic], einen ganz nackten Jiingling, manchmal mit und
manchmal ohne Fliigel, dem zwei kleine brennende Fackeln beigegeben sind, wovon wir die eine so
ausfiihren, daf? sie von jener Auroras entziindet wird, und die andere der Nacht entgegengestreckt ist.
Einige stellen diesen Jiingling mit seinen Fackeln auf einem Pferd der Sonne oder der Morgenrote reitend
dar, doch wiirde sich dies mit unserem Vorhaben nicht vertragen. Deshalb fiihren wir ihn wie oben
beschrieben und der Nacht zugewandt aus, wobei wir hinten zwischen seinen Beinen einen grofien Stern
platzieren, der jener der Venus sein soll, denn es scheint, als wiirde Venus und Phosphoros sowie Hesperos
und die DAmmerung fiir jeweils dieselbe Sache halten. Und hinter diesem Stern, zur Aurora hin, lasst alle
kleinen Sterne verschwunden sein.« (VL. S. 103).

653 Vasari: Le vite. S. 582 f. - »Und beginnend mit jenem [Gewdlbezwickel] iiber dem Bett, der sich zwischen
der linken Wand und jener am Fuflende befindet, male man dort den Schlaf, dessen Darstellung erfordert,
dafd man zuerst sein Haus gestaltet. Ovid verlegt es nach Lemnos und zu den Kimmeriern, Homer dagegen
ins Agdische Meer, Statius zu den Athiopiern und Ariosto nach Arabien. Wo es auch sein mag, es geniigt,
einen Berg darzustellen, wobei man einen erdenken kann, um den stindig Dunkelheit herrscht und die
Sonne niemals scheint. An seinem Fuf soll eine tiefe Hohle sein, durch die ein scheinbar totes Gewdasser
flief3t, um zu zeigen, daf3 es nicht platschert. Auch sei es von dunkler Farbe, da sie [die antiken Autoren] in
ihm einen Arm des Lethe sehen. Im Inneren der Hohle soll ein Bett stehen, das Ebenholz vortauschend von
schwarzer Farbe und mit schwarzen Tiichern bedeckt sei. Hierauf sei der Schlaf, ein vollkommen schoner
Jiingling platziert, denn als wunderschon und sehr sanftmiitig wird er beschrieben. Einigen zufolge ist seine

139



Weiter spricht Annibale Caro von den Sohnen des Schlafes, Morpheus, Icelus und
Phantasos sowie von den verschiedenartigen Traumen, die diesen umgeben sollen:

D’intorno al suo letto si vegga Morfeo, Icalo e Fantaso, e gran quantita di Sogni, che tutti
questi sono suoi figliuoli. I Sogni siano certe figurette, altre di bell’aspetto, altre di brutto,
come quelli che parte dilettano e spaventano. Abbiano I'ali ancor essi et i piedi storti come
instabili et incerti, che se ne volino e si girino intorno a lui, facendo come una
rappresentazione con trasformarsi in cose possibili et impossibili. Morfeo & chiamato da
Ovidio artefice e fingitore di figure, e pero lo farei in atto di figurare maschere di variati
mostacci, ponendone alcune di esse a’ piedi. Icalo dicano che si trasforma esso stesso in
piu forme, e questo figurerei per modo che nel tutto paresse uomo et avesse parti di fiera,
diuccello, di serpente, come Ovidio medesimo lo descrive. Fantaso vogliano che si trasmuti
in diverse cose insensate, e questo si puole rappresentare ancora, con le parole di Ovidio,
parte di sasso, parte d’acqua, parte di legno. Fingasi che in questo luogo siano due porti:
una di avorio, onde escano I sogni falsi, e una di corno, onde escano I veri; et [ veri sieno
coloriti piu distinti, pit lucidi e meglio fatti; [ falsi, confusi, foschi et imperfetti.654

Danach kommt Annibale Caro auf die drei anderen rundférmigen Fresken zu sprechen.
Die mit Schlaf und Traum in Verbindung stehenden Gottheiten - Somnus in Casa del
Sonno, und, diesem auf der schmalen Seite gegeniiberliegend, Brizo, die Gottin der
Weissagung und der Traumdeutung - sollten an der Ovalseite, auf der die personifizierte
Nacht dargestellt ist, zu sehen sein und tiber den Schldfer wachen.®>> In dem die Aurora
flankierenden Zwickel sollten Harpokrates, der Gott der Stille, und Angerona, die Gottin
der Verschwiegenheit abzubilden sein. Besonders interessant erscheint die Schilderung
zu Brizo. Ahnlich der Erliduterung zur Darstellung der Traum-Figiirchen, die die

schlafende Gestalt in Casa del Sonno umschwirren, sind es bei der Traumdeuterin

Gestalt unbekleidet, einigen anderen nach in zwei Gewander gehiillt, wovon das obere weifd und das untere
schwarz ist. An den Schultern hat er Fliigel und laut Statius auch oben auf dem Kopf. Unter seinem Arm
trage er ein Fiillhorn, aus dem sich zum Zeichen des Vergessens eine dunkle Fliissigkeit iiber das Bett
ergiefden soll, auch wenn andere es voller Friichte abbilden. In einer Hand halte er den Stab, in der anderen
drei Mohnkapseln. Wie krank liege er mit kraftlos herunterhdngendem Kopf und schlaffen Gliedern in
tiefem Schlaf versunken.« (VL. S. 103 f).
654 Vasari: Le vite. S. 583. - »Um sein Bett sehe man Morpheus, Ikelos, Phantasos und eine grofie Zahl von
Traumen, die alle seine Kinder sind. Die Traume sollen als kleine Figuren mit teils schonem und teils
haRlichem Aufleren erscheinen, so wie sie einerseits Freude und andererseits Schrecken bringen. Auch
sollen sie als unbestdndige und flatterhafte Wesen Fliigel besitzen, krumme Fiifie haben und den Schlaf
umschwirren und umkreisen, und dabei eine Vorfithrung davon geben, wie sie sich in reale und irreale
Dinge verwandeln. Morpheus wird von Ovid der Schopfer und Gestalter der Figuren genannt, weshalb ich
ihn beim Gestalten verschiedener Gesichtsmasken zeigen und ihm einige davon zu FiifRen legen wiirde. Von
Ikelos sagt man, er verwandele sich selbst in verschiedene Erscheinungsformen, was ich folgendermafien
darstellen wiirde: Im ganzen erscheine er als Mensch, sei jedoch mit Kérperteilen eines Raubtiers, eines
Vogels und einer Schlange versehen, wie Ovid selbst es beschreibt. Phantasos, heifit es, verwandle sich in
Wahnbilder unterschiedlicher Art, weshalb man ihn wieder mit den Worten Ovids teils aus Stein, teils aus
Wasser und teils aus Holz darstellen kann. Man gebe an diesem Ort zwei Tiiren vor: Durch jene aus Elfenbein
kommen die falschen Tradume und durch die andere aus Horn treten die wahren Traume. Und so wie die
wahren in den Farben deutlicher, klarer und besser ausgefiihrt sein sollen, seien die falschen
verschwommen, dunkel und unvollkommen.« (VL. S. 104).
655 Vgl. Robertson: Annibal Caro. S. 170.

140



»unendlich viele Bilder«®>¢, die diese Gottheit umgeben:

[A]sisa a pie di quell’olmo descritto da Vergilio, sotto le cui frondi pone infinite imagini,
mostrando che, si come caggiano dalle sue fronde, cosi gli volino d’intorno nella forma che
avemo loro data, e, come si & detto, quale piu chiare, quale piu fosche, alcune interrotte,
alcune confuse e certe svanite quasi del tutto, per rappresentare con esse i sogni, le visioni,
gli oracoli, le fantasme e le vanita che si veggono dormendo, che fin di queste cinque sorti
par le faccia Macrobio.657

Diese AufRerung zeigt, dass Caro nicht nur sinnbildliche und auf der klassisch-antiken
Mythologie basierende Anweisungen zur Visualisierung der Brizo formuliert, sondern
diese auch mit der spatantiken Traumtheorie des Macrobius vereint oder genauer, die in
Vergils Aeneis benannte Diversitdt der von der Ulme fallenden schimarischen Traume

durch die macrobianische Fiinfteilung der Traume begriindet.658

In Caros Programmschrift werden im Weiteren Anweisungen zur Sichtbarmachung von
Harpokrates sowie von Angerona erortert. Die vier das Hauptdeckenfeld umgebenden
Fresken stehen in einer aufeinander bezogenen Verbindung; sie alle zeigen Gottheiten,
die mit dem Themenfeld des Traumes oder des Traumens verkniipft sind. Harpokrates
fordert diejenigen, die den Raum betreten, dazu auf, Stille zu bewahren, sodass der Schlaf
ungestort bleibt und das Traumen ermdglicht wird. Brizo ist dafiir zustindig, das
Getraumte zu deuten, wahrend Angerona die das Schlafgemach verlassende Person zur
Geheimhaltung des dort Erfahrenen auffordert.

In seiner Beschreibung der Darstellungsmoglichkeiten kommt der Verfasser des
Programmes zuletzt auf die Dekoration des Frieses zu sprechen. Grotesken, menschliche
und tierische Figuren sollten hiernach den hell gestalteten Bereich im Umfeld der Aurora
und jenen dunklen der Nachtpersonifikation umgeben, wobei alle positiv konnotierten
Figurationen der Morgengéttin zuzuordnen und das Diistere, Uble und Triigerische auf
der Nachtseite abzubilden seien®>9:

Hier sollten Eulen, Kduze, Fledermause und andere Nachttiere dargestellt werden, ferner
kleine Figuren von Nachtarbeitern: Schmiede, Literaten in der Studierstube, Jager auf dem
Felde, Maultiertreiber, nichtliche Fischer, Hexen, ferner Astronomen, Munzfalscher,

656 VL. S. 104.
657 Vasari: Le vite. S. 584. Zur ausfithrlichen Beschreibung dieser Gottheit und ihrer
Visualisierungsempfehlungen siehe Vasari: Le vite. S. 583 f. Zu zeigen sei Brizo laut Caro »sitzend am Fuf3
der von Vergil beschriebenen Ulme, in deren Laubkrone unendlich viele Bilder hdngen, und wenn sie aus
ihren Zweigen herunterfallen, umschwirren sie Brizo in der von uns ersonnenen und geschilderten Art, die
einen heller, die anderen dunkler, einige unterbrochen, andere verschwommen und manche fast ganz
verfliichtigt. Auf diese Weise werden die Traume, Visionen, Vorhersehungen, die Trugbilder und
korperlosen Erscheinungen dargestellt, die man im Schlaf sieht und Macrobius zufolge in diese fiinf
Kategorien eingeteilt sind.« (VL. S. 104).
658 Siehe hierzu Kap. II.1.
659 Siehe hierzu die Ausfithrungen Caros bei Vasari: Le vite. S. 584 f.

141



Schatzgraber, Diebe, Spione, Ehebrecher.660

Die vorgesehenen Malereien auf dem Fries wurden jedoch letztlich nicht realisiert.661

Zuccari und seine Maler haben sich - zumindest im Rahmen der medialen und raumlichen
Moglichkeiten - bei der bildkiinstlerischen Umsetzung des niedergeschriebenen
Programms weitgehend an die Anweisungen Caros gehalten.®¢? Ebenso ist bei der
visuellen Konzeption und Realisierung des Casa del sonno-Freskos der enge Bezug zu der

detailliert ausformulierten Schriftvorlage erkennbar.663

Auf dem Mittelfeld des grofden Deckenovals im »Zimmer der Morgenrote« ist im unteren
Bereich die geflligelte Morgengestalt mit ihrem von zwei weifden Pferden gezogenen
Gespann zu erkennen. Wie aus einer Wolke emporsteigend wird die Gottheit der
Morgenrote von einem strahlend gelben, nahezu aureolenférmigen Feld hinterfangen. In
ihrer Linken halt sie dem zentral positionierten »Gott des Zwielichtes«®%4 eine Fackel
entgegen, der wiederum seinen brennenden Leuchter am aurorischen Feuer entziindet.
Wie in der schriftlichen Grundlage von Annibale Caro vorgegeben, bildet der gefliigelte
Jingling, dessen Unterkorper von einem hellen Stiick Stoff bedeckt wird, das
Verbindungsstiick zwischen den beiden Entititen Morgen und Nacht. Das nachtliche
Pendant Auroras mit den dunklen, grau melierten Fliigeln, den ihrem Wagen
vorgespannten Pferden und den Séhnen Hypnos und Thanatos, wird von den anderen
Figuren auf dem Oval durch eine Wolkendecke abgegrenzt. Abweichend von Caros
Vorgabe ist nicht die Hinteransicht, sondern, in Entsprechung zu Aurora, die
Vorderansicht des Nacht-Sinnbildes gezeigt. Ihr Hintergrund zeigt eine azurblaue, mit
Sternen libersate Flache. Das blaue Kolorit setzt sich im mittleren Ovalfeld fort, wobei die
Anzahl der Himmelskorper in Richtung des hellen Morgenbereichs abnimmt. Im
Mittelfeld wird der die Abendréte symbolisierende Jiingling, Crepuscolo, von Luna, die in
ihrer rechten Hand eine Fackel halt, und dem Gotterboten Merkur, seinen Stab umfassend,

flankiert. Der Wagen der Gottin wird von zwei Rindern gezogen.

660 Kliemann: Caprarola. S. 435.
661 Vgl. Kliemann: Caprarola. S. 435.
662 Bemerkenswerterweise jedoch werden jene Figuren, die Caro fiir die linke beziehungsweise rechte Seite
vorgesehen hat, in der Freskierung in umgekehrter Anordnung dargestellt.
663 In der folgenden Darstellungsbeschreibung wird lediglich ein Uberblick des letztendlich wandmalerisch
realisierten Mittelfeldes der Decke dargelegt, da dort die allegorischen Hauptakteure des Bildprogrammes
abgebildet sind. Von einer eingehenden Beschreibung der in Anlehnung an die Programmbeschreibung
realisierten Figuren in den Liinettenfeldern und den rundférmigen Fresken - das Casa del sonno-Fresko
ausgeschlossen - wird an dieser Stelle abgesehen.
664 Qy-Marra: Profane Reprasentationskunst. S. 146.

142



Das Deckenoval in der Camera dell’Aurora offenbart eine Art offenen Himmel®6> - wie
bereits in Caros Schrift gefordert: »Primieramente lo sfondato della volta, o veramente
'ovato, secondo che il Cardinale ha ben considerato, si fingera che sia tutto cielo.«%¢ In
diesem ersonnenen Himmel treffen Gegensatze aufeinander, die durch den Kontrast der
Kolorierung und jenem zwischen Licht und Schatten sowie Tag und Nacht entstehen. Die
im Zentrum des Ovals sichtbar werdende Gestalt Crepuscolos ermdéglicht als lenkendes
und verbindendes Glied zwischen der Nachtfigur und Aurora einen zyklischen,
bestdndigen Ablauf und somit eine Vereinigung der gegensatzlichen Entitdten im Sinne
einer coincidentia oppositorum.t¢7 Es ist allerdings anzumerken, dass das zyklische
Moment in der Ausmalung weniger offenbar wird, als in der schriftlichen Empfehlung
Caros:

Nell’'opposita parte, a pie dell’ovato, sia la Notte, e come I’Aurora sorge, questa tramonti;
come ella ne mostra la fronte, questa ne volga le spalle; quella esca di un mar tranquillo,
questa se imerga in uno che sia nubiloso e fosco; i cavalli di quella vengano con il petto
inanzi, di questa mostrino le groppe; e cosi la persona istessa della Notte sia varia del tutto
a quella dell’Aurora.668

Im Bereich des Deckenovals zwischen der Nacht und dem Morgen gemalt, nimmt Merkur,
wie auch Crepuscolo, eine Ubergangs- oder Schwellenfunktion zwischen diesen beiden
Zeiten des Tages ein. Merkur ist demnach eine ambivalente Figur, die, wie Gasbarri
behauptet, als solche ebenso in der alchemistischen Lehre aufgegriffen wird.®%® Das
System von Gegensdtzen setzt sich bei den Figuren auf den Langsseiten fort. So ist
Endymion, auf Hohe der Aurora, Pan als Lunas betriigerischer Geliebter auf der Ebene der
Nachtfiguration entgegengestellt; Luna ist zwischen ihnen auf der Héhe Crepuscolos
gemalt worden. Es entsteht hier eine Dreieckskomposition zwischen Endymion, Pan und
Luna - Pans physische Liebe zu Luna steht jener spirituellen zwischen dem Menschen

Endymion und der Géttin Luna entgegen.670

665 Vgl. Gandolfo: Il »Dolce Tempo«. S. 201 f.
666 Vasari: Le vite. S. 577. - »Zunichst soll, wie vom Kardinal wohl iiberlegt, der Gewdélbegrund oder
richtigerweise das ovale Feld ganz mit einem vorgetduschten Himmel ausgestaltet werden.« (VL. S. 96).
667 Vgl. Gandolfo: Il »Dolce Tempow. S. 215; vgl. Gasbarri: La Stanza dell’Aurora. S. 46.
668 Vasari: Le vite. S. 579. - »Auf der gegeniiberliegenden Seite am unteren Ende des Ovals gestalte man die
Nacht; und so wie Aurora nach oben steigt, soll diese untergehen. So wie jene sich von vorne zeigt, dreht
uns diese den Riicken zu, und wahrend jene einem ruhigen Meer entsteigt, tauche diese in ein triibes und
dunkles ein. Die Pferde jener gehen mit der Brust voran, ihre aber sollen die Hinterteile zeigen. Und so soll
auch die Gestalt der Nacht von jener Auroras ganz verschieden sein.« (VL. S. 99).
669 »La figura di Mercurio [...] e legata al tema della fusione degli elementi, e quindi all'idea dell’ambiguita,
della doppia natura e della dualita insita in tutti i processi naturali.« Gasbarri: La Stanza dell’Aurora. S. 48.
670 Vgl. Gandolfo: Il »Dolce Tempo«. S. 210 f.

143



I11.2.6 Das Fresko Casa del sonno von Taddeo Zuccari

Bevor die Darstellung von Casa del sonno analysiert wird, soll an dieser Stelle das
Augenmerk zunachst auf dem Passus des Programmes liegen, in dem es sich um die
Vorschlage zur Visualisierung dieses Freskos handelt. Es soll dargelegt werden, welche
Quellen der Literat fiir die Zusammenstellung der Niederschrift womdglich
konsultierte.671 Wie bereits erwahnt, war Vincenzo Cartaris renommiertes Werk Imagini,
in dem der Autor in Anlehnung an antike mythologische Schriften Beschreibungen zur
bildkiinstlerischen Wiedergabe unterschiedlicher Sinnbilder verfasste, dafiir eine
wichtige mythographische Grundlage.

Gleich zu Beginn der Darstellungsempfehlung fiir das Fresko, das das Haus des
Schlafgottes verbildlichen soll, beruft sich Caro auf Cartaris Schrift; nahezu
libereinstimmend wird Bezug auf die antiken Autoren genommen.672 Ahnliches gilt fiir die
Visualisierungsvorgabe zum Bett®73 des Schlafgottes sowie zu dessen jiinglingshaftem
Aufderen, welches Cartari auf Statius zuriickfiihrt.674

Die Empfehlung Caros, einen Berg zu malen, der in Dunkelheit gehiillt ist und an dessen
Fufd sich eine Hohle befinden solle, die von dem Fluss Lethe durchflossen wird, beruht in
diesem Fall unmittelbar auf einer klassisch-mythologischen Schilderung. Es handelt sich
dabei um den Abschnitt aus dem elften Buch der Metamorphosen Ovids zu Somnus, seiner
Umgebung und seinen Sohnen, der dem Casa del sonno-Fresko in der Hauptsache
zugrunde liegt. Entgegen der Bezeichnung Annibale Caros zu dem Fluss Lethe als »totes
Gewadsser, »un’aqua come mortag, ist es in dem Primartext Ovids Lethe, die, umgeben
von umhiillender Stille, als einzig zu vernehmendes Gerausch platschert und murmelt:

Nah beim Land der Chimmerier erstreckt sich im hohlen / Gebirge / Tief eine Hohle, das
Haus und Gemach des untitigen / Schlafgotts. / Phoebus’ Strahlen vermégen dort nie sich
zu nahen: beim / Aufgang / Nicht, um Mittag und nicht, wenn er sinkt; mit Dunkel /
vermischte / Nebel entsteigen dem Boden und Zweilichts / DAmmerungsschleier. / [...] /
Still ist alles und stumm; nur tief am Grunde des Felsens / Quillt das Bachlein ,Vergessen’,
und murmelnd gleiten der / Lethe / Wellen: sie platschern am Kieselgrunde und laden

671 Im Folgenden beziehe ich mich, sofern nicht anders kenntlich gemacht, auf die Erkenntnisse Clare
Robertsons, die die moglichen Inspirationsquellen, auf denen das Programm fiir die Camera dell’Aurora
basiert, in umfassendem Maf3e herausgearbeitet hat: Robertson: Annibal Caro as iconographer. S. 179 f.
672 »Quidio, poscia che ha descritto il luoco, oue habita il Sonno, qual fa che sia appreso de’Cimmerij popoli,
che hanno quasi sempre note, ancor che in Lenno lo mette Homero, isola nel mare Egeo, & Statio appreso
de gl’Ethiopi, &I’Ariostovitimamente I’ha posto nell’Arabia.« (Cartari: Imagini. S. 176).
673 »Ovidio [...] mette lui a dormire sopra vn letto di Hebeno coperto tutto di panni negri«. Cartari: Imagini.
S.176.
674 »il sonno e giouine, che il medesimo Statio lo fa tale, chiamalo piacevolissimo di tutti i dei.« Cartari:
Imagini. S. 175.

144



zum Schlafe.67
Fiir die Nacktheit des Jiinglings sind von Robertson keine Quellen ausfindig gemacht
worden. Da es keine schriftliche Grundlage fiir das Unbekleidetsein der Personifikation
gibt, lasst sich die Inspiration wohl eher in der bildenden Kunst verorten. So wird der
Schlafgott auf den Alkyoneusvasen »als kleine, meist nackte Fliigelfigur, die sich in der
Ndhe des Riesen oder sogar auf ihn selbst hingesetzt hat«67¢ erkennbar gemacht.
Beziiglich der beiden Gewander, von denen eines schwarz, das andere weifd isté77, wie
auch fiir das mit schwarzer Fliissigkeit gefiillte Horn, das er unter seinem Arm tragt, fiihrt
Robertson wiederum das mythographische Werk Cartaris als zugrundeliegenden Text
an.t’8 Fiir den Passus »ancora che altri lo [= il corno, H. C.] facciano pieno di frutti«
mutmafdt Clare Robertson, dass Annibal Caro eine weitere mythographische Schrift
herangezogen haben konnte, namlich Lilio Gregorio Giraldis De deis gentium, das 1548
publiziert wurde. Hierin werden zwar keine Friichte, jedoch Mohnblumen beschrieben,
die sich in dem Horn befinden.67? Als Attribut des Schlafgottes kommt das Horn in den
Eikénes, einer Zusammenstellung von Gemaldebeschreibungen des Sophisten Flavius
Philostratos (2./3. Jh.) zur Sprache, wobei es sich in diesem Fall wohl vielmehr um ein
Ruf- denn ein Fillhorn handelt: »Er [= der Traumgott®80] halt auch ein Horn in den
Héanden, da er die Traume durch die Pforte der Wahrheit herauffiihrt.«%81 Der Bringer des
Schlafes wird von mehreren antiken Autoren als gefliigeltes Wesen beschrieben; so etwa
in Kallimachos Hymnen, in den Orphischen Argonautika oder in dem Epos Dionysiaca des
Nonnos von Panopolis.®82 Beziiglich des Stabs, den der Schlafer in Casa del sonno in einer
Hand halt, verweist Robertson wiederum auf Cartaris Leitfaden fiir Sinnbilder. Die

Mohnkapseln in der anderen Hand finden ihren Ursprung unmittelbar in den Ovidischen

675 Qvid: Metamorphosen. XI. 592-604. Nach der deutschen Ubersetzung von Hermann Breitenbach, in:
Ovid: Metamorphosen. S. 369 f.
676 Jolles: Hypnos. Sp. 326.
677 »con due vesti, I'una bianca di sopra, 'altra di sotto negra.« (Cartari: Imagini. S. 176).
678 »gli mette in mano un Corno [...] dal quale par, che sparga il riposo sopra de’ mortali.« Cartari: Imagini.
S.176.
679 »Eidem & cornu attribuitur. Silius lib. decimo curvoque volucris per tenebras portat medicata papavera
cornu.« (Lilio Gregorio Giraldi: De deis gentium [Basel 1548]. New York: Garland 1976. S. 431).
680 Philostratos spricht in dieser Bildbeschreibung eines Gemaldes von einem »Traumgott«, wobei freilich
kein verbindliches Sinnbild in Form einer Gottheit fiir den Traum existiert. Vielmehr trifft die Schilderung
des Philostratos auf den Gott des Schlafes zu.
681 Flavius Philostratos: Eikénes. I. 27. Nach der deutschen Ubersetzung von Otto Schénberger in:
Philostratos: Die Bilder. Hrsg., iibers. u. erl. von Otto Schonberger. 2. Aufl. Miinchen: Heimeran 1968.
S.157 u. 159.
682 Vgl. Jolles: Hypnos. Sp. 326. »[M]anchmal sind es Nachtigallenfliigel (Nonn. Dionys. V 411), manchmal
fliegt er in der Weise der Schwalben«. Jolles: Hypnos. Sp. 326. Anmerkung von mir.

145



Metamorphosen zur Beschreibung der Grotte des Somnus.®83 Ebenso deutet der »kraftlos
herunterhdangende]...] Kopf«84 auf das von Ovid veranschaulichte lethargische Wesen
des »untatigen Schlafgott[es]«%85, »die Glieder geldst von Erschlaffung«®86 hin - »con tutte
le membra languide«. Die Herleitung der »Sogni« verortet Robertson in Giraldis De deis
gentium.%87 Fiir die Schilderung des humanistischen Beraters Kardinal Alessandro
Farneses zu den »certe figurette«, die auf dem Fresko signitiv fiir die Traume stehen
sollen, wie auch fiir die bildkiinstlerische Wiedergabe dieser sind jedoch noch weitere
Text- und visuelle Beziige moglich, wie nachstehend besprochen wird.

Die »due portig, die der Maler laut Annibale Caro in das Casa del sonno-Bildnis integrieren
sollte, sind eindeutig auf das Homerische Epos Odyssee zuriickzufiihren.688 Im
neunzehnten Gesang erldutert Penelope Odysseus die Bedeutung der Traume:

[E]s gibt doch dunkle und unerklarbare Traume, / Und nicht alle verkiinden der Menschen
kiinftiges Schicksal. / Denn es sind, wie man sagt, zwo Pforten der nichtigen Traume. /
Eine von Elfenbein, die andre von Horne gebauet. / Welche nun aus der Pforte von
Elfenbein herausgehn, / Diese tduschen den Geist durch liigenhafte Verkiindung; / Andere,
die aus der Pforte von glattem Horne hervorgehn, / Deuten Wirklichkeit an, wenn sie den
Menschen erscheinen.68%

Das letztlich realisierte rundformige Fresko zeigt, wie aus der Programmschrift Annibale
Caros und aus dem daraus entwickelten Titel hervorgeht, das »Haus des Schlafes«
beziehungsweise jenes des Schlafgottes Somnus. Zu erkennen sind hier menschliche
beziehungsweise anthropomorphe Gestalten, wie auch Mischfiguren und gefliigelte
Wesen. Im Mittelfeld der Wandmalerei liegt eine mannliche, junge Gestalt - Somnus - den
Unterkorper von einer gelben Draperie bedeckt und den Riicken auf ein Polster gestiitzt,
auf einer Lagerstatte. Auf dem weifden Kissen zeichnen sich seine Fliigel ab und zwischen
Arm und Flanke auf der rechten Seite ist ein Gefafdteil zu erkennen, aus dem eine

Fliissigkeit heraussickert. Mit der rechten Hand hdlt er einen Stab, den er auf der

683 »Vorn blitht Mohn, der an Samen so reiche, am Eingang zur / Grotte« Nach der deutschen Ubersetzung
von Hermann Breitenbach, in: Ovid. Met. XI. 604 f.
684 VL. S. 103 f.
685 QOvid: Met. XI. 593. Nach der deutschen Ubersetzung von Hermann Breitenbach, in: Ovid:
Metamorphosen. S. 369. Anmerkung von mir.
686 QOvid: Met. XI. 612. Nach der deutschen Ubersetzung von Hermann Breitenbach, in: Ovid:
Metamorphosen. S. 370.
687 »incerto Somnia nigra pede’. Sed & Orpheus [...] Somnio deo hymnum composuit [...] cui et fuscas alas
alas attribuit«. Giraldi: De deis gentium. S. 431.
688 Anmerkung von mir. Clare Robertson verweist in diesem Kontext erneut auf Cartaris Imagini, wobei der
Autor dort auf die entsprechende Stelle des siebten Buches von Vergils Aeneis hindeutet: »Perd Vergilio
finse, che due fossero le porte, per le quali a ci vengono i Sogni, I’'una di corno, I'altra di avorio, & che per
quella passano i veri, & per questa i falsi.« (Cartari: Imagini. S. 176).
689 Homer: Odyssee. XIX. 560-567. Nach der deutschen Ubersetzung von Johann Henrich Vof, in: Homer:
Ilias / Odyssee. In der Ubertragung von Johann Heinrich Vof. 5. Aufl. Miinchen: Winkler 2010.S. 712.

146



Liegeflache neben sich abgelegt hat. Der Arm ist angewinkelt, wobei er seinen rechten
Handriicken an die Stirn des zur Seite gedrehten Kopfes gelegt hat und in dieser Hand
Mohnkapseln hélt. Die Beinstellung verlauft jeweils diagonal zu den Armen. Das Gesicht
dieser menschlichen Gestalt lasst, trotz der weniger detailgetreuen, denn vielmehr
formandeutenden Ausfiihrung, den Ausdruck von Kummer oder Schmerz erkennen -
»[d]Jorma come infermo, col capo e con le membra languide e come abandonate nel
dormire«, wie es in der invenzione Caros heifdt. An der Fufiseite des Bettes und am
untersten Rand der Rundmalerei ist ein kleiner Knabe zu sehen, der, mit dunkel
gestalteten Fliigeln ausgestattet, auf einer orangefarbenen Draperie sitzt und mit seinen
Héanden an einem vor ihm liegenden Objekt hantiert. Es handelt sich um Morpheus, der
wohl gerade dabei ist, Masken mit anthropomorphem Erscheinungsbild zu formen. Auf
dem Gerdll an seiner linken Seite liegen bereits vollendete »Maskenkopfe«. Der schlafende
und der, der Beschreibung des Schlafgottes durch Statius folgend, jugendlich gestaltete
Somnus wird von zwei menschlichen Mischgestalten flankiert. Auf der rechten Seite
seines Bettes ist ein bartiger Mann zu sehen, von dessen Kérper lediglich der unbekleidete
Torso und die Arme sichtbar sind. Der Unterkdrper der Figur wird durch eine
wolkenhafte Formation verdeckt. Der linke Arm der Gestalt zeigt nach unten, der rechte
ist in die Hohe gestreckt. Sein Blick folgt der Richtung des Armes, aus dessen Enden
anstelle von Handen und Fingern ein Geast herauswachst. Es ist Phantasos, der laut dem
Ovidischen Epos Metamorphosen dazu imstande ist, sich in »leblose Dinge«, in »Felsen
und Balken und Wasser und Erde«®°° zu verwandeln. Als seien sie dem >Handgeast« des
Traumgottes entwachsen, ordnen sich die fliegenden puttohaften Figiirchen sichelférmig
oberhalb des Bettes des Schlafenden an. Es sind jene »figurette, altre di bell’aspetto, altre
di brutto, come quelli che parte dilettano e spaventano«, die wie auch Morpheus,
Phantasos und Phobetor-Icelos, die Traume in abstrakter Form verkorpern sollen. Je
weiter diese sich von Phantasos entfernen, desto dunkler wird der wolkenverhangene
Hintergrund, wie auch das Kolorit der gefliigelten, durcheinander wirbelnden Wesen
selbst. Links des Schlafgottes erscheint der Oberkorper einer weiteren menschlichen
Figur, die gleichfalls im rotlichen Inkarnat der fliegenden »figurette« auf der rechten Seite
des Freskos gemalt wurde. Phobetor ist mit zwei Fliigeln ausgestattet, die einen

dunkelgriinen Farbton aufweisen. Aufgrund des heute nicht ganz unversehrten Zustandes

690 QOvid: Met. XI. 642 f. Nach der deutschen Ubersetzung von Hermann Breitenbach, in: Ovid:
Metamorphosen. S. S. 371 f.
147



des Freskos und der zum Teil abgeblatterten Farben, sind die Ansédtze raubtier-, vogel-
und schlangenartiger Elemente im unteren Bereich des gefliigelten Mann-Mischwesens
lediglich zu erahnen - »paresse uomo et avesse parti di fiera, di uccello, di serpente«, wie
es in der invenzione heifdt. Ebenso nur zu vermuten sind hier die »due porti«, von denen

der Programmschreiber spricht und die dem 19. Gesang aus Homers Odyssee entspringen.

Obwohl Zuccaris bildkiinstlerische Ausfithrungen iiberwiegend den schriftlichen
Hinweisen und Vorgaben zur Visualisierung entsprechen, lassen sich doch auch
Abweichungen feststellen. Diese konnten zum einen, wie bereits angesprochen, durch die
medialen Gegebenheiten, so wie auch durch den begrenzten Darstellungsraum begriindet
werden. Zum anderen ist davon auszugehen, dass der Maler mit dem Auftraggeber
Alessandro Farnese selbst, auf der Grundlage von Caros Niederschrift, fiir die finale
bildkiinstlerische Realisierung Vereinbarungen traf, die dem urspriinglich aufgestellten
Programm nicht in Gdnze entsprachen. Dariiber hinaus stand es dem Kiinstler, wie an
entsprechenden Stellen des Programmes angemerkt, frei, seine Kreativitit - wenn auch
in begrenztem Maf3e - einzubringen.

Den von Caro erwahnten Berg etwa hat Zuccari nicht in seine Darstellung aufgenommen.
Auch sind am Fufe des Bettes weder eine Hohle noch ein Gewdsser auszumachen,
welches auf den Fluss Lethe hindeuten wiirde. Ebenso wurde von den zweifarbigen
Gewadndern, einem schwarzen und einem weifden, in die der Gott des Schlafes laut einiger
antiker Autoren gehiillt sein soll, abgesehen. Somnus hat zwar Fliigel am Riicken, jedoch
tragt er keine an seinem Kopf. Morpheus dafiir wurde ebenfalls mit Fliigeln ausgestattet,
auch wenn dies nicht in Caros Programmaufzeichnung genannt wird. Als gefliigeltes
Wesen jedoch beschreibt ihn Ovid in seinen Metamorphosen:

[D]er Traumgott fliegt: er bewegt die Schwingen / gerduschlos / Durch das Dunkel der
Nacht. Es dauert nicht lange, so kommt / er / In die haemonische Stadt und legt die Fliigel
beiseite.t91

Diese Erganzung kann einerseits von dem Maler selbst stammen und lasst seine Kenntnis
iber das besagte Epos Ovids vermuten. Ebenso liegt es nahe, dass Kardinal Alessandro
Farnese als humanistisch hoch gebildete Personlichkeit den Kiinstler aufforderte,
Morpheus, beruhend auf zuvor genannter Textpassage des Ovidischen Werkes, mit
Fligeln abzubilden. Der Literat Caro empfiehlt Zuccari in seiner Anleitung, den

Gestaltwandler Icelos als Mensch mit tierischen Kérpermerkmalen auszustatten. Diesen

691 Qvid: Met. XI. 650-652. Nach der deutschen Ubersetzung von Hermann Breitenbach, in: Ovid:
Metamorphosen. S. 372.
148



Darstellungshinweis libertragt Taddeo ebenso auf Phantasos, dessen Oberkérper als
jener einer anthropomorphen mannlichen Gestalt klassifiziert werden kann. Bei diesem
Traumgott, der die Fahigkeit besitzt, sich in »Felsen und Balken und Wasser und Erde«6°2
zu transformieren, tritt das metamorphotische Moment einer Verwandlung »in leblose
Dinge«®93 besonders deutlich zutage — dhnlich diverser Visualisierungen der von Apollon
verfolgten und sich in einen Lorbeerbaum verwandelnden Daphne.6%4

Besonders bemerkenswert sind Empfehlung und Ausfithrung der »grofde[n] Zahl von
Traumen«.6%> Neben den drei mit Namen aufgefiihrten Traumgoéttern sind sie, laut der
Metamorphosen Ovids, Kinder des Schlafgottes.®?¢ Eine ndhere Schilderung zum dufieren
Erscheinungsbild dieser Traumwesen gibt es bei Ovid jedoch nicht. Desgleichen wird das
Aussehen der Traume in Homers Odyssee, auf die Caro in seinem Programm fiir die
Camera dell’Aurora ganz eindeutig Bezug nimmt, nicht ndher definiert. Auch in Hesiods
Theogonie, in dem der Schlaf beziehungsweise der Gott des Schlafes erstmals erwahnt
wird, wird lediglich von einem »schwarmenden Volke der Traume«®7 gesprochen.
Aufgrund der mangelnden Beschreibung der die Trdume symbolisierenden
Erscheinungsformen in den Hesiodischen und Homerischen Versen sowie den
entsprechenden Textstellen bei Ovid, ist der Rezipient dazu angehalten, sich mit nur
kargen Hinweisen ein Bild dieser ungreifbaren Phantasmen zu imaginieren. Vor dem
inneren Auge formiert sich ein Gedankenbild, das die beschriebenen Wesensarten der
»schwarmenden« Traume nachempfindet. Gerade die ungreifbare, unbestindige und
fliichtige Charakteristik der Traume veranlasst dazu, eine assoziative Verkniipfung zu
Entitaten zu wagen, die, auch physisch, schwer zu fassen sind - wie etwa kleine, fliegende,
fliichtige und ratselhafte Geschopfe. Anschaulich ist daher Caros Darstellungsempfehlung
der »gran quantita di Sogni, die als »figurette, altre di bell’aspetto, altre di brutto, come

quelli che parte dilettano e spaventano« und mit »l’ali ancor essi et i piedi storti come

692 Qvid: Met. XI. 642. Nach der deutschen Ubersetzung von Hermann Breitenbach, in: Ovid:
Metamorphosen. S. 372.
693 QOvid: Met. XI. 642. Nach der deutschen Ubersetzung von Hermann Breitenbach, in: Ovid:
Metamorphosen. S. 371 f.
694 Exemplarisch sei an dieser Stelle der von dem sogenannten Meister IB mit dem Vogel zwischen 1500
und 1510 geschaffene Holzschnitt Apollo und Daphne und die beriithmte, rund achtzig Jahre nach
Fertigstellung der Camera dell’Aurora geschaffene Marmorskulptur der vor Apollon fliehenden Daphne von
Gian Lorenzo Bernini angefiihrt.
695 VL. S. 104.
696 »Doch von den S6hnen, den tausend, erweckt sich der Vater / den einen«. Ovid: Met. XI. 632. Nach der
deutschen Ubersetzung von Hermann Breitenbach, in: Ovid: Metamorphosen. S. 371.
697 Hesiod: Theogonie. 209. Nach der deutschen Ubersetzung von Johann Heinrich Vof, in: Hesiod:
Theogonie oder: Der Gétter und Gottinnen Geschlecht. Ubersetzt v. Johann Heinrich Vof. Tiibingen: Mohr
1911. http://gutenberg.spiegel.de/buch/theogonie-3295/1 (Zugriff: 15.09.2018).

149


http://gutenberg.spiegel.de/buch/theogonie-3295/1

instabili et incerti« in eine entsprechende visuelle Form umzusetzen sind. In Vincenzo
Cartaris Imagini delli dei de gl'antichi, das Annibale Caro, wie bereits erwahnt, fiir die
Konzeption des Schlafzimmer-Bildprogrammes neben weiteren mythographischen
Handbiichern konsultierte, finden die Traume lediglich im Zusammenhang der Sinnbilder
Nacht und Schlaf Erwdhnung. Bei seinen Ausfiihrungen tiber die dunkle Tageszeit beruft
sich der Autor der Imagini wiederum auf Ovids Werk Fasti: »Ouidio le da vna ghirlanda di
papauero che le cinge la fronte, & manda con lei vna gran compagnia di negri sogni.«%8
Abermals libermittelt jene die Nachtfigur umgebende Traum-»compagnia« das Bild einer
fliichtigen, flatterigen Schar von Kreaturen. Ahnliche Merkmale haben die »innumerabili
Sogni in diverse forme figurati«®®?, die laut Cartari den Schlafgott umringen. Etwas
eingehender berichtet die Erzahlinstanz in dem phantastisch-parodistischem Werk Verae
Historiae des Lukian von Samosata liber eine Schar von Wesen, die der Protagonist als
Bewohner der Insel der Traume beschreibt. An entsprechender Stelle im zweiten Buch
dieser satirischen Schilderung heifdt es, dass »[es] unter ihnen einige gefliigelte [gab]«.700
Es ist anzunehmen, dass Annibale Caro neben den dlteren und klassischen Epen ebenfalls
Inspiration in dem fiktiven Reisebericht des im zweiten Jahrhundert wirkenden Autors
fand. Dartiber hinaus wird hier der Eindruck einer Vielgestaltigkeit der Traum-Kreaturen
erweckt, die in den Verae Historiae durch die Umschreibung als »gran quantita di Sogni«

suggeriert wird.

Im Zusammenhang mit den sich durch Unbestdandigkeit auszeichnenden fliegenden »certi
figurette« aus Caros Programm, sind auch jene Flatterwesen von besonderem Interesse,
die die Zukunft offenbarende Brizo umschwarmen. Es handelt sich hier um das
Rundfresko, das Casa del sonno raumlich am nachsten ist. Wie auch Somnus wird die
Gottin von gefliigelten Figlirchen umringt:

Nell’altro peduccio, tra la facciata da pié et a man destra, farete Brinto, Dea de’ vaticinii et
interpretante de’ sogni. [...] [L]a farei ad uso di Sibilla, asisa a pie di quell’olmo descritto
da Vergilio, sotto le cui frondi pone infinite imagini, mostrando che, si come caggiano dalle
sue fronde, cosi gli volino d’intorno nella forma che avemo loro data, e, come si é detto,
quale piu chiare, quale piu fosche, alcune interrotte, alcune confuse e certe svanite quasi
del tutto, per rappresentare con esse i sogni, le visioni, gli oracoli, le fantasme e le vanita
che si veggono dormendo, che fin di queste cinque sorti par che le faccia Macrobio; et ella

698 Cartari: Imagini. S. 175.

699 Cartari: Imagini. S. 176.

700 Lukian: Verae Historiae. II. 34. Nach der deutschen Ubersetzung von Manuel Baumbach, in Lukian:
Wahre Geschichten. 62. Zu einer detaillierteren Ausfiihrung dieser Textstelle siehe auch Kap. I11.1.

150



stia come in astratto per interpretarle.”01
Caro hat bei der Empfehlung fiir die Verbildlichung der weissagenden Gottin und den sie
umgebenden Schwarm eine Passage des sechsten Gesangs aus Vergils Aeneis
herangezogen. Die entsprechende Stelle, in der von einer Ulme mit in ihr wohnenden
triigerischen Traumen die Rede ist, wird von Caro mit der Diversitat der Traume nach
macrobianischer Theorie verkniipft. In dem Epos Vergils heifst es:

In der Mitte des Vorhofs breitet eine riesige schattenspendende Ulme ihre Zweige und ihr
bejahrtes Gedst aus. Gemeinhin heifdt es, darin hatten die triigerischen Traume ihre Nester
und hingen unter allen Blattern.”02

Die fast elfengleichen Figlirchen sollen hier alle Traum-Kategorien umfassen: »die
Traume, Visionen, Vorhersehungen, die Trugbilder und die korperlosen
Erscheinungen«.”93 Das Fliigel-Motiv, das bei den »unbestandige[n] und flatterhafte[n]
Wesen«’%4 auszumachen ist, unterstreicht auch in diesem Fresko die assoziativ
hervorgerufene Verbindung zum launenhaften Naturell der Traume. Dartiber hinaus kann
das Fliegen als Symbol des Abhebens in eine andere Daseinsebene interpretiert
werden.”’% Das Sujet des Fliegens in Verbindung der Trdaume und des Trdumens
manifestiert sich bereits im allgemein vorherrschenden Traumglauben der Antike: Der
Traum als eine »Aufienverursachung«’% trat der gangigen Anschauung nach als
gefliigeltes Wesen an den schlafenden Menschen heran.”07 Bildkiinstlerische Arbeiten,
wie etwa eine Vasenmalerei aus dem vorchristlichen sechsten Jahrhundert, auf dem

Herakles und der eingeschldferte Gigant Alkyones’°8 dargestellt sind, bekraftigen die

701 Vasari: Le vite. S. 583 f. — »Im nachsten Zwickel, zwischen der Wand am Fuflende und der zur rechten,
stellt Brizo dar, die Gottin der Weissagung und Traumdeutung. [...] [Ich] wiirde [...] sie in der Art der Sibyllen
gestalten: sitzend am Fufl der von Vergil beschriebenen Ulme, in deren Laubkrone unendlich viele Bilder
héngen, und wenn sie aus ihren Zweigen herunterfallen, umschwirre sie Brizo in der von uns ersonnenen
und geschilderten Art, die einen heller, die anderen dunkler, einige unterbrochen, andere verschwommen
und manche fast ganz verfliichtigt. Auf diese Weise werden die Traume, Visionen, Vorhersehungen, die
Trugbilder und kérperlosen Erscheinungen dargestellt, die man im Schlaf sieht und Macrobius zufolge in
diese fiinf Kategorien eingeteilt sind. Und sie [Brizo] sei wie entriickt in ihre Deutung versunken«.

(VL. S.104).

702 Vergil: Aeneis. VI. 282-284. Nach der deutschen Ubersetzung von Volker Ebersbach, in: Vergil: Aeneis. S.
166.

703 VL. S. 104.

704 VL. S. 104.

705 Der Aspekt des Fliegens als analog-symbolische Ubertragung des Emporsteigens in eine andere
(transzendente) Erfahrungsebene ist bereits im Zusammenhang des Tageszeitenzyklus in den Stanze
Nuove Ercoles II. (siehe Kap. I1I.1; Girolamo da Carpi: Der Raub des Ganymed) angesprochen worden.

706 Rudolf Hiestand: Einleitung. In: Ders. (Hrsg.): Traum und Traumen. Inhalt, Darstellung, Funktion einer
Lebenserfahrung in Mittelalter und Renaissance. Diisseldorf: Droste 1994. S. 5-14. S. 9.

707 Vgl. Meier: Die Bedeutung des Traumes. S.76.

708 Malerei auf einer Vase des Nikosthenes: Herakles und der eingeschldferte Gigant Alkyones. 6. Jh. v. Chr.
Siehe hierzu Giulio Guidorizzi: lkonographische und literarische Modelle der Traumdarstellung in der

151



Ansicht der abstrakt-bildhaften Ubersetzung eines oder mehrerer gefliigelter

Traumwesen.

In der schriftlichen Grundlage fiir Casa del sonno greift Annibale Caro demnach die in den
Passagen der genannten antiken Schriften evozierte Gedankenverbindung der Traume als
»instabili et incerti«, als unsteten Gegenstand auf. Marianne Zehnpfennig weist in ihrer
Ausfiihrung zu dem Casa del sonno-Fresko auf eine gleichnamige Zeichnung Jacopo
Zucchis (Abb. 36) hin.”% In einer Weiterentwicklung des in dem Rundfresko von Taddeo
Zuccari Gezeigten greift Zucchi das Motiv des Schlafgottes, der von einer polymorphen
Schar an Traumwesen umgeben wird, auf. In seinem Werk, in dem Zucchi »den Angaben
bei Ovid bzw. Caro viel wortlicher [folgt]«710, wird die Vielfaltigkeit der Kinder des
Schlafgottes allerdings noch deutlicher, als es in dem der Ausmalung in der Camera

dell’Aurora zugehoérigen Rundfresko ersichtlich wird.”11

Kompositorisch weist das Fresko in der Camera dell’Aurora, wie bereits durch Eckhardt
Leuschner festgestellt, eine Korrespondenz mit Michelangelos 1533 geschaffener
Zeichnung Il Sogno auf.’12 In Form eines Halbkreises im Bildhintergrund angeordnet,
umgeben die dort skizzenhaft angedeuteten Laster einen Jiingling, der auf einem mit
Masken gefiillten Kasten sitzt. Mit Hilfe gottlicher >Erweckung< vermag er den irdischen
Siinden zu entsagen. Wie Marianne Zehnpfennig in ihrer Dissertationsschrift bemerkt, ist
die sichelférmige Anordnung von Figuren in II Sogno bereits in mittelalterlichen
Darstellungen auszumachen. So findet ein entsprechendes »Schema der Rundform«713
etwa bei der Veranschaulichung der Sieben Freien Kiinste im Hortus Deliciarum Herrad
von Landsbergs Anwendung. In dhnlicher Weise sind es die flatterhaften Traumnaturen,

die den Schlafenden in Casa del sonno sichelféormig umgeben.
I11.2.7 Casa del sonno als Spielart politischer Ikonographie?

Als fester Bestandteil des Bildprogrammes fiir die Camera dell’Aurora kann die

Wandmalerei Casa del sonno bei der Untersuchung zum Herrschaftsbezug kaum singular

Spatantike. In: Giorgio Stabile u. Paravacini Bagliani (Hrsg): Traume im Mittelalter. Ikonologische Studien.
Stuttgart: Belser 1989. S. 241-249. S. 241 f.

709 Vgl. Zehnpfennig: >Traum« und »Vision«. S. 95 f.

710 Zehnpfennig: >Traum«< und »Visionc. S. 96.

711 Vgl. hierzu Zehnpfennig: >Traumc« und »Vision. S. 95 f. u. Edmund Pillsbury: Drawings by Jacopo Zucchi.
In: Master Drawings 12 (1974) H. 1. S. 3-33 u. 65-88.S. 3, 14 u. 21.

712 Vgl. Leuschner: Persona, Larva, Maske. S. 213.

713 Zehnpfennig: >Traum« und »Visionc. S. 49.

152



behandelt werden. Vielmehr steht sie in Korrelation mit den anderen gemalten Figuren,
die thematisch mit den Themen der Tageszeiten, dem Schlafen, Traumen und der Ruhe
sowie mit der Funktion des Raumes als Schlafgemach verbunden sind. Wie im Folgenden
dargelegt wird, lassen sich sowohl das Gesamtprogramm als auch nur einzelne
Bildsequenzen in Bezug zu dem Kardinalnepoten und Auftraggeber Alessandro Farnese
setzen.

Wie zu Beginn dieses Kapitels angesprochen wurde, waren die Bildsujets der offentlich-
reprasentativen Raumlichkeiten im Palazzo Farnese in Caprarola vornehmlich jenen
Themen gewidmet, die die Taten Papst Pauls IIl.,, der Farnese-Dynastie und jene des
Kardinal Farneses selbst rithmten. In den privaten Gemachern, wie dem Ankleidezimmer,
dem Studierzimmer und dem Schlafzimmer des Kardinals, welche zu Beginn der 1560er-
Jahre im sogenannten Sommerappartement des Gebdudes eingerichtet und nahezu
zeitgleich malerisch ausgestaltet wurden, waren es vor allem aber mythologische
Themen, die nicht unmittelbar auf eine enkomiastische Funktion hin ausgerichtet waren.
Wie Julian Kliemann in seiner Monographie zu Wandmalereien in Italien anmerkt, sind es
vor allem die dem privaten Gebrauch der Herrschaftsperson vorbehaltenen Kabinette, in
denen auch geheimnisvolle Motive Einzug fanden.”14

Annibale Caro, der neben der Konzeption fiir die Camera dell’Aurora wohl auch fiir die
anderen, nicht-offentlichen Zimmer des heute als Sommerappartement bekannten
Bereichs im Gebaudekomplex zustandig war, kreierte in seinen invenzioni die jeweilige
Funktion des Raumes mit addquaten Sinnbildern und Narrationen der Kklassischen
Mythologie. In den dem o6ffentlichem Publikum nicht zuganglichen Gemachern fand ihre
Darstellung Raum und Beachtung; sie dienten dem Wohlgefallen des Hausherrn, der sich
durch seine tiefgreifende humanistische Bildung als Experte fiir antik-mythologische
Themen auszeichnete. Es ist anzunehmen, dass diese weniger auf die Lobpreisung des
Herrscherhauses ausgelegten, als vielmehr auf die Asthetik und auf die Funktion des
Raumes abgestimmten Malereien die profane Stellung des Kardinals innerhalb des
klerikalen Amtes zum Ausdruck brachten.

Wie aus der Programmschrift fiir das »Zimmer der Morgenrote« hervorgeht, wahlte Caro
fiir diesen privaten Raum des Kardinals das Thema der Nacht - »perché, oltre che sarebbe

appropriata al dormire, sarebbe cosa non molto divulgata e sarebbe diversa dall’altre

714 Vgl. Julian Kliemann: Profane Bildwelten. In: Ders. u. Michael Rohlmann (Hrsg.). In: Wandmalerei in
Italien. Die Zeit der Hochrenaissance und des Manierismus 1510-1600. Miinchen: Hirmer 2004. S. 7-51. S.
47.

153



stanze«.”’15 Die Nacht zeichnet sich demnach als unkonventionelles Bildthema aus, das
tiberdies mit der Bestimmung des Raumes als Schlafgemach verquickt ist. Es ist ein recht
exklusives Thema, dessen Programm »ohne [...] [Annibale Caros] Erklarungen in seinem
Brief an den Maler Taddeo Zuccari kaum verstanden worden [ware].«716 In der
Bilderfindung des humanistischen Beraters wird kein unmittelbarer Bezug der
Darstellungsinhalte auf den Gran Cardinale hergestellt.

Die Verkniipfung der Freskenmalereien zwischen dem fiirstlichen Schlafgemach und
Alessandro Farnese selbst wurde, wie Elisabeth Oy-Marra anfiihrt, erst zu spaterer Zeit
durch Ameto Orti hergestellt, auf dessen poetische Auferung zum »Zimmer der
Morgenrote« die Betitelung der Camera dell’Aurora zurtickzufiihren ist717:

In somni cubiculum, Parce tibi, atque animum, Princeps, furare labori, / Dum sopor
obrepens ad tua tecta venit. / Proderit amplexu blandam excepisse quietem, / Et placidam
gremio continuisse Deam. / At tu ne properes, Aurora, excere iacentem, / Et vigilem
ingrate luce referre diem. / Sic ne te evellat dilecti e coniugis ulnis / Humida Nox tardis
pigra vehatur equis.”8

Der Dichter Orti bekraftigt die von Caro in seiner invenzione beschriebene positive
Konnotation der personifizierten Morgenréte und »empfiehlt Alessandro [...] sich zu
schonen, weist andererseits aber >Aurora« an, den Schlafenden wieder zu wecken.«719 Die
Nacht, der gemeinhin eine negative Konnotation inharent ist, jedoch fiir den bestandigen
zyklischen Ablauf und als notwendige Stufe der Regeneration unabdingbar ist720, wird,

wenn auch »nicht visuell nachvollziehbar von Aurora verdrangt.«721

Die zu Beginn von Caro in der Programmschrift genannten »cose [...] fuor dell’ordinario«
in der Abgeschiedenheit des privaten Umfeldes darzustellen, kann in mehrfacher Hinsicht

begriindet werden. Zuerst - und so wird es auch von dem Gelehrten in der schriftlichen

715 Vasari: Le vite. S. 576.
716 Qy-Marra: Profane Reprasentationskunst. S. 146. Papst Gregor XIII, dem, als er in der Farnese-
Herrschaftsresidenz zu Gast war, wohl die »Camera dell’Aurora«, die »Stanza de Lanefici« und die »Stanza
della Solitudine« fiir die Zeit seines Aufenthaltes {iberlassen wurde, legt in einem Bericht »eine ausfiihrliche
Beschreibung aller Fresken [...] [und] Dinge« ab, »die nicht dargestellt, sondern nur im Programm von
Annibal Caro zu finden waren.« (Kliemann: Caprarola. S. 436).
717 Vgl. Oy-Marra: Profane Reprasentationskunst. S. 146 f.
718 Baumgart: La Caprarola di Ameto Orti. S. 116, zitiert nach Oy-Marra: Profane Reprasentationskunst.
S. 146. In der deutschen Ubersetzung von Eike Schmidt heifdt es: »Uber das Schlafgemach. Schone dich,
Furst, und entziehe deinen Geist der Miithsal, wenn der Schlaf unvermerkt tiber dein Haus kommt. Es wird
niitzen, die gefallige Ruhe zu umarmen und die huldvolle Gottin im Schof3 zu halten. Du aber, Aurora, halte
an dich, den Schlafenden zu wecken und mit unwillkommenem Licht den wachen Tag heraufzubringen. Und
um dich nicht aus der Umarmung des geliebten Gatten zu reifden, soll die taubenetzte Nacht miifig auf
sdumigen Rossen dahingeleiten.«
719 Qy-Marra: Profane Représentationskunst. S. 147.
720 Vgl. Gandolfo: Il »Dolce Tempo«. S. 207 f.
721 Qy-Marra: Profane Repréasentationskunst. S. 146.

154



Uberlieferung erldutert - gestalten sich die Entititen des Schlafes und der Tageszeiten
sowie die mit diesen in Verbindung stehenden Gottheiten als »convenienti al luogo, also
als angemessene Themen, die sich semantisch passend in den Schlafbereich einfiigen.
Zudem lassen sich die figurierten Tageszeiten als Symbol fiir das Verrinnen der Zeiten
verstehen. Es ist ein Aspekt, dem, wie von Paolo Gasbarri gedufdert, eine moralisch-
didaktische Dimension inhdrent ist, wenn das DahinflieRen der Zeit gleichsam die
Reflektion iiber die Verganglichkeit und die Bedeutung des (eigenen) Lebens mit sich
zieht.722 Zweitens sind Schlaf und Traum intime und singuldr erfahrbare physisch-
psychische Erlebnisse des Individuums, die unter Ausschluss der Offentlichkeit vollzogen
werden. Das Traumsujet ist also fiir das private Umfeld angedacht und hieran gebunden.
Nicht umsonst mahnt die Figur Angerona die den Raum Verlassenden an, Stillschweigen
tiber das Gesehene und Geschehene zu wahren. Im Verborgenen soll, wie Paolo Gasbarri
bemerkt, auch ein weiterer Aspekt bleiben, der iiber das im Programm
Niedergeschriebene hinausgeht und einen nahezu subversiven Kern hat: Die Verséhnung
der Alchemie und der vom Neuplatonismus durchzogenen Gnostik mit der christlich-
religiosen Frommigkeit.”23 Die Schlichtung der beiden antithetischen Themenfelder, die
laut der These Gasbarris symbolhaft in der Gewdlbemalerei sichtbar gemacht wird,
gestalte sich, wie der Autor ausfiihrt, als durchaus problematisch fiir einen Fiirsten, der
als Kardinal ein klerikales Amt bekleidete. Gerade deshalb kann die Verlagerung dieses
Themenbereichs in das Umfeld des vornehmlich Privaten als gerechtfertigt angesehen
werden. Dartiber hinaus lassen sich die Darstellungen, in diesem Fall mit einer weniger
kontroversen Behaftung, insofern auf den Auftraggeber Alessandro Farnese beziehen, als
durch Casa del sonno und in den weiteren Darstellungen der Camera dell’Aurora antikes
Gedankengut in bildgemachter Form zur Erscheinung kommt. Topoi der altertiimlichen
Mythologie und Lehren bringen das Traumthema im humanistischen Sinne zum
Ausdruck.

In seinen privaten Gemachern dargestellt, spiegeln die der klassischen Mythologie
entnommenen Motive das personliche Interesse des humanistisch orientierten
Kardinalnepoten Pauls IIl. fiir das klassische Altertum wider. Der Hang zu antiken
Themen, wie der griechisch-romischen Mythologie, findet demnach im Umfeld des

Privaten Raum und Legitimation. Uberdies lasst sich, wie schon bemerkt, eine Verbindung

722 Vgl. Gasbarri: La Stanza dell’Aurora. S. 43.
723 Vgl. Gasbarri: La Stanza dell’Aurora. S. 47.
155



der Person Alessandro Farnese zu seiner Tatigkeit als Kardinal herstellen. Seitdem Paul
[11. als Pontifex und sein Enkel Alessandro Farnese als Kardinal walteten, war es vor allem
letzterer, der den Papst durch die Ubernahme der profanen Verpflichtungen innerhalb
des klerikalen Amtes entlastete. Die Bildmotive, die antike und, aus christlich-religioser
Perspektive, gar heidnische Gottheiten - so etwa Morpheus, Icelos und Phantasos auf Casa
del sonno - zeigen, bringen, so meine These, die vornehmlich sdkulare Einstellung des
kirchlichen Nepoten zum Ausdruck. Bestarkt wird diese Ansicht durch die Behauptung
Paolo Gasbarris, der einen tieferen Deutungsgehalt in der Gestaltung und Motivik des
Deckenovals sieht. Wie aus Caros Schrift ersichtlich wird, hatte der Inventor des
Bildprogrammes fiir das Schlafgemach des Farnese-Kardinals dezidierte Vorstellungen
beziiglich der Kolorierung der Fresken. Gasbarri merkt an, dass derart exakte Vorgaben
von einem Gelehrten wie Caro recht ungewdéhnlich waren.”24 Der Literat spricht in seinen
an Zuccari gerichteten Empfehlungen etwa von »giallo oro«, »rosso«, »rosa«, »bianco,
»turchino«, »violetto«, »verde e nero«.’25 Gasbarri stellt hier eine Relation mit den
unterschiedlichen  Stufen her, die ein Rohmetall im  alchemistischen
Umwandlungsprozess zu Gold durchlduft. Im Speziellen, so Gasbarri, deuteten die im
Programm genannten Kolorierungen auf die Transmutationsstufen nigredo [=
Schwarzung; erste Stufe], albedo [= Weifdung; zweite Stufe] und rubedo [= Rotung; vierte
Stufe] hin.”26 Gasbarri zieht die Aussage zur Farbigkeit als Bekraftigung seiner These
heran: Der Autor vertritt in seinem Beitrag iiber die Camera dell’Aurora die Ansicht, in
den Malereien auf dem ovalen Deckenfeld seien Hinweise auf die Wandlungsprozesse der
Alchemie auszumachen.”27

Die Vereinbarung der Antagonismen von Finsternis und Licht, von schattenhafter Nacht
und verheifdungsvollem Morgen sowie, gleichnishaft, von glaubensfester Frommigkeit
und neuplatonisch-gnostischen Ideen, deren bildhafte Gestaltung auf dem

Deckenmittelfeld der Camera eine metaphorische Umsetzung gefunden haben mag,

724 Vgl. Gasbarri: La Stanza dell’Aurora. S. 45. Als bemerkenswert herauszustellen ist, dass selbst die
Grotesken innerhalb des Programmgefiiges des »Zimmers der Morgenrdte« neben ihrer eigentlichen
Funktion als reine Dekorationselemente auch in inhaltlicher Ubereinstimmung mit den sie umgebenden
Hauptthemen zum Vorschein kommen sollten.
725 Hier zusammengefasst durch Gasbarri: La Stanza dell’Aurora. S. 49.
726 Vgl. Gasbarri: La Stanza dell’Aurora. S. 49. Dartiber hinaus lasst sich in diesem Kontext, wenn auch von
Gasbarri ausgespart, angesichts des in der Programmniederschrift spezifizierten »giallo oro« ebenso die
dritte Stufe des Transformationsprozesses, citrinitas [= Gelbung] anfiihren.
727 Vgl. Gasbarri: La Stanza dell’Aurora. S. 44. Alchemistische und astrologische Themen erfuhren im
16. Jahrhundert und im Speziellen zu Wirkzeiten Kardinal Alessandro Farneses und Papst Pauls III. im
gelehrten Umfeld einen enormen Aufschwung. Vgl. hierzu auch Kodera: Die gelehrte Magie der Renaissance.
S.345-387.

156



spiegelt wohl ebenso den Ausgleich der durchaus zwiespaltigen Personlichkeit
Alessandro Farneses wider. Es scheint von Gasbarri nicht zu weit gegriffen, die in der
Forschungsliteratur gemeinhin als Crepuscolo’28 identifizierte, zentral dargestellte Figur
auf dem ovalen Deckenfeld als »catalizzatore«”2% zu bezeichnen. Es handelt sich um eine
Mittlerfigur zwischen Nacht und Morgen als Triger oder Uberbinger des Lichtes. Dieser
Figur ist insofern eine besondere Bedeutung beizumessen, als sie als Sinnbild der
Schlichtung beziehungsweise Uberwindung entgegengesetzter Pole aufgefasst werden
kann. Ich meine, dass die im Deckenfresko uniibersehbare Priasenz des fackeltragenden
Jinglings metaphorisch auf den Kardinal selbst hinweist - war dieser doch darum
bemiiht, seinen Hang zu neuplatonischen Themen und sein auf weltliche Aufgaben
ausgerichtetes Amt mit christlich-religiosen Glaubenssatzen harmonisch zu vereinbaren.
Analog kann die Person Alessandro Farnese als (Uber-)Mittlerfigur zwischen christlicher
Glaubensfestigkeit und >weltlichem« Humanismus begriffen werden. Sinnbildlich lasst
sich die Bemalung im zentralen Feld der Decke in der Camera dell’Aurora folglich mit der
philosophischen Leitidee des Renaissance-Neuplatonismus auslegen, die der Kardinal in
einer Person zu vereinen bemiiht war: Die Auflosung der Diskrepanz zwischen weltlichen
Freuden und religioser Frommigkeit - »der Mensch als Mikrokosmos, der alle Gegensatze
in sich vereint, hat selbst die Fahigkeit, diese Gegensatze zu liberwinden.«”30

Aus politischer Perspektive kommt dem Aspekt der Aussohnung im Bezug auf die
Amtsausiibung Kardinal Alessandro Farneses ebenso grof3e Bedeutung zu - hingewiesen
sei an dieser Stelle auf das Bestreben der relativen politischen Neutralitdt gegeniiber den
rivalisierenden Machten Frankreichs und Spaniens und den in Feindseligkeit

gegeniiberstehenden Herrschern Karl V. und Heinrich IL

Der von den sowohl untadeligen als auch siindigen Traumen umkreiste Schlafer in Casa
del sonno, der laut der Caroschen Programmschrift den Schlafgott figuriert, zeigt in seiner
Position und Gestaltung ebenso die profane Tatigkeit des Schlafens selbst.”31 Das Fresko

wurde, wie aus der invenzione Caros hervorgeht, vis-a-vis der Schlafstatt Alessandro

728 = » Abendddmmerung«, »Zwielicht«.
729 Gasbarri: La Stanza dell’Aurora. S. 49.
730 Zehnpfennig: >Traum«und »Visionc. S. 71.
731 Die sinnbildhafte Verschmelzung von der Tatigkeit des Schlafes und der Figur des Schlafgottes findet
seine Begriindung darin, dass »im Laufe der Zeit das Koboldartige dem Goéttlichen vollstdndig Platz gemacht
hat und dass der Schlafspender mit der Person des Schlafes ganz zusammenfallt« (Jolles: Hypnos. Sp. 324).
Bereits schlafend wird der Schlafgott auf der sogenannten »Kypseloslade« gezeigt. Pausanias (um 115-180)
schreibt in Graeciae descriptio V 18,1 von einer weiblichen Figur, womdéglich Nyx, die links und rechts einen
weifden und einen schwarzen Jungen, Hypnos und Thanatos trégt, die beide als schlafend dargestellt sind.
Vgl. Jolles: Hypnos. Sp. 326.

157



Farneses gemalt. Wie Annibale Caro anmerkt, hitte der personifizierte Schlaf eigentlich
im Liinettenzentrum gegeniiber der Vigilanza dargestellt werden sollen - »ma perché mi
pare meglio che stia sopra il letto, per alcune ragioni, porremo in suo luogo la Quiete.«732
Durch die Platzierung des »Hauses des Schlafes« oberhalb des Bettes des Kirchenfiirsten
ergab sich der Eindruck der Ebenbildlichkeit zwischen dem Gran Cardinale und dem

gemalten Schlafenden.

Schlaf ist eine der sieben von Marsilio Ficino angefiihrten Formen der vacatio animae.
Eine weitere definiert einen schwermiitigen Zustand, der noch vor der Wende zur
Renaissance verfemt war.”33 Wieder war es Ficino, der die Auffassung liber die zuvor als
schmahlich erachteten Phanomene Traum, Phantasie und auch Melancholie
aufwertete.”’3* Die schwarze Galle setzt sich laut Ficino zum einen »durch
Verbrennung«’3> und zum anderen in ihrer natiirlichen Form im Koérper zusammen,
wobei letztere, wenn nicht iibermaf3ig vorhanden, vorteilhaft fiir eine kreative Befahigung
eingesetzt werden konne.”3¢ Wie auch der Schlaf und die Imagination ist die Melancholie
eine Eigenart der »Innenschau«’3?. Traum und Melancholie werden in einen
gemeinsamen Kontext gertickt; »[d]as Meditieren des Melancholikers ist dem Zustand der
Traumverlorenheit vergleichbar, die jedoch nach Synesius gerade die Voraussetzung fiir

die >hochste Entriickung« der Seele [...] ist.«738

Das Schlafzimmer als abgeschiedener Riickzugsort dient - wenigstens in seiner
funktionalen Bestimmung - der inneren Andacht des Kardinals; »[d]ie Einsamkeit, als
eine der Voraussetzungen der »vacatio mentiss, fordert die Kontemplation und die >innere
Sammlung««739 Die Lokalisierung des hier in eine gestalterische Bildsprache iibersetzten
Traumsujets entspricht metaphorisch einer innerlichen Versenkung im mehrfachen

Sinne: Erstens kann die Villa, in der sich die Camera dell’Aurora und mit ihr das Casa del

732 Vasari: Le vite. S. 580. - »Da er mir aber aus verschiedenen Griinden besser iiber dem Bett zu passen

scheint, werden wir an seiner Stelle die Ruhe zeigen.« (VL. S. 100).

733 So wurde die Melancholie als pathologisches Symptom gedeutet, das durch ein gestortes Gleichgewicht

des Saftehaushalts im Kérper und durch einen Uberschuss an schwarzer Galle hervorgerufen wurde, was

schwermiitiges Verhalten zur Folge hatte. Vgl. Doosry: Einleitung. S. 13.

734 Vgl. Gantet: Der Traum in der Frithen Neuzeit. S. 136; vgl. Scharold: Vom Wunderbaren. S. 241 f. u. 258.

735 Werner Friedrich Kiimmel: Der Homo litteratus und die Kunst, gesund zu leben. Zur Entfaltung eines

Zweiges der Didtetik im Humanismus. In: Rudolf Schmitz u. Gundolf Keil (Hrsg.): Humanismus und Medizin.

Weinheim: Acta Humaniora 1984. S. 67-85.S. 76.

736 Vgl. Kiimmel: Der Homo litteratus. S. 76; vgl. Wittstock: Melancholia translata. S. 64.

737 Zehnpfennig: >Traum« und »Visionc. S. 24.

738 Zehnpfennig: >Traum« und »Visionc. S. 24.

739 Zehnpfennig: >Traum« und >Vision«. S. 26. Zehnpfennig bezieht sich hier auf Hugo von Trimberg: Der

Renner. 1290-1313. Erstdruck: 1549. Zeile 10326 ff. Vgl. hierzu auch Gandolfo: Il »Dolce Tempo«. S. 232.
158



sonno-Fresko befinden, in ihrer Tradition der villeggiatura als Riickzugsort und Stitte der
Kontemplation und »Rekreation der eigenen Krafte«’40 angesehen werden. Die zweite
Begegnungsebene der Meditation findet im Schlafzimmer statt, in dem der Kardinalsfiirst
im Zustand des Sinnierens und Schlafens die reinste Form mentaler Vertiefung erfahrt. In
der Denkart Heraklits, »[d]ie Wachen haben eine einzige gemeinsame Welt, im Schlaf
wendet sich jeder seiner eigenen zu«’41, umgibt Alessandro Farnese wahrend seines
Ruhezustandes ein Umfeld des Schlafes und Traumes, eine eigene Welt des
Geheimnisvollen.

In vergleichbarer Weise gestaltet sich der Schlaf als Form der inneren Einkehr und
Versenkung als ein konstitutives Motiv der Hypnerotomachia Poliphili Francesco
Colonnas, das gleich zu Beginn des Romans in Erscheinung tritt: Zunachst fallt der
Protagonist in einen tiefen Schlaf, woraufhin er, bereits schlafend, in eine weitere Ebene
des Traumes eintaucht.”42 Die mehrfach eingebettete >Schlafmeditation< wird bei Colonna
von »tiefere[n] Einsichten«’43 begleitet.

Im Schlafgemach Alessandro Farneses begegnen sich Schlaf und Meditation. In diesem
Kontext ist Francesco Gandolfos Auerung zur Stellung und Bedeutung der Endymion-
Darstellung von besonderem Interesse. Fiir die spirituelle Liebe stehend, stellt der Hirte
durch die >Erleuchtung« Lunas im Schlafe den hochsten Grad der Vereinigung mit dem
Gottlichen dar. Bezugnehmend auf das Phanomen der vacatio animae zieht Gandolfo eine
Parallele zwischen Endymion und dem in der Camera dell’Auora Ruhenden: Wie auch
dem jungen Hirten durch gottliche Einwirkung und >Reinigung< ein Aufstieg zu
transzendenten Spharen ermdoglicht wird, so ist es im Schlafzimmer Alessandro Farneses
der Gotterbote, der dem Schlafenden mit seinem Merkurstab dazu verhilft, dem
Gottlichen nahe zu kommen. Der hier beschriebene Schlaf ist folglich eine Form des
Erkenntnisgewinns’44; Schlaf und Traum, die Metathemen des Raumes, offenbaren sich
dem Schlafenden metaphorisch als Wege zur Weisheit und zu den gottlichen

Geheimnissen.

Die im Vorfeld erwdhnte Analogie zur 1533 geschaffenen Zeichnung Michelangelos, 11

sogno, beruht nicht alleine auf dem bereits genannten formal-kompositionellen Aspekt,

740 Qy-Marra: Profane Repréasentationskunst. S. 147.
741 Heraklit: Fragmente. 6., unverand. Aufl. Griechisch und Deutsch. Hrsg. von Bruno Snell. Miinchen:
Heimeran 1976. B 89.
742 Siehe hierzu die Ausfithrungen in Kap. I1.2.
743 Fierz-David: Der Liebestraum des Poliphilo. S. 55.
744 Vgl. Gandolfo: Il »Dolce Tempo«. S. 214.
159



sondern ldsst sich dariiber hinaus auch hinsichtlich inhaltlich-semantischer
Gesichtspunkte erfassen: So wie der Jiingling auf Il sogno den irdischen Verlockungen
durch Tugendhaftigkeit entsagen soll, obliegt es ebenso der schlafenden Figur auf Casa
del sonno, die wahren von den falschen Traumen zu trennen. Die Entscheidung erfolgt im
Zustand des Schlafes, was ein Aquivalent zu einem weiteren Bildwerk, namlich Raffaels I/
sogno del cavaliere eroffnet. Im Sinne des auf Prodikos zuriickgehenden Mythos des
Herakles am Scheideweg muss sich der schlafende Ritter zwischen dem beschwerlichen,
aber untadeligen Weg und jenem miihelosen, jedoch verwerflichen entscheiden. In
entsprechender Weise wird die schlafende Gestalt in Casa del sonno von zweierlei
gearteten Naturen - »I sogni falsi« und »I veri« umgeben. Ebenso wie die wahren und die
falschen Traume auf den Schliafer wirken, so mége auch der im Schlummer versunkene
Farnese-Kardinal in gleichnishafter Weise zwischen den tibel-triigerischen und wahren,
untadeligen Traumen unterscheiden. Es ist ebenso mdglich, dass die falschen und wahren
Traume allegorisch fiir die irdischen Freuden (»sogni falsi«) und die gdnzliche
Hinwendung zum Géttlichen (»I veri«) stehen konnten. Die kontraren Auffassungen in
sich harmonisch in Einklang zu bringen, »ist das Resultat der Erkenntnisfahigkeit des
Menschen«.745

Man kann vermuten, dass die sowohl in Caros Bildprogramm als auch die im Bild fiir die
Traume stehenden und in zwei Lager unterteilten Flatterwesen wiederum eine Allusion
auf das zwiespaltige Wesen des Kardinals darstellen. Der sorgenvolle Gesichtsausdruck
des jungen Schlifers in dem Fresko ldsst sich, wie zuvor angesprochen, als Zeichen des
melancholischen Sinnierens lesen. Der Schlafende in dem Fresko liefse sich demnach als
symbolisches Konterfei des Kardinals deuten, der Reflexionen iiber die mannigfachen
Zwiespalte anstellt.

Fiir den angesprochenen Gewissenskonflikt des Kardinals sind fernerhin biographische
Aspekte anzufiihren. 1560 wurde Gian Pietro Carafa nach der nur einmonatigen Amtszeit
Marcellus’ II. zum neuen Papst ernannt. Carafa beziehungsweise Paul IV. kollidierte als
tonangebender Fiirsprecher der Inquisition und seiner skrupellos gefiihrten
Kirchenpolitik mit dem vornehmlich irenischen Vorgehen und der neutralen Haltung
Papst Pauls III., der sich Kardinal Alessandro Farnese verschrieben hatte. Dies galt im
Besonderen fiir den Neffen Pauls IV, der von seinem Onkel mit mafdgeblichen

Vollmachten betraut wurde. Durch das Biindnis Kardinal Carafas mit dem Koénig von

745 Zehnpfennig: >Traum«<und »Vision<. S. 72.

160



Frankreich wurde das auf Ausgeglichenheit abzielende taktisch-diplomatische Verhaltnis
zwischen dem Kirchenstaat und den Rivalen Heinrich II. sowie dem Haus Habsburg
zunichtegemacht.

Die innere Divergenz, der Kardinal Alessandro Farnese womoglich ausgesetzt war,
basierte auf der einen Seite auf seiner Aufgabe als dem kirchlichen Oberhaupt
unterstehender Amtstrager und auf der anderen Seite auf seiner Verachtung der perfiden,

inhumanen Politikausiibung der Carafa-Familie.

Die Camera dell’Aurora als Schlafgemach Alessandro Farneses gestaltet sich als ein
durchaus exklusiver Bereich, in dem der Kardinal im Zustand des Schlafes und der
inneren Versunkenheit zu bedeutungsvollen Eingebungen und Erkenntnissen iiber
gottliche Geheimnisse gelangt und seine dualistische Personlichkeit und Gesinnung auf
symbolische subtile Weise zur Erscheinung kommt. Dariiber hinaus gibt es
Bildbestandteile auf Casa del sonno, die auf die feudale Herkunft des Kardinalfiirsten
hinweisen konnten. Es handelt sich um die Darstellung von Morpheus, Phantasos und
Phobetor-Icelus. In den Metamorphosen, in denen Ovid die Eigenschaften der
Traumgotter zur Sprache bringt, wird der fiirstliche Bezug explizit herausgestellt:

Diese [= die Sohne des Somnus, H. C.] pflegen sich nachtlicherweise nur Fiirsten zu zeigen
/ Und dem Adel, doch andre durchschweifen die Leute des / Volkes.74¢

Da sich die gestaltwandlerischen Sohne des Schlafes Alessandro Farnese auf dem iiber
der fiirstlichen Ruhestétte platzierten Casa del sonno »nachtlicherweise [...] zeigen«, wird
die Exklusivitit und vorrangige Stellung des Kardinalfiirsten vor der einfachen
Bevolkerung zum Ausdruck gebracht. Bernhard Maaz hat diesen Aspekt in dhnlicher
Weise bereits im Zusammenhang mit dem Herzog von Ferrara, Modena und Reggio,
Ercole II. d’Este, und dem im vorherigen Kapitel 111.1 behandelten Olgemilde Un sogno
von Battista Dossi, das etwa zwanzig Jahre vor Casa del sonno gemalt wurde,
angesprochen. Maaz richtet seinen Fokus hierbei auf die hybriden Tiergestalten, die einen
wesentlichen Teil des Dossi-Gemaldes einnehmen und fiir den Traumgott Icelus stehen
konnten.”#” Die Ehre gebiihrte im »Zimmer der Morgenrote« freilich dem Kardinal selbst,
jedoch auch jenen auserwahlten Personlichkeiten, die Zutritt zu der Camera erhielten -

[j]e intimer und privater der Empfang eines Gastes inszeniert wurde - und was macht den
Besucher neugieriger als ein fremdes Schlafzimmer? -, umso grosser war das Privileg und

746 Qvid: Met. XI. 644. Nach der deutschen Ubersetzung von Hermann Breitenbach, in: Ovid:
Metamorphosen. S. 372.
747 Vgl. Maaz: Denkbilder. S. 410. Siehe hierzu auch Kap. I11.1.

161



die Verpflichtung, die ihm damit zuteil wurden.748

Die eigentliche Geisteshaltung des Kardinals findet also im Schutze des (formal) privaten
Bereichs ihre Verbildlichung, die aufder dem Kardinalsfiirsten selbst wohl lediglich seinen
engen Verbilindeten beim gestatteten Zugang zu den Privatgemachern zu Teil wurde.

Die Themenfelder Nacht, Schlaf und vor allem Traum gestalten sich als durchaus
humanistische Themen, die mittels einer raffinierten invenzione und virtuoser visueller
Umsetzung unter Ausschluss der Offentlichkeit der nur hochrangigen Betrachterschaft
verfligbar waren. Deshalb ist den mystisch wirkenden Fresken mit ihren teils
unkonventionellen Motiven, die lediglich ausgewahlten Personlichkeiten, wie Gregor
XIII., vorbehalten waren, eine politische Bedeutung inhdrent. Als Gast in der
Farnesianischen Residenz in Caprarola wurden dem ab 1572 amtierenden Pontifex
maximus offenbar die privaten Gemacher Alessandros im Sommerappartement, die
Stanza dei Lanefici, die Stanza della Solitudine und die Camera dell’Aurora, zur Verfiigung
gestellt.74?

Dem in die Camera dell’Aurora Eintretenden offenbart sich hier nicht nur der durch die
enigmatischen Themenfelder Schlaf und Traum ausgeldste Exklusivitatscharakter,
sondern es eroffnete sich tiberdies ein Ambiente, in dem wichtige Unterredungen intra
muros stattfinden konnten. Wie die Papste gewdhrten auch Kardindle (geheime)
Audienzen.’5® Diese konnten auch in nicht-6ffentlichen Gemachern, wie dem
Schlafbereich, gefiihrt werden, womit den Empfangen der Charakter einer konspirativen

Zwiesprache zukam7! und »das cubiculum auch einen oOffentlichen Charakter und

748 Tristan Weddigen: Raffaels Papageienzimmer. Ritual, Raumfunktion und Dekoration im Vatikanpalast
der Renaissance. Emsdetten: Ed. Imorde 2006. S. 101. An dieser Stelle sei angemerkt, dass das Schlafzimmer
Camera dell’Aurora von Kardinal Alessandro Farnese wohl tatsidchlich als solches genutzt und nicht
lediglich als derartiges arrangiert wurde. In anderen Fillen etwa »wurden spezifische Raume fiir Empfange
mit Prunkbetten ausgestattet und dahinter lag ein weiterer Raum, der dann tatsachlich nur zum Schlafen
diente«. (Ilaria Hoppe: Das Bett in der Frithen Neuzeit: Praktiken der Vergesellschaftung am Beispiel
Florenz. In: Irene Nierhaus u. Kathrin Heinz (Hrsg.): Matratze, Matrize. M6blierung von Subjekt und
Gesellschaft. Konzepte in Kunst und Architektur. Bielefeld: transcript 2016. S. 389-410. S. 395. Hoppe
bezieht sich hier auf Michael H. Sprenger: Das hofische Bett. Uberlegungen zu einem bedeutenden Mébel in
der fiirstlichen Représentation der Frithen Neuzeit. In: Barockberichte (2007) H. 48 / 49. S. 162-175. S.
165). Vgl. hierzu auch Andreas Ténnesmann: Le palais ducal d’Urbino. Humanisme et réalité sociale. In: Jean
Guillaume (Hrsg.): Architecture et vie sociale. L’organisation intérieure des grandes demeures a la fin du
Moyen Age et a la Renaissance. Paris: Picard 1994. S. 137-153. S. 146.

749 Vgl. Kliemann: Caprarola. S. 436.

750 »Die Audienz war seit dem Mittelalter Bestandteil des fiirstlichen Tagesablaufs und ermdglichte eine
geregelte Kommunikation mit Untertanen und anderen Machthabern.« (Weddigen: Raffaels
Papageienzimmer. S. 137).

751 Vgl. Weddigen: Raffaels Papageienzimmer. S. 139. Papstliche »Privat- und Geheimaudienzen [fanden
manchmal] in einer nicht ndher bezeichneten [...] camera sua statt. Dabei handelt es sich tendenziell um
einen Privatraum in der Art der Stanzen oder wahrscheinlicher um die camera sua cubiculare, das
cubiculum.« Weddigen: Raffaels Papageienzimmer. S. 139.

162



reprasentativen Anspruch hatte.«7>2 Hier wird die symbolische Funktion der Gottin der
Verschwiegenheit, Angerona, deutlich, indem sie dem den Raum Verlassenden ermahnt,
die moglicherweise geheimen Inhalte wichtiger Unterredungen nicht o6ffentlich

preiszugeben.

Die vornehmlich in den privaten Gemachern dargestellten wohldurchdachten
Verbildlichungen reprasentieren Ingenidsitdt und Kénnen des humanistischen Beraters
und des Malers, mit denen sich der Kardinal zu rithmen wusste. Dies trifft insofern
besonders auf Zuccaris Rundfresko Casa del sonno zu, als fiir die Visualisierung des
Traumthemas, wie bereits ausgefiihrt, keine normative Ikonographie vorhanden ist.
Aufbauend auf vorhandenen (literarischen) Quellen und ergianzt mit eigener
Phantasievorstellung erhdlt der Traum eine asthetische Form, die eklektisch und

innovativ zugleich ist.

II1.2.8 Die >Rechristianisierung« des Kardinals - Das Traumsujet als biblisches

Motiv in der Stanza dei sogni

Die Freskendarstellung in der Stanza dei sogni des Winterappartements, dessen
Ausgestaltung in der Residenz in Caprarola zwischen 1569 und 1575 erfolgte’s3, deutet
auf eine Verdnderung der Geisteshaltung des Kardinals hin. Es ist nicht nur das
Traumthema, das sich in Sommer- und Winterappartement durch eine heterogene
Bildmotivik auszeichnet. Auch andere Bereiche der funktional und raumlich dquivalenten
Zimmer des Winterappartements, welche fiir die private Nutzung vorgesehenen waren,
stehen nun unter dem Zeichen einer apodiktischen Glaubensfestigkeit, die es zu vertreten

galt.

Nachdem die Innendekoration der Gemacher im Sommerappartement Mitte der 1560er-
Jahre fertiggestellt worden war, iibernahm Federico Zuccari die Leitung der
Malerarbeiten, mit der zuvor sein zu diesem Zeitpunkt bereits verstorbener alterer
Bruder Taddeo betraut war. Federico wiederum wurde, nach zahlreichen Disputen mit
Kardinal Farnese, von Jacopo Bertoja (Jacopo Zanguidi) von seiner Position abgelost.

Diesem trug Alessandro Farnese auf, die privaten Raumlichkeiten auf der linken, in

752 Weddigen: Raffaels Papageienzimmer. S. 139. Weddigen thematisiert das Schlafzimmer an genannter
Stelle im Kontext Julius’ II.
753 Vgl. Coffin: The Villa. S. 287.

163



Richtung Siiden gerichteten Palazzo-Seite auszumalen.’>* Im Gegensatz zu den in
Funktion, Bauweise und Anordnung deckungsgleichen privaten Rdumen des
Sommerappartements wurden in dem rund ein Jahrzehnt spater ausgestalteten Schlaf-,
Umkleide- und Studierzimmer auf der Siidseite des Gebaudes keine klassisch-
mythologischen, sondern religios-theologische Motive zur Darstellung gebracht -
»weitaus angemessener fiir einen Kardinal zur Zeit der Gegenreformation [...], wobei
jedoch die Prinzipien, die die Themenwahl bestimmten, beibehalten wurden.«7>> Es
entsteht der Eindruck, als stiinde die Ausmalung der Privatgeméacher auf der Siidseite des
Baukomplexes, entgegen der privaten Raumlichkeiten im Norden, in keinem in sich
geschlossenen Zusammenhang mit den komplexen Programmen der humanistischen
Literaten, die im Dienste Alessandro Farneses die ikonographischen Raumprogramme
erstellten.’>¢ Vielmehr wirken die Themen hier disparat und willkiirlich zusammengefiigt.
Clare Robertson ist in ihrer Annahme beizupflichten, wenn sie die nun auf explizit
religiose ~ Themen fixierte Ausmalung der privaten R&aumlichkeiten im
Winterappartement auf die intensivere personliche Auseinandersetzung des Kardinals
mit christlicher Frommigkeit und im Speziellen mit der gegenreformatorischen

Entwicklung zurtickfiihrt.7>7

Das entsprechende Gegenstiick zum Schlafzimmer auf der Nordseite der Anlage, Camera
dell’Aurora, bildet im Bereich des Winterappartements die sogenannte Stanza dei sogni -
das »Zimmer der Traume«. Da Kardinal Gugliemo Sirleto (1514-1585) nachweislich die
invenzione fir das Studiolo, die Sala della Penitenza, zusammenstellte, kann vermutet
werden, dass er ebenso fiir die Konzeption der Stanza dei sogni verantwortlich war.758 Im
»Zimmer der Trdaume«, dem Schlafgemach des formal fiir die Wintermonate
vorgesehenen Appartements, zeigt sich das Traumsujet im Mittelfeld des Deckenovals in
Form der wohl geldufigsten biblischen Traumdarstellung: Zu sehen ist »Der Traum Jakobs
von der Himmelsleiter« (Gen 28, 10-18) (Abb. 37) - ein Motiv, das seit alters her einer

festen Bildtradition verschrieben ist. Die Veranschaulichung zeigt nicht nur den

754 Vgl. hierzu auch Coffin: The Villa. S. 287 f.
755 Kliemann: Caprarola. S. 435. Der mittlere Raum, Stanza dei Giudizi, weicht in dieser Hinsicht jedoch von
der symmetrisch angeordneten Stanza dei Lanefici ab, da in diesem Pendant des Winterappartements keine
einem Ankleidezimmer nahestehende Thematik, sondern gerichtliche Geschehnisse, wie etwa das Urteil
des Salomon, gezeigt werden. Vgl. Kliemann: Caprarola. S. 435; Robertson: »Il Gran Cardinale«. S. 105.
756 Vgl. auch Coffin: The Villa. S. 289.
757 Vgl. Robertson: »1l Gran Cardinale«. S. 116 u. 122 f.
758 Vgl. Loren Partridge: The Farnese Circular Courtyard at Caprarola: God, Geopolitics, Genealogy, and
Gender. In: The Art Bulletin. 83 (2001) H. 2. S. 259-293. S. 287, Anm. 4.

164



schlafenden Protagonisten Jakob, sondern auch das Traumgeschehen, wobei die Leiter
»die Verbindung der irdischen mit der Himmelswelt«’5% versinnbildlicht. In den Tondi
und Kassettenausmalungen sind weitere biblische Themen aus dem Alten Testament
visualisiert worden, die alle auf einen goéttlichen Einfluss im Zustand des Schlafes
respektive Traumes hindeuten: Gezeigt werden Adam, dem Gott wahrend seines tiefen
Schlafes Fleisch aus seiner Rippe schneidet und hieraus Eva erschafft (Gen 2, 21-22)
sowie der Prophet Elija in der Wiiste, der wahrend seines Traumes von einem Engel
gestarkt wird und so den Gottesberg Horeb erreicht (3 Kon 19, 4-8). AufRerdem ist hier
der zweite Traum Nebukadnezars zu sehen, der im Buch Daniel geschildert wird und in
dem der babylonische Konig von einem machtigen, besiedelten Baum traumt, dessen
Fallung von Daniel als Vorwarnung begriffen wird, weshalb er Nebukadnezar zum Tilgen
seiner Siinden durch rechtes Handeln rit (Dan 4, 7-24). Uberdies werden in der Stanza
dei sogni die Traume Josefs aus dem Buch Genesis angedeutet, in denen Getreidegarben
und Sterne sich ihm zuneigen und sich vor ihm verbeugen und ihn so als Konig
kennzeichnen (Gen 37, 5-10). In den Kassetten im Zentrum der vier Liinetten sind vier
weitere biblische Traum- und Schlafszenen gemalt worden: der erste Traum Konig
Nebukadnezars von einem gewaltigen Standbild aus unterschiedlichen Metallen und
Fufden aus Ton, das durch einen einzelnen gelosten Stein zerstort wird (Dan 2, 31-45).
Weiter ist die im sechzehnten Kapitel des Buches der Richter geschilderte Szene zu sehen,
in der Samson auf den Knien seiner Ehefrau Dalila eingeschlafen ist und diese ihm seine
Locken, welche ihn unbesiegbar machen, abschneidet (Ri 16, 19). In den anderen beiden
Kassettenfeldern werden die Traume des Pharaos von sieben wohlgendhrten und sieben
mageren Kiihen und von ebenso vielen vollen und ausgedoérrten Ahren dargestellt. Diese
pharaonischen Triume werden von Josef als Zeichen fiir sieben Jahre des Uberreichtums
und sieben Jahre der Hungersnot gedeutet (Gen 41, 1-36). Weiter ist Josef, der die Traume
des im Dienste des Pharaos stehenden Mundschenks und Backers ausgelegt hat (Gen 40,

5-19), im Gefdngnis gemalt worden.”60

Die Entscheidung, in der Stanza dei Sogni Traumdarstellungen schaffen zu lassen, die auf

biblischen Grundlagen beruhen, begriindet sich zum einen wohl in der sich im Zuge der

759 Jan Harasimowicz: Traum und Politik. S. 183. Francesco Gandolfo meint in der Darstellung des
Himmelsleiter-Traumes eine »perfetta allegoria« (Gandolfo: Il »Dolce Tempo«. S. 223) im Sinne des
Neuplatonismus zu erkennen, die den Aufstieg des Menschen zum Goéttlichen in visuell unmittelbar
erkennbarer Form zum Ausdruck bringt. Als weitere neuplatonische Komponente erachtet Gandolfo das
Erkennen des Traumgehaltes durch den Traumer. Vgl. Gandolfo: Il »Dolce Tempo«. S. 223.
760 Vgl. Gandolfo: Il »Dolce Tempo«. S. 221.

165



gegenreformatorischen Bewegung in den 1560er-Jahren entwickelnden »reuevolle[n]
Frommigkeit«’61 ijtalienischer Kardindle. Zum anderen und vor allem ist besagter
Gesinnungsumschwung, der sich im Winterappartement widerspiegelt, moglicherweise
auf Begebenheiten personlich-biographischen Charakters zurtickzufiihren, die sich in den
letzten drei Lebensjahrzehnten Alessandros ereigneten. In diesem Kontext sei zunachst
auf die Seeschlacht von Lepanto im Oktober des Jahres 1571 hingewiesen, die von Papst
Pius V. und der von ihm gegriindeten Heiligen Allianz angebahnt wurde. Der Sieg, den der
Kirchenstaat zusammen mit Venedig, Genua und Spanien gegen die osmanische Flotte
davontrug, hatte eine fundamentale Bedeutung fiir das katholische Christentum, da es das
»tatsachliche Ende der tiirkischen Vorherrschaft im Mittelmeer«’6? anzeigte. Als
Verfechter der Kirchenpolitik Pius’ V., den Alessandro Farnese im Konklave von 1565/66
selbst fiir die Papstwahl aufgestellt hatte, musste der Kardinal seine der christlichen
Lehre entsprechende Einstellung in angemessenem Mafde demonstrieren. Ein weiterer
Grund fiir die augenfillige Hinwendung zu dezidiert christlichen Themen im
Winterappartement ist in der Absicht des Kardinals zu vermuten, im Konklave von 1572
selbst zum Pontifex ernannt zu werden. Dieses Bestreben blieb jedoch aufgrund des

Eingreifens Philipps II. erfolglos.

Bei der Ausgestaltung des Winterappartements im Palazzo Farnese hat sich folglich ein
semantischer Wandel vollzogen, der vor dem Hintergrund gegenreformatorischer und
biographischer Ereignisse als Konsequenz der ideologischen Wende Alessandro Farneses
angesehen werden kann und folglich die mit voranschreitender Zeit (wieder-)erlangte

Spiritualitat des Kardinalnepoten Pauls III. widerspiegelt.

I11.2.9 Zwischenfazit

Im 16. Jahrhundert wurde im Besonderen das Traummotiv im Sinne der christlichen
Lehre als prophetisches Medium verstanden, mittels dessen, wie in diversen Bibelstellen
aufgegriffen, gottliche Botschaften liberbracht werden konnten. Im Gegensatz zu anderen
klerikalen Amtsinhabern, die beispielsweise eine ihre kirchliche Stellung legitimierende
Visionsdarstellung in Auftrag gaben, veranlasst Kardinal Alessandro Farnese fiir sein

Ruhegemach in der Camera dell’Aurora die Schlaf- beziehungsweise Traumthematik in

761 Firpo: Der Kardinal. S. 140.
762 Salvatore Bono: Piraten und Korsaren im Mittelmeer. Seekrieg, Handel und Sklaverei vom 16.-19.
Jahrhundert. Stuttgart: Klett-Cotta 2009. S. 35.

166



antik-mythologischer Gestaltung visualisieren zu lassen - ohne visiondres Moment.
Anstelle eines biblisch tiberlieferten Themas entwickelt Caro ein traumaffines Bild, das
dieses abstrakte Phanomen, rekurrierend auf Schlaf- beziehungsweise Traumtopoi der
klassischen Mythologie, in sinnbildhafter Form verkorpert. Der Darstellung des Freskos
»Haus des Schlafes«, die sich wohl kaum mit dem streng christlichen Traumverstandnis
vereinbaren lasst, ist dennoch ein Glaubensaspekt inharent. Dieser wird nicht durch den
narrativen Gehalt des Bildes iibermittelt, sondern dem humanistisch-gelehrten
Betrachter in subtiler Weise suggeriert: Der neuplatonischen Auffassung tiber den Traum
folgend ist die unsterbliche Seele des tugendhaft lebenden Menschen imstande, in diesem
Zustand eine hohere Form der Erkenntnis und eine Annaherung an das Goéttliche,
Transzendente zu erreichen. Dies bertiihrt die Annahme Gasbarris, der, wie bereits zuvor
angefiihrt, in den Darstellungen des ovalen Zentralfreskos eine Analogiesetzung des
alchemistischen und, im ilibertragenen Sinne, des geistigen Reinigungsprozesses und
letztendlich das Erfahren der »sapienza filosofica« - der »philosophischen Weisheit« -
vermutet. Das Vermogen, eine iibersinnliche Erfahrungsebene zu erlangen, lief3e sich mit
der Begrifflichkeit einer >philosophischen Gottlichkeit< benennen, die weniger im Lichte
einer christlichen Gottgefalligkeit, als vielmehr vor dem Hintergrund der Anschauung des
Renaissance-Neuplatonismus aufgefasst werden kann. Durch den Ubergang vom Dunkel
in das Helle, vom Nachtlichen zum Tagesanbruch als Zeichen des sukzessiven Prozesses
der Klarung und Transformation von einem Roh- in das Edelmetall und Endprodukt, Gold,
erfolgt, in gleichnishafter Ubertragung, eine Liuterung der menschlichen Seele. Als
Zeichen der »sapienza filosofica«”63 steht die Gottin der Morgenrote nach alchemistischer
Auffassung fiir eine iibergeordnete Form des Wissens.’®4 In der Camera dell’Aurora
fungieren Schlaf und Traum als Wege zur Weisheit und Klarsicht und werden somit zu

Schliisselelementen der gesamten Bildprogrammatik.

Der Weg zur Erkenntnis, der in Etappen erfolgt, ruft sogleich eine traumaffine Schilderung
aus dem literarischen Genre ins Gedachtnis: namlich Dantes Divina Commedia. Beginnend
in der finsteren Holle und schrittweise in das strahlende Paradies aufsteigend,
manifestiert sich die gefiihrte Traum- beziehungsweise Visionsreise des Protagonisten als
Weg zu einem verklirten Bewusstseinszustand, wobei auch hier der Morgen als

ankiindigendes Phianomen eingesetzt wird. Freilich untersteht diese Schilderung dem

763 Gasbarri: La Stanza dell’Aurora. S. 49.
764 Vgl. Gasbarri: La Stanza dell’Aurora. S. 49.
167



seinerzeit gemeinhin prddominierenden Weltbild einer gottviterlichen Allmacht, deren
Absolution man lediglich durch die gdnzliche Lossagung aller weltlichen Geniisse zu
erlangen glaubte. In positiv aufsteigenden Erzahlstufen baut sich ebenfalls der in Kap. I1.2
thematisierte Alchemistenroman Della Tramutazione metallica sogni tre von Giovan
Battista Nazari auf, der rund zehn Jahre nach der malerischen Ausgestaltung in der
Camera dell’Aurora verfasst wurde.’¢5 Das Ziel des Erkenntniszuwachses, sei es in Dantes
Divina Commedia oder Nazaris Roman, wird auf dem Wege des Schlafes erreicht. Es ist
dieser Schlaf als eine Form der vacatio animae, der in der Camera dell’Aurora durch den
Kardinal vollzogen wird und bei diesem nach Erwachen am Morgen eine héhere
Geisteskraft bewirken soll. Entsprechend markiert »[d]as Erwachen [..] den
Erkenntnisprozef3 des Jiinglings«”¢¢ in Michelangelos Il sogno, wobei dieser »wahrend des
Schlafs seinen sinnlichen Vorstellungen erlegen war«.767

Der Gegenstand des Traumes erfdahrt etwa zehn Jahre nach Fertigstellung von Taddeo
Zuccaris Casa del sonno in der dem Winterappartement zugehorigen Stanza dei Sogni im
Zuge historischer Umstande eine grundlegende Wandlung in seiner visuellen Gestaltung
und Motivik. Aus der Gegeniiberstellung der traumbezogenen Fresken in der Camera
dell’Aurora und jener in der erst zu einem spdteren Zeitpunkt ausgestalteten Stanza dei
sogni geht hervor, dass das Traumsujet in der Kardinalsresidenz in Caprarola einen
personlichen Gesinnungswandel desselben Auftraggebers andeutet, der sich in den
unterschiedlichen Darstellungsarten des Themas niederschlagt.

Im ersten Fall prasentiert sich der Traum als abstraktes Phanomen im neuplatonischen
Sinne durch eine kopflastige Ausdrucksform, die an eine »weltliche¢, rinascimentale
Kultur gebunden«’68 ist und die sich durch vornehmlich klassisch-antike (Traum-)Topoi
manifestiert. Im zweiten zeichnet sich, als Folge gegenreformatorischer Entwicklungen
und dem damit einhergehenden gemeinhin >gottgefdlligen< Denken sowie zusatzlich
biographischer Ereignisse Alessandro Farneses, in dem althergebrachten und
ikonographisch tradierten biblisch-religiosen Motiv des Traumes Jakobs von der

Himmelsleiter eine zunehmende Frommigkeit des Kardinals ab.

765 Analog zum schrittweisen Prozess vom Sinisteren zum (Er-)Leuchtenden an der Decke des Raumes als
Zeichen der graduellen Klarung und Umwandlung der Stoffe zum h6chsten Edelmetall Gold, symbolisiert
durch Aurora, durchliuft der Sprecher in der Tramutazione Nazaris auf seiner dreigeteilten Traumreise
eine allmahliche Entwicklung hin zur hochsten Alchemie der Philosophen und eigener
Wissensbereicherung. Siehe hierzu Kap. 11.2.

766 Zehnpfennig: >Traum« und »Visionc. S. 62.

767 Zehnpfennig: >Traum« und »>Visionc. S. 62.

768 ylegata [...] alla culturaslaica< rinascimentale«. Gandolfo: Il »Dolce Tempo«. S. 235.

168



Beide Schlafgemacher behandeln den Traum als Weg zur Erkenntnis des Gottlichen, zum
Transzendenten, wobei in der nach »neuplatonischen< und gar heidnischen Formen
ausgemalten Camera dell’Aurora der im Schlafe erfolgende Aufstieg zum Gottlichen
metaphorisch erschlossen werden muss, wahrend dieser Vorsatz durch das auf das Alte
Testament zuriickgehende Himmelsleiter-Motiv in der Stanza dei sogni unmittelbar

erkennbar gemacht wird.

169



II1.3 Okkulte Wissenschaften, Verwandlungskunst und Traum - Giovanni Battista

Naldinis Allegoria dei Sogni im Studiolo Francescos I. de’ Medici

I11.3.1 Einleitung und Forschungsstand

Wie im Falle der beiden durch fiirstliche Personlichkeiten in Auftrag gegebenen
Traumdarstellungen, Un sogno von Battista Dossi fuir Ercole II. d’Este und Casa del sonno
als Teil der Deckenbemalung der Camera dell’Aurora des Kirchenfiirsten Alessandro
Farnese, bereits herausgestellt wurde, stellt der Traum als vordergriindig profanes
Phdnomen eine Besonderheit fiir die Ikonographie der herrschaftlichen Tugend- und
Machtreprasentation dar. Einen derartigen, die Traumthematik betreffenden Sonderfall
der Auftragskunst veranschaulicht ebenso Allegoria dei Sogni (siehe Abb. 5) des Malers
Giovanni Battista Naldini, welches 1571 fiir das Studiolo (Abb. 38) im Palazzo Vecchio in

Florenz fiir den Grofsherzog der Toskana, Francesco I. de’ Medici, geschaffen wurde.

Giorgio Vasari leitete die bildliche Ausstattung des Studiolo im Florentiner Palazzo
Vecchio. Fiir die Konzeption des Programmes wandte er sich an Don Vincenzo Borghini,
der als humanistischer Berater Francescos 1. de’ Medici fiir geraume Zeit am
florentinischen Hofe tdtig war. Borghinis invenzione fiir das Studiolo des toskanischen
Grof3herzogs ist in dem Zeitraum von Ende August bis Anfang Oktober 1570 entstanden.
Das ikonographische Raumprogramm ist, neben anderen schriftlichen Korrespondenzen
zwischen Giorgio Vasari und weiteren Fiirsten und Gelehrten, durch Karl Freys
zweibandiges Werk Der literarische Nachlass Giorgio Vasaris’¢® dokumentiert.

Der fiirstliche Riickzugsraum, das Studiolo, dessen Programm in diesem Kapitel genauer
betrachtet wird, wurde 1586 auf Veranlassung Francescos I. wieder zerlegt, wobei einige
Objekte in die Tribuna der Uffizien gelangten. Die urspriingliche Anordnung von den an
den Wanden und teils vor Schranken angebrachten Gemalden ist nicht tiberliefert. Eine
Erforschung und Rekonstruktion des Studiolo sind erst im anbrechenden 20. Jahrhundert

erfolgt. 1908-1910 haben Alfredo Lensi und Giovanni Poggi’’? die Ausstattung des

769 Giorgio Vasari: Der literarische Nachlass. Hrsg. u. mit krit. App. versehen von Karl Frey. Bd. 1. Miinchen:
Miiller 1923 [nachfolgend kenntlich gemacht mit: Vasari (1): Nachlass] u. Giorgio Vasari: Der literarische
Nachlass. Hrsg. u. mit krit. App. versehen von Karl Frey. Bd. 2. Miinchen: Miiller 1930 [nachfolgend kenntlich
gemacht mit: Vasari (2): Nachlass]. Zur invenzione Vincenzo Borghinis siehe Vasari (2): Nachlass.
S.886-891.
770 Giovanni Poggi: Lo Studiolo di Francesco 1. nel Palazzo Vecchio di Firenze. In: Il Marzocco (1910). o. S.
Neu erschienen in: Il Vasari 13 (1942). S. 86-91. S. 87 f. u. 89.

170



Raumes anhand von Briefwechseln aus dem Jahre 1570 zwischen Vincenzo Borghini und
Giorgio Vasari wiederhergestellt.

Das Studiolo Francescos . ist seitdem bereits umfassend erforscht worden. Ausgehend
von den Untersuchungen Poggis und Lensis haben Luciano Berti in seiner Publikation I/
principe dello Studiolo’71 sowie Scott Schaefer in seiner Dissertationsschrift The Studiolo
of Francesco 1. de’ Medici in the Palazzo Vecchio in Florence’’? zur Ausweitung der
Erkenntnisse tiber die Ausstattung des Studiolo beigetragen.

Das Werk Studiolo. Die Entstehung eines Raumtyps und seine Entwicklung bis um 1600773
von Wolfgang Liebenwein gilt als vielbeachtetes Hauptwerk fiir die Geschichte des
Raumtypus Studiolo in Italien. Von Bedeutung in diesem Kapitel ist Liebenweins
Untersuchung dieser Raumlichkeit Francescos I. Eine verdnderte Rekonstruktion der
Gemaldehdngung im Studiolo basiert auf seinerzeit neu entdeckten archivalischen
Dokumenten und stammt von Michael Rinehart?74, der eine andere raumliche Verortung
der Bilder vorschlagt als Poggi und Lensi.”7>

In jlingerer Zeit hat sich Valentina Conticelli in diversen Publikationen umfassend mit
dem Studiolo des toskanischen Grofdherzogs befasst.’7¢ Hierin macht die Autorin unter
anderem auf die Rekonstruktionsproblematik der Gemaldeanordnung aufmerksam.

Conticelli verfolgt einen auf ikonographischen Zusammenhdngen und dokumentarischen

771 Luciano Berti: Il principe dello Studiolo. Francesco I. dei Medici e la fine del Rinascimento fiorentino.
Florenz: Ed. Edam 1967. S. 61-84.
772 Scott Schaefer: The Studiolo of Francesco I. de’ Medici in the Palazzo Vecchio in Florence. Diss. Bryn Mawr
College: 1976.
773 Wolfgang Liebenwein: Studiolo. Die Entstehung eines Raumtyps und seine Entwicklung bis um 1600.
Berlin: Mann 1977. S. 154-159. Als weitere Sekundérquellen hierzu sind zu nennen: Ettore Allegri u.
Alessandro Cecchi: Palazzo Vecchio e i Medici. Guida storica. Florenz: Studio per ed. scelte 1980. S. 323-351
sowie Ugo Muccini u. Raffaello Bencini: The apartments of the Priori in the Palazzo Vecchio. Florenz: Le
Lettere 1992.S. 63-111.
774 Vgl. Michael Rinehart: A Document for the Studiolo of Francesco 1. In: Moshe Barasch (Hrsg.): Art, the
ape of nature. New York: Abrams 1981. S. 275-289. S. 279-284. Einen schematischen Uberblick der
Bilderhdngung nach Rinehart liefert Larry ]. Feinberg: The Studiolo of Francesco I. reconsidered. In:
Christina Accidini Luchinat (Hrsg.): The Medici, Michelangelo, and the art of late Renaissance Florence.
Ausst. Kat. Palazzo Strozzi Florenz. New Haven: Yale Univ. Press 2002. S. 47-65. S. 55 f. Vgl. hierzu auch
Allegri u. Cecchi: Palazzo Vecchio. S. 326.
775 Mehrere namhafte Maler beteiligten sich mit jeweils zwei Werken an der bildlichen Ausstattung des
Studiolo. Dem Rekonstruktionsentwurf Rineharts zufolge wurden jene zwei Gemaélde eines Malers
paarweise vertikal ibereinander gehangt. Vgl. Rinehart: A Document. S. 279.
776 Valentina Conticelli: Ars aemula naturae. L'eredita della tradizione classica e medievale nella
decorazione dello Studiolo di Francesco I. de’ Medici in Palazzo Vecchio. Diss. Universita degli studi di Siena:
2004; Valentina Conticelli: Lo Studiolo di Francesco I e I'alchemia: nuovi contribute storici e iconologici, con
un carteggio in appendice (1563-1581). In: Philippe Morel (Hrsg.): L’art de la Renaissance entre science et
magie. Paris: Somogy, Ed. d’Art 2006. S. 207-268; Valentina Conticelli: >Guardaroba di cose rare et preziose«.
Lo Studiolo di Francesco I. de’ Medici. Arte, storia e significati. Lugano: Agora 2007; Valentina Conticelli: La
decorazione dello studiolo di Francesco I. (1569). In: Tomo 1 (2015). S. 499-503.

171



Quellen basierenden Forschungsansatz, der teilweise sowohl von der Anordnung der

Gemalde im Studiolo Rineharts als auch jener Poggis abweicht.”77

Das Olbild Allegoria dei Sogni, »Allegorie der Triume, auf dem in diesem Kapitel der
Fokus der Untersuchung liegt, wurde 1571778 von dem florentinischen Maler Giovanni
Battista Naldini flir das grof3herzogliche Studiolo in Florenz geschaffen. Kunsthistorische
Beitrdge zu Naldini’’? liegen hauptsachlich in Form von Aufsitzen iiber sein
zeichnerisches Werk und seine Lehrjahre in Rom vor.780 Zu den recht wenigen
Forschungsbeitragen des malerischen Schaffens Naldinis gehdren einzelne Publikationen
iiber das Werk Allegoria dei Sogni. Eine eingehende und aufschlussreiche
Einzelbetrachtung dieses Gemaldes ist als erstes von Francesco Gandolfo781
unternommen worden, auf dessen Untersuchungen die darauffolgenden Forschungen zu

dem Gemalde grofdtenteils aufbauen und die auch fiir diese Arbeit eine mafdgebliche

777 Zur angesprochenen Problematik vgl. Conticelli: >Guardaroba di cose rare et preziose«. S. 172-175. Zur
Beschiftigung mit den Gemalden und der Zuteilung dieser im Raum siehe Conticelli: >Guardaroba di cose
rare et preziose«. S. 179-394. Bei der Betrachtung der radumlichen Positionierung von Allegoria dei Sogni im
florentinischen Studiolo (siehe Kapitel 111.3.3.3) wird Conticellis Argumentation der Hangung zu diesem
Gemalde thematisiert.
778 Einen Hinweis auf das Entstehungsjahr 1571 des Werks Allegoria dei Sogni liefert eine schriftliche
Korrespondenz zwischen Vincenzo Borghini und Giorgio Vasari. Aus einem Briefvon 1571 geht hervor, dass
ein Gemalde von Giovanni Battista Naldini »sehr gut gelungen sei«: »Quella [pittura] di Batista [Naldini] &
riuscita molto bene.« Vasari (2): Nachlass. S. 578, Brief DCCLXXXVIII, 7.4.1571. Es kann vermutet werden,
dass beide oder eines der Gemélde des Malers fiir das grofsherzogliche Studiolo, Allegoria dei Sogni oder La
raccolta dell ambracane, »Die Ernte des Bernsteins«, um dieses Jahr entstanden sind.
779 Der Maler wurde 1535 in Florenz geboren und starb 1591 in seiner Geburtsstadt. Nach einer
kiinstlerischen Ausbildung bei dem florentinischen Maler Pontormo, in dessen Schrift Diario (1554-1556)
sich ein erster schriftlicher Beleg tiber Naldini findet (Vgl. Jacopo Pontormo: Diario (1554-56) [1556]. Hrsg.
von Emilio Cecchi. Florenz 1956. S. 45, 52, 56, 66 u. 79. In einer anderen Quelle aus dem 16. Jahrhundert
wird Naldini ab dem Jahr 1560 in einem Briefwechsel zwischen Vincenzo Borghini und Giorgio Vasari
genannt. Vgl. Vasari (1): Nachlass. S. 582, Brief CCCXX (21.9.1560)), war er von 1560-1562 Lehrling von
Borghini und Vasari. In dieser Zeit partizipierte er unter anderem an Auftragsarbeiten im florentinischen
Palazzo Vecchio. Vgl. Mauro Vincenzo Fontana: Naldini, Giovambattista, detto Battista degli Innocenti. In:
Dizionario biografico degli italiani 77 (2012). http://www.treccani.it/enciclopedia/naldini-giovambattista-
detto-battista-degli-innocenti_(Dizionario-Biografico) (Zugriff: 24.02.2016).
Zum Lehrer-Schiiler-Verhaltnis zwischen Giovanni Battista Naldini und sowohl Giorgio Vasari als auch
Vincenzo Borghini siehe Zygmunt Wazbinski: Giorgio Vasari e Vincenzo Borghini come maestri accademici:
Il caso di G. B. Naldini. In: Gian Carlo Garfagnini (Hrsg.): Giorgio Vasari. Tra decorazione ambientale e
storiografia artistica. Florenz: Olschki 1985. S. 285-299.
1584 wird Naldini in dem Werk Il Riposo einer der bedeutendsten Kunstkritiker des Cinquecento, Raffaelo
Borghini, im Zusammenhang seiner Traumdarstellung flir das grofdherzogliche Studiolo erwéhnt. Vgl.
Raffaelo Borghini: Il Riposo. Reprogr. Nachdr. der Ausg. Florenz 1584. Hildesheim: Olms 1969. S. 101, 112,
114,190, 197, 205, 588 u. 613-619.
780 Zu nennen sind hier u. a.: Marco Quabba: Battista Naldini’s imitatio. Repositioning the drawn copy within
the context of Cinquecento artistic imitation. In: Shigetoshi Osano (Hrsg.): Between East and West:
Reproductions in art. Krakau: IRSA 2014. S. 45-60; Eliana Carrara: Su alcuni disegni di Naldini presenti in
un manoscritto di Vincenzio Borghini. In: Fontes. Rivista di filologia, iconografia e storia della tradizione
classica 6 (2006). S. 135-155; Eliana Carrara: Giovanni Antonio Dosio e Giovanni Battista Naldini: pratica
del disegno e studio dell’antico nella Roma del settimo decennio del Cinquecento. In: Saggi di letteratura
architettonica 1 (2009). S. 151-159.
781 Gandolfo: Il »Dolce Tempo«. S. 263-312.

172


http://www.treccani.it/enciclopedia/naldini-giovambattista-detto-battista-degli-innocenti_(Dizionario-Biografico)
http://www.treccani.it/enciclopedia/naldini-giovambattista-detto-battista-degli-innocenti_(Dizionario-Biografico)

Grundlage bilden. Auch Marianne Zehnpfennig widmet dem Traum-Werk von Naldini in
ihrer Dissertationsschrift’82 eine kurze Betrachtung. Harvey Hamburghs Beitrag’83 zu
Allegoria dei Sogni bildet in diesem Kapitel insofern eine wichtige Basis, als der Autor das
Hauptaugenmerk der Untersuchung auf den schon von Gandolfo in den Blickwinkel
geruickten ovalen und glasernen Gegenstand legt, der zentral im Gemalde auszumachen
ist und welchem auch in diesem Kapitel aufgrund seiner offenbar richtungsweisenden
Funktion besondere Wichtigkeit zugestanden wird. Valentina Conticellis Aufsatz
»Conoscere per immagini: L'invenzione di Vincenzio Borghini per [I’Allegoria dei sogni
nello Stanzino di Francesco I. de’ Medici«784 bildet ebenfalls eine wichtige Grundlage fiir
die hier angestellten Untersuchungen zu dem Bild, da Conticelli zwar vor allem an
Francesco Gandolfos und Harvey Hamburghs Schliisse ankniipft, diese jedoch auch in
Frage stellt. Sie stiitzt sich bei ihrer Untersuchung hauptsachlich auf eine invenzione
Borghinis, die moglicherweise fiir ein Fresko in einer anderen Raumlichkeit vorgesehen
war, jedoch mit den Themen Schlaf und Traum in Zusammenhang steht’8> und
frappierende Analogien zu Naldinis Traumbild aufweist. Auch wenn der Titel der
letztgenannten Publikation die Vermutung zuldsst, es existiere ein festgeschriebenes
Programm zu Giovanni Battista Naldinis Traum-Allegorie, so ist anzumerken, dass die
Bildkonzepte zu den einzelnen Gemalden im Studiolo Francescos I. heute nicht mehr
erhalten sind, wenn sie liberhaupt existiert haben.”8¢ Da die Bildwerke im Rahmen des
Programmes fiir das gesamte Studiolo des toskanischen Grof3herzogs entstanden sind,
lassen sich vor dem Hintergrund dieser Gesamtkonzeption Riickschliisse auf die
Sujetwahl des Traumes in diesem Werk Naldinis ziehen. Dieses Vorhaben wird Teil der

hier folgenden Betrachtungen sein.

Ziel dieser Untersuchung ist es, die Beweggriinde zur Auftragserteilung fiir diese nicht
gangige, fiirstliche Reprasentationsthematik zu ergriinden. Die Ausgangsebene dafiir
bilden bereits bestehende Forschungen und Deutungsversuche zum Studiolo,

insbesondere jene zum Gemalde Allegoria dei Sogni. Zudem soll das vordergriindig im

782 Zehnpfennig: >Traum« und »Vision«. S. 84-89.
783 Harvey Hamburgh: Naldini’'s Allegory of Dreams in the Studiolo of Francesco de’ Medici. In: Sixteenth
Century Journal 27 (1996) H. 3. S. 679-704.
784 Valentina Conticelli: Conoscere per immagini: L'invenzione di Vincenzio Borghini per I’Allegoria dei
sogni nello Stanzino di Francesco I. de’ Medici. In: La transmission des savoirs au Moyen Age et a la
Renaissance. Bd. 2. Au XVIe siécle. Besangon: La transmission des savoirs au Moyen Age et a la Renaissance
2005.S.105-147.
785 Vgl. Conticelli: Conoscere per immagini. S. 112.
786 Vgl. Liebenwein: Studiolo. S. 156 f.

173



profanen Kontext eingebundene Traumsujet auf seinen Bezug zur Person Francescos L.
hin analysiert werden. Dabei werden sowohl die im Bild dargestellten als auch jene davon
unabhdngigen Bezilige zum Fiirsten eingebunden. Die Verbindung von Traumthematik
und herrschaftlicher Reprasentation, welche in vorherigen Betrachtungen zum Teil
bereits angedeutet, jedoch nicht ndher ausgefiihrt wurde, soll in diesem Kapitel
umfassender aufgeschliisselt werden. Dariiber hinaus soll der Aspekt der Bildwiirdigkeit
des Traumes in dem grofdherzoglichen Studiolo untersucht werden. Anhand einer
Analyse des Dargestellten werden des Weiteren die im Bild enthaltenen
ikonographischen Gesichtspunkte beleuchtet und verschiedene innerbildliche Traum-
Referenzen skizziert, die sich hierin erkennen lassen. Die daraus gewonnenen
Erkenntnisse sollen schlief}lich zum philosophischen, humanistisch-neuplatonischen
Diskurs iliber den Traum in Bezug gesetzt werden, um darauthin Aspekte des

rinascimentalen Traumwissens anhand des vorliegenden Gemaldes ausfindig zu machen.

I11.3.2 Francesco I. de’ Medici, die Alchemie und der Traum

Francesco I. gliedert sich als toskanischer Grofsherzog in die Reihe der Medici-Fiirsten ein,
die zur Zeit der Renaissance das wirtschaftliche, kulturelle und geistesgeschichtliche
Geschehen der Stadt Florenz vorantrieben. Florenz war Schauplatz und Wirkungsstatte
namhafter Kiinstler, die zu einem grof3en Teil von den Medici geférdert wurden. In dieser
Stadt entstanden bahnbrechende, neuplatonische Ideen, wie jene des wohl
einflussreichsten Philosophen und Humanisten Italiens, Marsilio Ficino. Um Ficino bildete
sich ab 1460 eine Anhangerschaft von Gelehrten, die sich als Gemeinschaft als platonische
Akademie bezeichneten.”8” Auch Francesco I. war dieses neuplatonischen Diskurses in
der Renaissance kundig, der vor allem durch den erstmals von Cosimo de’ Medici

geforderten Ficino angestofden wurde.

Der 1541 in Florenz geborene und 1587 verstorbene Francesco I. de’ Medici war der Sohn
Cosimos I. und Eleonoras di Toledo. Nach einer bereits zehnjahrigen Vertretung im Amt
seines Vaters wurde er 1574 Grofdsherzog der Toskana.’8 Am 13. Dezember 1565

heiratete er die Erzherzogin Johanna von Osterreich789, aus deren Ehe sechs Téchter und

787 Vgl. Paul Oskar Kristeller: Acht Philosophen der italienischen Renaissance. Petrarca, Valla, Ficino, Pico,
Pomponazzi, Telesio, Patrizi, Bruno, Weinheim: Acta Humaniora 1986. S. 34-36 u. 44.
788 Vgl. Gino Benzoni: Francesco I de’ Medici, granduca di Toscana. In: Dizionario Biografico degli Italiani
49 (1997). http://www.treccani.it/enciclopedia/francesco-i-de-medici-granduca-di-toscana_(Dizionario-
Biografico) (Zugriff: 22.02.2016).
789 Vgl. Benzoni: Francesco [ de’ Medici.

174


http://www.treccani.it/enciclopedia/francesco-i-de-medici-granduca-di-toscana_(Dizionario-Biografico)
http://www.treccani.it/enciclopedia/francesco-i-de-medici-granduca-di-toscana_(Dizionario-Biografico)

ein Sohn hervorgingen. 1578, ein Jahr nach der Geburt des einzigen Sohnes, Filippo, starb
die Grofdherzogin. Auch Filippo, der als mannlicher Nachkomme das Amt seines Vaters
weiterfiihren sollte, starb bereits 1582 im Kindesalter. Noch im Todesjahr seiner ersten
Gemahlin heiratete der Medici-Fiirst seine Favoritin Bianca Capello.7?° Der uneheliche

Sohn der beiden, Antonio de’ Medici, wurde bereits im Jahre 1576 geboren.”?1

Francesco 1. hegte seit seiner Jugend eine Neigung zur Alchemie und zu den okkulten
Wissenschaften.’?2 Die Umwandlung vom rohen, naturbelassenen Material in ein
bearbeitetes und veredeltes Produkt faszinierte den Grofsherzog in einem solchen Maf3e,
dass er selbst eigene, die Verwandlungskunst betreffende >wissenschaftliche« Versuche
mit Hingabe durchgefiihrt haben soll.793 Das 1574 von Bernardo Buontalenti errichtete
sogenannte Casino’?* in San Marco diente als Sitz der verschiedenen, von den Medici
geforderten Kunstgewerben, wie beispielsweise die Glasblaserei, sowie als Laboratorium,
in dem chemische Experimente zur Herstellung von Glas durchgefiihrt wurden. Der
toskanische Grofdherzog selbst, dem ein >melancholisches Gemiit« nachgesagt wurde,
verbrachte einen grofien Teil seiner Zeit im Casino, um dort, vornehmlich in
Zuriickgezogenheit, praktische Forschung zu betreiben.”9>

Das Interesse an chemischen Prozessen und den damit verbundenen Sonderbarkeiten
spiegelt sich in der nachstehend dargelegten Gesamtkonzeption des Studiolo wider, das

in der ersten Halfte der 1570er-]Jahre ausgestattet wurde.

Neben den Naturwissenschaften schien noch eine andere Thematik das besondere

Interesse des Grof3herzogs von Florenz hervorzurufen: Der Traum.’?¢ Dies kann mit dem

790 Vgl. Massimo Winspeare: I Medici. L’epoca aurea del collezionismo. Florenz: Sillabe 2000. S. 82.
791 Vgl. Benzoni: Francesco I de’ Medici; vgl. Jaqueline Marie Musacchio: Antonio de’ Medici and the Casino
at San Marco in Florence. In: John Jeffries Martin (Hrsg.): The Renaissance World. New York: Routledge
2007.S.481-500. S. 482.
792 Vgl. Zehnpfennig: »Traum« und »Visionc«. S. 85; Benzoni: Francesco I de’ Medici.
793 Vgl. Schaefer: The Studiolo. S. iv, 181, 186 u. 189.
794 Das Casino stand unter der Aufsicht Niccolo Sistis. Vgl. Detlef Heikamp: Studien zur mediceischen
Glaskunst. Archivalien, Entwurfszeichnungen, Glaser und Scherben. In: Mitteilungen des Kunsthistorischen
Institutes in Florenz 30 (1986) H. 1/2.S. 11-423. Zur Glaskunst zur Zeit des Grofsherzogs Francescos I. de’
Medici siehe Heikamp: Studien zur mediceischen Glaskunst. S. 63-80. S. 69.
795 Vgl. Heikamp: Studien zur mediceischen Glaskunst. S. 67 £.; vgl. Benzoni: Francesco [ de’ Medici.
vgl. Schaefer: The Studiolo. S. 186. Eine Hingabe zum Experimentieren mit verschiedenen Rohstoffen zeigte
sich auch bei Antonio de’ Medici, der das Casino in San Marco von seinem Vater iibernahm. Das
Laboratorium diente zuséatzlich als Reprasentationsraum Antonios. Vgl. Musacchio: Antonio de’ Medici.
S. 482,488 u. 490.
796 Conticelli merkt an, dass schon Lorenzo de’ Medici eine Neigung zum Traumsujet aufwies und sogar ein
Sonett mit dem Titel O sonno placidissimo omai, vieni zu dieser Thematik verfasste. Vgl. Conticelli: Conoscere
per immagini. S. 109.

175



im Zeitgeist liegenden und rege gefiihrten Gelehrtendiskurs iiber den Traum?7°7 erklart
werden. Das noch im Mittelalter gemeinhin negativ konnotierte Sujet scheint einen
pragenden Eindruck auf Francesco I. gemacht zu haben. Zu dessen Hochzeit 1566 liefs der
Grofdherzog einen Triumphzug, den sogenannten Trionfo de’ Sogni, von Vincenzo Borghini
und Giovanni Battista Cini konzipieren, dessen Aufstellung durch Vasari tiberliefert ist.798
Moglicherweise war der Grofdherzog selbst an der Konzeption des Umzuges, der am 2.

Februar des Jahres 1566 durch die Strafden von Florenz flihrte, beteiligt.”9°

Im vorderen Bereich des durch mehrere Darsteller inszenierten nachtlichen Zuges
befanden sich Figuren, die die menschlichen Begierden symbolisierten, wie Liebe,
Schonheit, Ruhm und Reichtum, und die als »triigerische Begierden wie Traume«800
verstanden werden sollten. Der hintere Teil des Triumphzuges war dem Schlafgott mit
seiner »sowohl gottliche[n] als auch menschliche[n] Natur«8°! gewidmet. Dieser letzte
Wagen wurde von sechs Baren gezogen, deren Kopfe mit Mohnpflanzen geschmiickt
waren. Hierzu gehorte die personifizierte Stille, die von drei stattlichen, blau gekleideten
Frauen begleitet wurde, welche als Zeichen der Ruhe jeweils eine Schildkréte auf dem
Kopf trugen. Auf diesem sechseckigen Wagen war ein grofder Elefantenkopf zu sehen, in
welchem sich die Hohle des Schlafgottes befand, der von seinen Sohnen Morpheus, Icelus
und Phantasos umgeben wurde. Oberhalb der Héhle wurde Alba, die Morgendammerung,
mit vom Tau nassem blondem Haar nachgestellt. Vor dem erdachten Haus des Schlafes
war eine Personifikation der Nacht positioniert, die sich auf einen Dachs stiitzte und das
Tier wohl als Polster nutzte. Unterhalb der Nacht befand sich ein auf einem

Wildschweinkopf sitzender Satyr als orphisches Symbol des Traumes, der sowohl den

797 Vgl. Gregor Weber: Traume und ihre Deutung. Kontinuitdten und Rezeptionen von der Antike bis zur
Renaissance. In: Ders. u. Peer Schmidt (Hrsg.): Traum und res publica. Traumkulturen und Deutungen
sozialer Wirklichkeiten im Europa von Renaissance und Barock. Berlin: Akad.-Verl. 2008. S. 27-56. S. 33.
Siehe hierzu auch Kapitel II.1.

798 Vgl. Gaetano Milanesi (Hrsg.): Le Opere di Giorgio Vasari. Florenz: Sansoni 1973; Gandolfo: Il »Dolce
Tempo«. S. 263. Die verschiedenen Motive greifen zu einem erheblichen Teil auf den Fundus der antiken
mythologischen Uberlieferung zu Schlaf und Traum zuriick. Beschreibungen des Zuges finden sich in den
folgenden zeitgendssischen Schriften: Anonymus: Descrizione del canto de sogni. Mandato dall’'lllustrissimo
et Eccelentissimo Signor Principe di Fiorenza et di Siena, & il secondo gorno di Febbraio 1565 in Fiorenza.
Florenz: Giunti 1566; Giovanni Battista Cini: Descrizione dell’apparato fatto in Firenze per le nozze
dell'illustrissimo ed eccelentissimo don Francesco de’Medici Principe di Firenze e di Siena e della
Serenissima Regina Giovanna d’Austria. In: Gaetano Milanesi (Hrsg.): Le Opere de Giorgio Vasari. Bd. 8.
Florenz: Sansoni 1973. Vgl. hierzu Conticelli: Ars aemula naturae. S. 233.

799 Vgl. Conticelli: Ars aemula naturae. S. 233. Die Vermutung der Autorin stiitzt sich allem voran auf die
Auswahl der am Triumphzug beteiligten Personen, die dem toskanischen Grofiherzog nahegestanden
haben sollen. Vgl. Conticelli: Ars aemula naturae. S. 233.

800 »desideri vani come sogni«. Gandolfo: Il »Dolce Tempo«. S. 264.

801 Zehnpfennig: >Traum«und »Vision«. S. 91.

176



Menschen als auch den Gottern als eigen angesehen wurde. Die verschiedenen
Szenenabschnitte sind unter anderem von Hexen, ndchtlichen Tieren, Satyrn und
Mohngirlanden tragenden Putti separiert worden. Die Riickseite des Wagens zeigte eine
Darstellung der mythologischen Begebenheit von Luna und Endymion.802 Der geradezu
petrarkistische Blick auf das Leben - ein Leben, das einem (kurzen) Traum dhnele8%3, da
»Reichtum, Schonheit, Krieg, Ruhm und sogar die Liebe [...] nichts als Phantasiegebilde
[seien], denen der Mensch vergeblich nachjagt«8%4 - trug zum grofden Aufsehen des Zuges

bei.805
I11.3.3 Der Raumtypus »Studiolo« in Italien und das Studiolo Francescos I.

Der Raumtypus Studiolo entwickelte sich zur Zeit der Friihrenaissance in Italien und
entstand als Ort des >reinen Studierens<« Der Begriff »Studiolo« beschreibt einen
»Schreibtisch« oder »Schreibschrank« und somit eigentlich ein Mébelstiick, woraus sich
jedoch die Bezeichnung »Studiolo« als Raumtypus ableitete, in dem Kunstwerke, profane
Gegenstdnde, Handschriften und Bilicher gesammelt werden.8% Das in einer Kammer
konzentrierte Sammeln und Studieren sollte zum Wissensgewinn des Besitzers
beitragen8%7; es war ein »abgeschiedener Raum, der dem gesellschaftlichen Riickzug und

dem einsamen Biicherstudium vorbehalten war.«808

802 Vgl. Gandolfo: Il »Dolce Tempo«. S. 264-267; vgl. Milanesi: Le Opere di Giorgio Vasari. S. 580-586.
803 Hierbei beziehe ich mich auf das erste Sonett im Canzoniere: »Voi ch’ascoltate in rime sparse il suono«.
Siehe hierzu Kap. I1.2.
804 Zehnpfennig: >Traum« und »Visionc. S. 91. Das Motto, das die menschlichen Begierden als lediglich leere
und triigerische Traume diffamiert, wird ebenfalls von den den letzten Teil des Triumphzuges begleitenden
Figuren besungen. Vgl. Gandolfo: Il »Dolce Tempo«. S. 267.
805 Vgl. Gandolfo: Il »Dolce Tempo«. S. 266 f. Die Darstellung des Triumphzuges weist, wie im weiteren
Verlauf des Kapitels gezeigt werden soll, Analogien zu dem Gemalde Allegoria dei Sogni von Naldini auf.
806 Vgl. Liebenwein: Studiolo. S. 9. S. 144 f. Michael Rinehart merkt an, dass sich der Begriff Studiolo fiir diese
Raumlichkeit Francescos I. erst nach der Rekonstruktion 1910 etabliert hat. Der in den Dokumenten
Borghinis verwendete Begriff des Studiolo sei ein Hinweis auf einen Schrank, der sich an der stidlichen
Langswand befunden haben muss; der Raum selbst sei als Stanzino und in spéaterer Literatur auch als
Scrittoio bezeichnet worden. Vgl. Rinehart: A Document. S. 279; Andreas Grote: Die Medici. Ikonographische
Propadeutik zu einer fiirstlichen Sammlung. In: Ders. (Hrg.): Macrocosmos in microcosmo: Die Welt in der
Stube. Zur Geschichte des Sammelns 1450 bis 1800. Opladen: Leske + Budrich 1994. S. 209-242. S. 232. Der
Einheitlichkeit halber wird im Falle des Sammlungsraumes von Francesco I. in dieser Arbeit der Begriff
Studiolo durchgehend verwendet.
807 Vgl. Heike Frosien-Leinz: Das Studiolo und seine Ausstattung. In: Herbert Beck, Dieter Blume u. Peter Bol
(Hrsg.): Natur und Antike in der Renaissance. Ausst.-Kat. Ausstellung im Liebighaus Frankfurt am Main
1985. S. 258-281. S. 276; Reinhard Brandt: Das Sammeln als Erkenntnis. In: Andreas Grote (Hrsg.):
Macrocosmos in microcosmo: Die Welt in der Stube. Zur Geschichte des Sammelns 1450 bis 1800. Opladen:
Leske + Budrich 1994. S. 21-34. S. 22.
808 Elisabeth Oy-Marra: Der Sammlungsraum als Wissensraum und seine Reprasentation im Bild. In: Diess.,
Katharina Bahlmann u. Cornelia Schneider (Hrsg.): Gewusst wo! Wissen schafft Rdume. Die Verortung des
Denkens im Spiegel der Druckgraphik. Berlin: Akademie 2008. S. 75-90. S. 76.

177



Im Laufe des 15. Jahrhunderts entwickelte sich das urspriinglich schlichte Zimmer zu
einem Ort, der durch die Verbindung von humanistischen Studien und aktiver Politik eine
neue Bedeutung erlangte8%® - hier »[vollzog sich] [d]ie humanistische Symbiose tatiger
Anteilnahme an Wirtschaft und Politik mit Liebe zur Literatur und andachtiger
Einsamkeit«.810 Wegweisend hierfiir war folgende Auferung des Kanzlers Coluccio
Salutati (1331-1406): Angelehnt an die Epistolares konstatierte Salutati, dass der Autor
dieser Schrift, Cicero, sowohl politische Prozesse vollzog als auch als Gelehrter
anzuerkennen sei.811 Adelige und Gelehrte nutzten das Studiolo als Studien- und
Ruickzugsort, welcher durch die individuelle Ausstattung in direktem oder indirektem
Zusammenhang mit der jeweiligen Person stand. Neben wissenschaftlichen
Gegenstdnden wurden nun auch Kleinkunstobjekte und Gemalde in den Studierzimmern
verwahrt.812 Deren Gestaltungen, die meist von den humanistischen Beratern fiir ihre
Auftraggeber konzipiert und auf deren Personlichkeit und Motti zugeschnitten wurden,
dienten diesen gemeinhin zur Reprdsentation und Legitimation ihres (politischen)
Handelns.813  Neben  Gemdilden  konnten sich  profane und  wertvolle
Sammlungsgegenstinde und aufwendig gefertigte Intarsien-Ausstattungen in diesen
Raumlichkeiten befinden.814 Die Herrscher schmiickten ihr Studiolo vor allem mit
Darstellungen von Idealen und Tugenden aus - wurden diese doch von den Regenten
mitunter zu reprasentativen Zwecken genutzt, um die »Legitimation der eigenen

Dynastie«81> und politische Aktivititen des Amtes zu begriinden und moralische

809 Vgl. Liebenwein: Studiolo. S. 129 u. 134 f,; Frosien-Leinz: Das Studiolo. S. 260 f.

810 Orest Ranum: Refugien der Intimitat. In: Philippe Ariés u. Roger Chartier (Hrsg.): Geschichte des privaten
Lebens. Bd. 3: Von der Renaissance zur Aufklarung. 3. Aufl. Frankfurt am Main: Fischer 1991. S. 213-267. S.
231. Das in der ersten Halfte des 15. Jahrhunderts errichtete Studiolo im Palast von Belfiore des Marchese
von Ferrara, Lionello d’Este, kann als Vorreiter fiir diesen neu begriindeten Typus des Riickzugsortes
angesehen werden. Vgl. Frosien-Leinz: Das Studiolo. S. 264. Das Studiolo von Lorenzo il Magnifico ist
gepragt durch »profane Sammlungsgegenstinde [...], aber vor allem die Pracht einer weltlichen und
geistlichen Schatzkammer.« Frosien-Leinz: Das Studiolo. S. 265. Als modellhaftes italienisches Studiolo zur
Zeit der Renaissance kann das zu Beginn des 16. Jahrhunderts entstandene Studiolo mit der zugehoérigen
Grotta der einflussreichen Fiirstin Isabella d’Este genannt werden. Vgl. Frosien-Leinz: Das Studiolo. S. 271.
Zum Studiolo der sogenannten »prima donna del mondo« siehe u.a. Stephen John Campbell: The cabinet of
eros. Renaissance mythological painting and the »Studiolo« of Isabella d’Este. New Haven: Yale University
Press 2006; siehe auch Liebenwein: Studiolo. S. 9, 103-127.

811 Vgl. Frosien-Leinz: Das Studiolo. S. 260 f.

812 Vgl. Liebenwein: Studiolo. S. 129 u. 134 f,; Frosien-Leinz: Das Studiolo. S. 260 f.

813 Vgl. Frosien-Leinz: Das Studiolo. S. 261.

814 Vgl. Frosien-Leinz: Das Studiolo. S. 264. Liebenwein spricht in diesem Zusammenhang von einer
Entwicklung des Studierzimmers hin zu einem »Aufbewahrungsort fiir wertvolle Gegenstinde und
Kunstwerke«. (Liebenwein: Studiolo. S. 9).

815 Liebenwein: Studiolo. S. 276.

178



Ansichten des Fiirsten zu offenbaren.816 Neben dem Anspruch zum Bildungsgewinn, der
urspriinglich alleinig mit dem Studiolo verkniipft war, kam nun auch die Funktion zur
herrschaftlichen Reprasentation hinzu; das Studiolo avancierte zu einem Aushangeschild

der idealisierten, humanistisch gepragten Herrschergestalt.817

Der Zeitraum der Ausgestaltung des Studiolo Francescos 1. de’ Medici ist um 1570-1572
anzusetzen.818 Dieser vornehmlich private Riickzugsraum im ersten Stock des Palazzo
Vecchio, den aufder dem Grofsherzog selbst wohl nur wenige, auserwahlte Personen81?,
unter anderem Familienangehorige und womoglich favorisierte Bekannte und Vertraute
oder gar exklusive Gesandtschaften betraten, schlief3t durch einen kleinen Zugang direkt
an den sehr viel grofleren und prunkvoller ausgestatteten Salone dei Cinquecento an
(Abb. 39).820

Bei dem Studiolo des Principe Francesco I. handelte es sich um einen Raum, der
vornehmlich einer strukturierten Sammlung von kostbaren (Natur-)Gegenstidnden
gewidmet war und somit den Charakter einer Wunderkammer annahm.82! Hierin wurden
keine Tugenden in personifizierter Form offenbart, sondern die Ergebnisse der durch
Menschenhand bearbeiteten Produkte und umgewandelten Naturstoffe und Materialien

aufbewahrt.

Die tonnengewolbte Decke, deren Ausmalung zeitgleich mit der Anfertigung der Gemalde
1570 begonnen haben soll, gliedert sich in sechs kleine und neun grofde rechteckige
Bildpartien auf.822 Die beiden Entitdten, Natur und Kunst, die Oberthemen dieser
Studiolo-Programmatik, werden in sinnbildlicher Form als Natura und Prometheus auf

dem Mittelfeld der Decke dargestellt.823 Zu Natur und Kunst heifdt es in der invenzione

816 Vgl. Klaus Minges: Das Sammlungswesen der frithen Neuzeit. Kriterien der Ordnung und Spezialisierung.
Miinster: Lit 1998. S. 37.

817 Vgl. Tonnesmann: Le palais ducal d’Urbino. S. 147.

818 Vgl. Zehnpfennig: >Traum« und »Visionc. S. 84.

819 Vgl. Conticelli: >Guardaroba di cose rare et preziose«. S. 63; Berti: Il principe dello Studiolo. S. 66. Das
Gegenstiick zu diesem nicht fiir die breite Offentlichkeit bestimmten Riickzugsort bildet ein
Sammlungsraum offentlich-reprasentativen Charakters, den der Principe Francesco I. um 1580 ausstatten
lief3, womit die »Differenz zwei verschiedener Raume des Wissens« (Oy-Marra: Der Sammlungsraum als
Wissensraum. S. 76) deutlich wird. »Wahrend hier [= im Studiolo Francescos I, H. C.] noch eine
Gelehrsamkeit des Geheimnisses, der Exklusivitét zelebriert wurde, war die Bestimmung des vom gleichen
Fiirsten erdachten Sammlungsraums diesem Zweck insofern entgegengesetzt, als jener fiir eine weitaus
grofRere Offentlichkeit konzipiert wurde.« Oy-Marra: Der Sammlungsraum als Wissensraum. S. 77.

820 Vgl. Feinberg: The Studiolo. S. 47.

821 Vgl. Liebenwein: Studiolo. S. 157 f.

822 Vgl. Liebenwein: Studiolo. S. 155; Vasari (2): Nachlass. S. 881.

823 Zur Visualisierung der Natura-Figur und der ikonographischen Verschmelzung derselben auf dem
besagten Fresko siehe Valentina Conticelli: Prometeo, Natura e il genio sulla volta dello Stanzino di
Francesco L.: Fonti letterarie, iconografiche e alchemiche. In: Mitteilungen des Kunsthistorischen Institutes

179



Vincenzo Borghinis, die sich durch ein »stringente[s], schliissig begriindete][s]
Ordnungsprinzip«824 auszeichnet:

Pur per dire quel che m’é uenuto in fantasia, considerando che simil cose non sono tutte
della natura ne tutte dell’arte, mi ha ui hanni ambedue parte, aiutandosi l'una l'altra, -
come, per dare un esempio, la natura da il suo diamante 6 carbonchio 0 cristallo et simile
altra materia rozza et informe, et I'arte gli pulisce, riquadra, intaglia etc. - perd hauea
pensato che tutta questa inuentione fusse dedicata alla natura et all’arte.825

Beide Personifikationen auf dem von Francesco Morandini geschaffenen Deckenfresko
konnen symbolisch als libergeordnete Instanzen fiir das Verhaltnis zwischen dem
Makrokosmos der Natur und dem Mikrokosmos des Menschen aufgefasst werden.826 In
der Darstellung reicht Natura dem Prometheus einen unbearbeiteten, steinernen
Gegenstand. Dieser soll - so ist die Darstellung unter der programmatischen Leitlinie Don
Vincenzo Borghinis aufzufassen - von Menschenhand in einen kostbaren Diamanten

transformiert werden827:

Et pero nel tondo del mezzo, che e nel cielo, sara dipinta la Natura, che hara in compagnia
sua Prometheo, il primo inuentore delle pietre pretiose et degl’anelli, come testimonia
Plinio, et per cio dette occasione alla fauola del’essere sato legato nel monte Caucaso.
Mentre che ui s’affatica grandemente intorno con infinita industria per cavarne i diamanti
et altre gioie.828

Auf dem Deckenfresco werden Natura und Prometheus von den Personifikationen der
vier sinnbildhaft visualisierten Elemente umgeben. Als Bindeglieder sind jeweils zwei
Putti als primae qualitates hinzugefiigt. Um das mittlere Hauptfeld mit Prometheus und

Natura sind aufler den vier Elementen die vier Personifikationen der menschlichen

in Florenz 46 (2002) H. 2/3. S. 321-356. S. 327-334. Valentina Conticelli weist auf die Bedeutung des
Prometheus in der antiken und mittelalterlichen Literatur hin, in der die Figur dem Menschen den Umgang
mit dem Feuer nahegebracht hat und die Stellung als »Erschaffer der Kiinste« (»l'inventore delle artix,
Conticelli: Prometeo, Natura e il genio. S. 323) einnimmt. Vgl. hierzu auch Liebenwein: Studiolo. S. 157.
Zur Untersuchung der Prometheus-Figur siehe Conticelli: Prometeo, Natura e il genio. S. 323-327.
824 Grote: Die Medici. S. 225 u. 228.
825 Vasari (2): Nachlass S. 887. - »in der Uberlegung, daf viele Dinge weder ganz zur Natur noch ganz zur
Kunst gehoren, sondern dafd beide an ihnen gleichermafien teilhaben, wie - um ein Beispiel zu nennen - die
Natur Diamanten, Kristalle und dhnliches roh und ungeformtliefert, die Kunst sie aber bearbeitet und formt,
deshalb also habe ich gedacht, dafd diese ganze invenzione der Natur und Kunst gewidmet sein mufd«.
(Sinngemaf iibersetzt von Liebenwein: Studiolo. S. 155).
826 Vgl. Conticelli: Prometeo, Natura e il genio. S. 321; Liebenwein: Studiolo. S. 156. Liebenwein verweist in
diesem Kontext auf die Theologia Platonica des Marsilio Ficino, in der die »[Wiirde] [des] Menschen und
seine[r] Werke [...] gleichberechtigt neben [...] [der] Natur« (Liebenwein: Studiolo. S. 157) stehend erachtet
werde.
827 Vgl. Zehnpfennig: >Traum« und »Vision«. S. 84 f.
828 Vasari (2): Nachlass. S. 887. »Daher soll in der Mitte der Wolbung, die dem Himmel entspricht, die Natur
gemalt werden, und als Begleiter Prometheus, der Erfinder der kostbaren Steine und Ringe; denn, wie
Plinius berichtet hat, hat er, als er am Kaukasus angekettet war, trotz seiner Leiden mit unendlichem Fleif3
sich bemiht, Diamanten und andere Edelsteine zu bearbeiten.« (Sinngemaf$ libersetzt von Liebenwein:
Studiolo. S. 155).

180



Temperamente82® sowie die vier Zustdnde Hitze, Kalte, Trockenheit und Feuchtigkeit
angeordnet.830

Im Einklang mit der Deckenbemalung erfolgte die Einteilung der vier Wande nach den
vier Naturelementen:

Et perche la natura ha per subietto nelle sue operationi et effetti principalmente i quattro
elementi, de quali due sono come il corpo et le materie di queste cose, che € la terra et I’
acqua, gli altri due seruono per efficienti et per operatori, che e I’ aria et molto piu il fuoco,
essendo le facce quattro, io ne accomoderei uno per ciascuna in quel miglior modo che si
potessi (che gia non si possono queste cotali inuentiotioni cosi schizare per |’ appunto), et
accomodando la natura delle cose alla qualita di questi elementi il piu gentilmente che si
puo et talmente che si distinguessino le materie et si adornassi la stanza di varieta di figure
d’ ogni eta, sesso, qualita et proportione, accio che I’ arte et gl’ artefici ci habbino campo
da poter mostrar |’ ingegno dell'inuentione et I’ industria delle mani.83!

Das Element der Erde ist, in Richtung des Salone dei Cinquecento, der Ost- und das der
Luft der Westwand zugeordnet. Die Langsseiten sind den beiden anderen Elementen
vorbehalten. Das Element Wasser befindet sich an der Siid- und das des Feuers an der
Nordwand des Studiolo (Abb. 40).832 Vierunddreif3ig Tafelbilder wurden auf die vier
Wande in eine untere und eine obere Wandzone aufgeteilt. In der oberen Reihe befinden
sich die Gemalde mit rechteckigem Format und in der unteren die hochovalen Bildwerke.
Hinter diesen sind im unteren Wandbereich Schranke eingelassen, in denen kostbare
Sammlungsgegenstiande aufbewahrt wurden. Die mythologischen und allegorischen
Darstellungen, die sich in der unteren Reihe befinden, und jene dariiber positionierten,
mit quasi wissenschaftlichem Charakter®33, beziehen sich jeweils auf das Element der
entsprechenden Wand. In den mythologischen oder historischen Bildern werden
Szenerien des Zutageférderns von natiirlichem Rohmaterial sowie dessen handwerkliche
Verarbeitung dargestellt.83% Zudem ist jeder Seitenwand und somit jedem Element die

entsprechende Gottheit zugeordnet: Eine Bronzestatue der Venus erganzt die Wand des

829 Abgeleitet von der humoralpathologischen Theorie des Menschen als Choleriker, Melancholiker,
Sanguiniker und Phlegmatiker.
830 Vgl. Liebenwein: Studiolo. S. 156; Conticelli: Conoscere per immagini. S. 106; Berti: Il principe dello
Studiolo. S. 64.
831 Vasari (2): Nachlass. S. 887. - »Da die Natur allein durch die vier Elemente wirksam wird, von denen
zwei - nimlich Wasser und Erde - als ihre Gestalt und Materie dienen, Feuer und Luft aber - die beiden
anderen - als ihre Krafte und Wirkungen, ordne ich jeder der vier vorhandenen Wande ein Element zu.
Wenn so die Natur der Objekte auf die vier Elemente bezogen ist, kann man einerseits die verschiedenen
Materialien unterscheiden und andererseits den Raum mit einer Vielfalt von Figuren jeden Alters und
Geschlechts ausschmiicken. Somit haben Kunst und Kiinstler Gelegenheit, ihre Erfindungsgabe und ihr
Koénnen zu zeigen.« (Sinngemaf? iibersetzt von Liebenwein: Studiolo. S. 155).
832 Vgl. Poggi: Lo Studiolo. S. 89.
833 Hiermit ist beispielsweise die Gewinnung eines Rohstoffes oder dessen (kunst-)handwerkliche
Verarbeitung gemeint. Vgl hierzu auch Gandolfo: Il »Dolce Tempo«. S. 274.
834 Vgl. Frosien-Leinz: Das Studiolo. S. 277.

181



Wassers, Zephir die der Luft, Juno die der Erde und Apollo die des Feuers.83> Diese Statuen
wurden in Nischen an den Wanden aufgestellt. An den beiden Stirnseiten des Raumes
befinden sich mittig Portraits der Eltern des Grof3herzogs. Diese von Alessandro Allori in
Tondi gemalten Darstellungen von Cosimo I. und Eleonora di Toledo werden von
Sternkreiszeichen umgeben, die auf den Jahresablauf hindeuten. Die edlen Objekte
wurden - so ist der invenzione Borghinis nach zu folgern - in den Schranken hinter den
Malereien in der unteren Wandzone aufbewahrt, weshalb sie ein entsprechend
angepasstes Maf erhalten sollten.83¢ Hier offenbart sich ein wichtiger Gegensatz zu
anderen Studioli, wie beispielsweise dem von Isabella d’Este. Dort wurden die
Sammlungsgegenstinde offen und gut sichtbar prasentiert. Im Studiolo des Palazzo
Vecchio dagegen wiesen lediglich die Darstellungen vor den verschlossenen Schrianken
auf die darin aufbewahrten (Natur-)Gegenstinde hin.837 Diese Objekte - kostbare
Gesteine, Mineralien, Miinzen und Korallen - waren die Herzstiicke des Studiolo. So
konstatiert Vincenzo Borghini gleich zu Beginn seiner invenzione:

Lo stanzino, che di nuouo si fabrica, per quello intendo ha da seruire per una guardaroba
di cose rare et pretiose et per ualuta e per arte, come sarebbe a dire gioie, medaglie, pietre
inagliate, cristalli lauorati et vasi, ingegni e simil cose, non di troppa grandezza, riposte ne
proprij armadij, ciascuna nel suo genere.838

Das kosmologische Prinzip von Natur und Kunst, von dem Makrokosmos der Natur und
dem Mikrokosmos des Menschen839 manifestiert sich im Studiolo, in dem die
»Gleichwertigkeit der Schopfung des Menschen mit der Natur«840 prasentiert wird, durch
ein verkleinertes »Abbild der Welt«841 mittels exemplarischer Naturgegenstdnde. Diese
sollen der Veranschaulichung und dem - auch wortlichen - Begreifen dienen, um dadurch

zu hoherer Erkenntnis zu gelangen.842

835 Vgl. Vasari (2): Nachlass. S. 887 f.; Liebenwein: Studiolo. S. 156.
836 Vgl. Frosien-Leinz: Das Studiolo. S. 276 f.; Zehnpfennig: >Traum«und »Vision. S. 88; Liebenwein: Studiolo.
S.155f.
837 Vgl. Liebenwein: Studiolo. S. 155.
838 Vasari (2): Nachlass. S. 886. - »Das kleine Zimmer, welches nun eingerichtet wird, dient der
Aufbewahrung von seltenen und wertvollen Gegenstdnden, sei es auf Grund ihres Preises, sei es wegen ihrer
kiinstlerischen Form; das sind Edelsteine, Medaillen, geschnittene Steine, geschliffenes Kristall, Gefaf3e,
mechanische Erfindungen und dhnliche Dinge, die nicht allzugrof sind; das alles liegt in Schranken, ein
jedes nach seiner Art.« (Sinngemaf3 iibersetzt von Liebenwein: Studiolo. S. 155). Valentina Conticelli duf3ert
die Vermutung, dass Francesco I. auch die Endprodukte seiner chemischen Experimente in den Studiolo-
Schranken aufbewahrt haben kénnte. Vgl. Conticelli: y>Guardaroba di cose rare et preziosec. S. 62.
839 Vgl. Berti: Il principe dello Studiolo. S. 62 u. 83. Wie Wolfgang Liebenwein anmerkt, werden die Begriffe
macrocosmo und microcosmo nicht verwendet, jedoch erfiillten die Begriffe maggior mondo und minore
dasselbe Prinzip. Vgl. Liebenwein Studiolo. S. 242, Anm. 204.
840 [ jebenwein: Studiolo. S. 157.
841 Minges. Das Sammlungswesen der frithen Neuzeit. S. 39.
842 Vgl. Liebenwein: Studiolo. S. 39 f.

182



In dem Studiolo Francescos I. offenbarte sich nicht allein eine Wunderkammer mit
gesammelten Preziosen verschiedenster Naturobjekte, sondern auch und vor allem ein
strukturiertes System, welches als »enzyklopadische[...] Sammlung«843 angesehen
werden kann. Lina Bolzoni vergleicht dieses Konzept des grofsherzoglichen Studiolo mit
der Form des Gedachtnistheaters des Gelehrten Giulio Camillo. Mittels der
Mnemotechnik, einem Verfahren, bei welchem mithilfe von mentalen Stiitzen bestimmte
Informationen fiir lange Zeit im Gedachtnis bleiben sollen, wurde dem Betrachter in
diesem Theater die Kenntnis iiber die Welt in Form von Bildern nahegebracht.844 Auch
das Studiolo Francescos I. kann durch die den vier Elementen zugeteilte bildliche
Ausstattung und die Verbindung dieser zu den natiirlichen Gegenstianden als eine Art der
Gedachtniskunst begriffen werden.84>

Dieses Prinzip des enzyklopadischen Wissens erinnert ebenso an die Sala delle Carte
Geografiche, die Cosimo 1. 1563 im Palazzo Vecchio einrichten lief3. Landkarten verwiesen
dort auf die Herkunft des Inhalts der dahinter verbauten Wandschranke, in denen sich
Objekte aus verschiedensten Gegenden der Erde befanden.846

Der Grofdherzog kniipfte somit an die Traditionslinie des Studiolo als Raum der
Erkenntnis und des Wissenserwerbens an; als Hausherr dieses humanistisch gepragten
Sammlungsraums machte der Medici-Fiirst seinen Anspruch geltend, durch diesen
»Miniatur-Kosmos< Weisheit zu erlangen. Die Macht-Reprasentation Francescos I.
unterscheidet sich jedoch von der seines Vaters. Cosimo I. verstand sich als omnipotenter
rex artifex in seinem sogenannten Tesoretto, einem Raum, der dem Typus Studiolo
zugeordnet werden kann.847 Im Gegensatz dazu propagierte Francesco I., dessen Studiolo

der inneren Einkehr diente, seine Herrschaftsbefahigung in maf3vollerer Weise.

843 L jebenwein: Studiolo. S. 157.

844 Zur Mnemotechnik und dem Gedachtnistheater Giulio Camillos vgl. Lina Bolzoni: L»>invenzione« dello
Stanzino di Francesco I. In: Candace Adelson (Hrsg.): Le Arti del Principato Mediceo. Florenz: SPES 1980. S.
255-299. S. 257-260; Manegold: Wahrnehmung. S. 32. In ihrer Monographie {iber die den
kunsttheoretischen Schriften Giovanni Paolo Lomazzos zugrundeliegende Geddchtnistheorie fasst Cornelia
Manegold den mnemotechnischen Modus wie folgt zusammen: »Eine mnemotechnische Topik besteht in
der Regel aus fiinf oder zehn Orten (loci), an denen Bilder (imagines) aufgestellt werden, die den
einzupragenden Gedanken oder Gegenstand reprasentieren.« (Manegold: Wahrnehmung. S. 30).

845 Vgl. Conticelli: Prometeo, Natura e il genio. S. 327.

846 Vgl. Grote: Die Medici. S. 222 f. Es sei hier jedoch darauf hingewiesen, dass Francesco I. diesen Raum
Cosimos 1. als »rein geographisch-astronomische[...] Lehrveranstaltung« (Grote: Die Medici. S. 224)
herabstufte.

847 Vgl. Liebenwein: Studiolo. S. 151 f; Heikamp: Studien zur mediceischen Glaskunst. S. 63; Frosien-Leinz:
Das Studiolo. S. 277; Feinberg: The Studiolo. S. 47. Im Tesoretto stellten Wissenschaft und Kunst die
Hauptthemen dar. Der Raum diente Cosimo I. womaéglich als Archiv fiir amtliche Unterlagen und grenzte an
sein Schlafzimmer, das ab 1570 von Francesco I. als Studiolo genutzt wurde, an. Das Tesoretto war ein
quadratischer, verhaltnismafdig Kkleiner Raum und zeichnet sich durch seine manieristische

183



Einige in das Programm eingebundene Gemalde lassen einen direkten Bezug zur Person
des Grofdherzogs Francesco I. erkennen. So konnte es sich bei Allegoria dei Sogni von
Giovanni Battista Naldini um ein Werk handeln, welches aufgrund personlichen

Ansinnens Francescos I. geschaffen wurde.848

I11.3.4 Giovanni Battista Naldinis Allegoria dei Sogni im Studiolo Francescos 1. de’

Medici

Das Gemalde Allegoria dei Sogni ist eines von zwei Gemalden, das Naldini in den 1570er-
Jahren fiir das Studiolo Francescos I. im Palazzo Vecchio schuf. Neben Francesco
Morandini, der das Hauptfeld der Studiolo-Decke ausmalte, erhielt der Kiinstler eines der
Themen, welches am schwierigsten zu verbildlichen war.84° Das Gemalde, das vermutlich
erst zu einem spateren Zeitpunkt den heutigen Titel Allegoria dei Sogni erhielt, wurde von
dem Kunstkritiker Raffaelo Borghini in seinem Hauptwerk, Il Riposo, mit »il sonno co’
sogni attorno«8>0 bezeichnet. In Il Riposo heifdt es in diesem Kontext zu den beiden

Olbildern Naldinis:

Di sua [= Giovanni Battista Naldini, H. C.] mano sono nello Scrittoio del Gran Duca
Francesco, fatti a concorrenza con molti altri pittori, due quadri a olio, I'vno de’ quali & di
lastra di pietra, in cui apparisce il modo, che si tiene a far ’Ambracane, e 'altro ¢ di legno
rappresentante il sonno co’ sogni attorno con bellissime considerationi si dell inuentione,
come dell’arte.85!

Das Bild, das von dem sehr personlichen Interesse Francescos I. an dem ungreifbaren
Mysterium Traum zeugt, offenbart sich durch eine vielschichtige Spezifik, die

nachstehend analysiert werden soll.

Innenarchitektur und prunkvolle Stuckausstattung aus. Im Zentrum der Decke sind die vier um eine Kugel
angeordneten Evangelistensymbole zu erkennen; mythologische und historische Szenen demonstrieren
Kiinste und Wissenschaften in den rechteckigen Bildfeldern. Bildende und darstellende Kiinste werden
mittels Allegorien in den Eckfeldern wiedergegeben. Vgl. Liebenwein: Studiolo. S. 150 f. u. 154; Conticelli:
»Guardaroba di cose rare et preziose«. S. 17-25.

848 Vg, Zehnpfennig: >Traum« und »Vision. S. 86.

849 Vgl. Conticelli: La decorazione. S. 500.

850 »Der von Traumen umgebene Schlaf«.

851 Borghini: Il Riposo. S. 614. - »Von seiner [= Giovanni Battista Naldinis] Hand sind im Scrittoio des
Grofdherzogs Francesco, in Konkurrenz mit vielen anderen Malern, zwei OIgemélde entstanden, eines ist ein
Gemalde auf Stein, auf dem dargestellt ist, wie Bernstein gemacht wird, das andere ist auf Holz gemalt und
zeigt den Schlaf, der von Traumen umgeben ist, mit wunderschéner Betrachtung hinsichtlich der Erfindung,
wie auch der Kunst.« (Von mir sinngemaf3 ins Deutsche libersetzt).

184



I11.3.4.1 Beschreibung und ikonographische Analyse

Das hochovale Olbild Allegoria dei Sogni von Naldini zeigt im vorderen und mittleren
Bildbereich teils unverhiillte, teils sparlich bekleidete Figuren, die lediglich Tiicher oder
leichte Gewadnder tragen sowie eine Vielzahl phantastischer, fliegender Wesen. Im
Hintergrund ist eine antikische Architektur zu erkennen. Auf den Vorder-, Mittel- und
Hintergrund aufgeteilt werden die verschiedenen Bildelemente durch ein zyklisches
Bewegungsmoment kompositorisch miteinander verbunden. Mittel- und Hintergrund
sind in dunklen Farbtonen gehalten, wahrend sich die Szene im Vordergrund durch ein
helles Farbspektrum auszeichnet. Durch die Dreieckskomposition wird das Auge des
Betrachters liber die beiden Repoussoir-Figuren im untersten Bildrand, zwei Putti mit
Mohnkapseln in den Handen, direkt auf die zentrale Figur gelenkt. Es ist eine junge
weibliche Gestalt, die zusatzlich durch Helligkeits- und stiarkere Farbwerte
hervorgehoben wird. Betont wird diese Helligkeit durch die Blasse ihrer Haut und ihr
leuchtend gelbes Gewand, das lediglich ihren unteren Korperteil bedeckt. Die blonden
Locken sind mit Bandern zusammengebunden, wobei sich ein Teil ihrer Haare in Strahnen
aus dem Zusammenhalt am Hinterkopf geldst hat. Die Vorderansicht ihres Korpers ist
vom Betrachter weggedreht, den Kopfjedoch hat sie liber ihre rechte Schulter nach hinten
gewendet, sodass ihr Blick auf die beiden nackten Putti zu ihren Fiifen fallt. Ihren linken
Fuf3 hat sie auf dem Boden aufgesetzt; den rechten hebt sie leicht davon ab. Die Gestalt
halt einen verhaltnismafiig grofien, durchsichtigen ellipsendhnlichen Gegenstand in den
Hinden, der die hochovale Form des Gemaldes wiederaufgreift. Dieses transparente
Gebilde, das eine angedeutete Lichtreflexion am Ovalrand und eine Woélbung im Glas
erkennen lasst, wird von einer weiteren halbnackten weiblichen Figur anvisiert, die sich
rechts davon befindet. Deren ebenso blondgelockter, mit einer kleinen Mondsichel
geschmiickter Kopf ist dem Glasobjekt zugewandt. Der Ausdruck auf ihrem blassen
Gesicht konnte Neugier als auch Furcht anzeigen; ihr Koérper ist weit nach vorne
ibergebeugt. Lediglich ihre Scham und der untere Teil ihres rechten Beines sind von
einem rosafarbenen Tuch oder Gewand, das sich hinter ihrer Riickenpartie aufgebauscht
hat, bedeckt. Ihren rechten Unterarm hat sie auf einem Dachs abgestiitzt. Eine Eule mit
braunem Federkleid sitzt nah an ihrem Oberschenkel. Zwischen ihrem linken
angewinkelten Bein und dem Putto im rechten Vordergrund ist, gegen eine niedrige Stufe
gelehnt, eine Maske mit mannlichen Ziigen zu erkennen, deren Profil eine ausgepragte

Hakennase sowie einen Oberlippenbart zeigt. Das sichtbare leere Auge scheint auch auf

185



das glaserne Objekt gerichtet. Oberhalb dieser Szene sind am rechten Bildrand zwei
weitere Gestalten zu erkennen. Die vordere ist eine barbusige Frau, mit Blumenschmuck
im blondgelockten Haar, die sich mit ihrem leicht seitlich ausgestrecktem linken Arm nach
vorne hin zum Riicken der vorherigen Frauenfigur neigt. lhren Kopf hat sie zur linken
Schulter gedreht und der Blick fallt auf die zweite Gestalt hinter ihr, von der nur der Kopf
und der entblofdte, knotige und dunklere rechte Schulterbereich zu erkennen sind. Es
konnte sich hier um eine alte Frau oder aber auch um einen Mann handeln. Das Gesicht
und der Blick sind auf die davor gebeugte weibliche Figur und auf das Geschehen in der
Mitte des Bildes gerichtet. Auf dem Kopf im dunklen zottigen Haar sind kleine Hérner zu
erahnen. Auf der linken Seite der zentralen Frauenfigur ist ein unbekleideter Jiingling zu
sehen, dessen Gesicht von dem Betrachter abgewandt ist.852 Er sitzt auf einem griinen
Tuch, dessen Farbton gleich dem des Unterkleides der vor ihm Stehenden ist. Seinen
Oberkorper hat er wohl gegen einen alteren Mann gelehnt, von dem lediglich dessen
bartiges Gesicht und ein Teil seiner grauen Haarpracht oder eine Art Helm iiber der
rechten Schulter des Jlnglings hervorschauen. All diese Gestalten dominieren den

Vordergrund iiber die gesamte untere Halfte des ovalen Gemaldes.

Im Mittelgrund sind zwei weibliche Figuren zu erkennen, die in dynamischen
Bewegungen fixiert scheinen. Jene auf der linken Bildseite tragt ein rosafarbenes Gewand,
das ihre Brust freigibt und hélt in ihrer rechten Hand einen langen Stab. Die rechte, in ein
griungraulich-braunes Kleid ebenso sparlich gehiillte Figur streckt beide Arme, wie, um
ihr Gleichgewicht halten zu wollen, zu beiden Seiten weit aus. Auch sie umfasst, jedoch
mit ihrer linken Hand, einen langen sich zuspitzenden Stab.

Hinter diesen beiden Frauengestalten sind weitere Figuren, seltsame Kreaturen und ein
massives architektonisches Gebilde auszumachen. Die einzelnen Bestandteile dieses
Bildhintergrundes sind wegen des insgesamt sehr dunkel gehaltenen Kolorits nur schwer
zu deuten. Es lassen sich lediglich schemenhafte Formen menschlicher und kleiner
gefliigelter Gestalten erkennen. Es ist nicht genau zu bestimmen, ob sich das Geschehen
in einem Interieur oder im Freien abspielt. Am rechten oberen Bildrand gibt es ein Portal,
von dem nur eine flankierende Saule mit korinthischem Kapitell sowie ein Teil des
Architravs und Giebels sichtbar sind, die die Portal6ffnung abschlief3en. Das antikische

Tor ist Teil einer mit Pfeilern toskanischer Ordnung sowie mit korinthischen Sdulen

852 Francesco Gandolfo vermutet bei dieser Figur einen Zustand des Wiederaufwachens: »che sembra come
risvegliarsi.« (Gandolfo: Il »Dolce Tempo«. S. 276).
186



ausgestatteten, gewaltigen Architektur, die zur Mitte des oberen Bildovals hin im Schatten
der dunklen Kolorierung fast verschwindet. Im Hintergrund der linken Bildhalfte sind die
vom Betrachter noch weiter entfernten Umrisse eines zweiten Portals auszumachen,
welches bautechnisch dem erstgenannten gleicht. Aus beiden Offnungen scheinen kleine
skurrile Wesen unter- und iibereinander herauszuquellen und zu fliegen. Es kdnnte sich
um verschiedenférmige, teils puttoartige Kreaturen handeln, von denen die im linken
Torbogen eine schwarzlich-rote, die im rechten Portal eine blau-graue Farbgebung
aufweisen. Im mittleren dunklen Bildhintergrund ist zwischen der linken Pforte und der
Saulenwand rechts nur schemenhaft ein Bett zu erkennen. Dies ist mit einem schweren
Baldachin und mit Vorhangen ausgestattet. Schwach sichtbare, hautfarbene Gliedmafien
lassen vermuten, dass sich etwa eine anthropomorphe Figur in dem Bett befindet. Davor
sitzen zwei lediglich vage dargestellte, jedoch wohl menschliche Gestalten, die einander

zugeneigt scheinen.

Francesco Gandolfo hat als erster die Analogie zwischen der Notte Michelangelos in der
Medici-Kapelle von S. Lorenzo und der mondsicheltragenden weiblichen Figur im Werk
Naldinis hergestellt.853 Die Ahnlichkeit griindet auf den Attributen, die ihr zugeordnet
werden. Es handelt sich um die Eule, die Maske854, und jene Mondsichel (Abb. 41), die wie
ein Schmuckstiick das Haupthaar der weiblichen Gestalt ziert und als Referenz auf die
michelangeleske Notte aufgefasst werden kann. Die Skulptur Notte ist eine innovative
Schopfung Michelangelos fiir ein Sinnbild der Nacht. Einen Teil des Grabmals Giulianos
de’ Medici bildend, gestaltet sich die Marmorfigur als bahnbrechende Renaissance-
Ikonographie der Nacht, fiir die Giovanni Battista Naldini auf seinem Gemalde Allegoria
dei Sogni eine eigene Interpretation entwickelt hat. Das Erscheinungsbild von Naldinis
Darstellung der personifizierten Nacht erinnert weniger an den muskuldsen
Frauenkorper der Notte in S. Lorenzo. Vielmehr lasst sich in den lippigen Formen der
»weiche« Darstellungsstil Jacopo Pontormos, dem Lehrmeister Naldinis, erkennen. Mit

den genannten Attributen schafft Naldini jedoch eine Referenz auf das von Michelangelo

853 Vgl. Gandolfo: Il »Dolce Tempo«. S. 275 f. An dieser Stelle sei darauf hingewiesen, dass Giovanni Battista
Naldini, wie viele weitere Kiinstler, zu Beginn der 1560er-Jahre wihrend seiner Studienreise in Rom unter
anderem Zeichnungen in den Medici-Grabkapellen in S. Lorenzo angefertigt hat. Die Inspiration durch
Michelangelo erscheint somit evident. Vgl. Raphael Rosenberg: The reproduction and publication of
Michelangelo’s Sacristy. Drawings and prints by Franco, Salviati, Naldini and Cort. In: Francis Ames-Lewis
u. Paul Joannides (Hrsg.): Reactions to the Master. Michelangelo’s Effect on Art and Artists in the Sixteenth
Century. Aldershot: Ashgate 2003. S. 114-136. S. 119-126; Beate Reifenscheid: Giovanni Battista Naldini.
In: Ernst Gerhard Gilise u. Alexander Perrig (Hrsg.): Zeichnungen aus der Toskana. Das Zeitalter
Michelangelos. Miinchen: Prestel 1997. S.178-185.S.178.
854 Zur ikonographischen Bedeutung der Maske siehe Kap. 1.3 (Michelangelos Zeichnung I/l Sogno (1533)).
187



kreierte Nacht-Sinnbild. Dass sich Naldini bei der Schaffung der Nacht-Personifikation der
Bildsprache der Notte in der Medici-Kapelle in S. Lorenzo bedient, spiegelt nicht nur eine
Kontinuitit im kiinstlerischen Schaffen unter der florentinischen Herrschaft wider,

sondern lasst sich auch semantisch auf den Fortbestand der Medici-Dynastie tibertragen.

Francesco Gandolfo setzt bei seiner Untersuchung das Olbild Naldinis in den Kontext des
sogenannten Trionfo de’ Sogni, der anlasslich der Hochzeit von Francesco I. und Johanna
von Osterreich 1566 stattfand. Diese Verbindung ist insofern plausibel, als, wie bereits
angemerkt, Vincenzo Borghini zusammen mit Giovan Battista Cini fiir die Gestaltung
dieses Triumphzuges verantwortlich war. Ein Detail der Nacht-Figuration Naldinis lasst
eine offensichtliche Parallele zwischen der Allegoria dei Sogni und dem nachtlichen
Hochzeitstriumphzug Trionfo de’ Sogni erkennen. Bei besagtem Triumphzug, dessen
Gesamtkonzept von Michelangelos Il sogno inspiriert wurde®>>, war der am Fufde der
Somnus-Grotte lagernden »Nacht« ein Dachs beigegeben, auf den sie ihren Kopf stiitztes56;
»sotto a i piedi della quale [= la Notte, H. C.] era un tasso.«857 Auch auf dem Traum-
Gemadlde Naldinis ist die personifizierte Nacht auf das nachtaktive Tier gelehnt. Mit der
These einhergehend, es handele sich bei besagter weiblicher Figur auf dem Gemalde um
eine Personifikation der Nacht, schreibt Gandolfo auch der zentral positionierten Gestalt
und dem Jiinglings-Akt allegorische Funktionen zu. Die den ovalen Glasgegenstand
haltende Figur im Gemalde Naldinis wird hier als allegorisch besetzte Personifikation des
Morgens gedeutet. Diese Darstellung Auroras lasst jedoch keine schliissigen Referenzen
auf die Skulptur Aurora (Abb. 42) in der Medici-Grabkapelle zu. Auch die Beschreibungen
der Aurora in Cartaris Imagini8>8 und Ripas Iconologia®>° unterscheiden sich in grofien

Teilen von der bildlichen Realisierung der Morgen-Personifikation durch Naldini.

855 Vgl. Chiara Rabbi Bernard: Francesco I. de’ Medici, la vita e il sogno. In: Diess., Alessandro Cecchi, u. Yves
Hersant (Hrsg.): Il Sogno nel Rinascimento. Ausst.-Kat Palazzo Pitti Galleria Palatina Florenz 2013. S. 48-
55.S.53.

856 Vgl. Gandolfo: Il »Dolce Tempo«. S. 276.

857 Anonymus: Descrizione del canto de sogni. S. 21. - »unterhalb ihrer [= jene der Nacht, H.C.] Fiife war ein
Dachs.«

858 yImmagine dell’Aurora, & del cavallo Pegaseo, che tira il suo carro, dinotante quell’ hora essere la piu
commoda, & di maggior profitto per lo studiare, & la gloria che ne risulta al dotto & virtuoso.« (Cartari:
Imagini delli dei. S. 53). - »Bild der Morgenddmmerung und des Pferdes Pegasus, der ihren Wagen zieht;
ausdriickend, dass diese Stunde die ruhigste und die giinstigste zum Studieren ist und der Ruhm, dem sie
den Gebildeten und Tugendhaften beschert.« (Sinngeméaf von mir ins Deutsche libersetzt).

859 In Ripas Iconologia wird das Sinnbild der Aurora dhnlich wie in Cartaris Imagini dargestellt: »Una
fanciulla alata di color incarnato con un manto giallo in dosso, havera in mano una lucerna fatta all’anticha
accesa, stara a sedere sopra il Pegaso cavallo alato.« (Ripa: Iconologia. S. 34). - »Ein Madchen mit
hautfarbenen Fliigeln und mit einem gelben Mantel bekleidet, in der Hand eine antike Lampe haltend und
sich oberhalb des gefliigelten Pegasus befindend.« (Sinngeméf3 von mir ins Deutsche iibersetzt).

188



Lediglich das gelbe, ihren Unterkérper umhiillende Gewand gibt einen Hinweis auf die
Zuordnung auf die Personifikation des Morgens. Wie Conticelli herausstellt, ist vor allem
anhand der gelben Farbe des Stoffes in Allegoria dei Sogni darauf zu schliefden, dass es
sich bei der zentralen Figur um den allegorischen Morgen handelt.860 Die Vermutung
griindet auch auf der schriftlichen Uberlieferung eines weiteren Triumphzuges, dem
Mascherata degli Dei de’ Gentili, der von Vincenzo Borghini konzipiert und ebenfalls im
Rahmen der Hochzeitsfeierlichkeiten Francescos I. und Johannas von Osterreich
prasentiert wurde.861

Aus der Niederschrift fiir den Zug geht hervor, dass Aurora einen gelben Mantel getragen
habe: »Dopo I’Anno, I’Authore [= Boccaccio, H. C.] finse I’Aurora, la quale egli figurd vna
fanciulla di color’ incarnato con vn ma[n]to giallo indosso«.862

Eine gewisse Ahnlichkeit der Morgenfigur in Naldinis Gemalde lésst sich bei der Aurora-
Darstellung in dem von Battista Dossi 1544 geschaffenen Gemalde Il Mattino: Aurora con
i cavalli di Apollo, (»Der Morgen mit den Pferden Apolls«) (siehe Abb. 23) erkennen.863
Dort ist der personifizierte Morgen in helle, leuchtend orangegelbe Kleidung gehiillt.
Ahnlich erscheint auch die Gestaltung der Haare; bei beiden Figuren zeigt sich eine mit
Bandern durchflochtene Lockenfrisur.

Die Aurora Naldinis tragt weder eine Fackel oder Lampe in ihren Hidnden, wie es in
besagten Handbiichern Cartaris oder Ripas geschrieben steht, noch halt sie Ziigel in ihren
Héanden, wie es bei Dossis Interpretation der Morgen-Personifikation der Fall ist. Naldinis
Aurora prasentiert eine Linse, die sie wie einen Schild8¢# gegen die Nacht-Personifikation
halt, welche das Glas direkt fokussiert und offenbar gar zu fiirchten scheint. Somit schafft
der Maler von Allegoria dei Sogni eine eigene Interpretation des personifizierten Morgens.
Der glaserne Gegenstand in ihren Handen ist in der Forschung unterschiedlich gedeutet

worden. Scott Schaefer86> meint hierin einen Spiegel, Harvey Hamburgh eine Linse zu

860 Vgl. Conticelli: Ars aemula naturae. S. 234 f.
861 Der Inhalt des Zuges, in dem nachgestellte Allegorien auf Triumphwagen durch die Stadt zogen, basiert
auf dem mythographischen Werk Genealogia Deorum Gentilium (um 1360) Boccaccios. Vgl. Conticelli: Ars
aemula naturae. S. 235.
862 Baccio Baldini: Discorso sopra la Mascherata della Geneologia degl’iddei de’Gentili. Florenz: Giunti 1565.
S. 34.
863 Dieses Gemadlde Battista Dossis war, wie auch Allegoria della Notte, Teil des bildlich gemachten
Tageszyklus in den sogenannten Stanze Nuove des Herzogs Ercole II. d’ Este in Ferrara. Siehe hierzu Kapitel
II.1.
864 »come uno scudo« (Gandolfo: Il »Dolce Tempo«. S. 276). Es ist nachvollziehbar, dass Francesco Gandolfo
in dieser bildlichen Konstellation den Gegensatz zwischen Morgen und Nacht festmacht. Vgl. Gandolfo: Il
»Dolce Tempo«. S. 276.
865 Vgl. Schaefer: The Studiolo. S. 385.

189



erkennen, der er im Kontext der figurierten Morgengestalt die Bedeutung als Symbol fiir
klare Morgentraume beimisst. Da das Glas transparent und keine Reflexion der Aurora zu
erkennen ist, handelt es sich offenbar, wie Hamburgh bereits erkannt hat86, nicht um
einen Spiegel. Valentina Conticelli widerspricht der These Hamburghs, es handele sich um
eine Linse. Sie setzt das Objekt in Bezug zu einer Auflerung des Macrobius.867 In
Anlehnung an die Commentarii des antiken Philosophen Porphyrios (233-305 n. Chr.) legt
der Autor des Kommentars zu Ciceros Somnium Scipionis die Thematik der Traumpforten
dar:

Gemaf3 der angefiihrten Porphyiusstelle vermag selbst die im Schlaf teilweise von ihren
korperlichen Aufgaben befreite Seele nicht unmittelbar zu sehen, sondern nur durch einen
dazwischengeworfenen Schleier. Dafy die Traumpforte, aus der die wahren Trdume
kommen, aus Horn sein soll, bedeutet nichts anderes, als dafd der Schleier in diesem Fall
weniger undurchlassig ist, weil mindestens diinnes Horn durchsichtig ist. Wenn der Blick
hingegen zuriickgeworfen wird und nicht durch den Schleier dringt, dann spricht man von
der elfenbeinernen Pforte, denn Elfenbein ist so dicht, dafi es selbst diinngeschliffen dem
Sehsinn keinen Durchlaf gew&hrt.868

Conticelli vermutet, dass das ovale Objekt eben diesen Schleier reprasentiert, von dem
Macrobius bei seiner Auslegung der Traumpforten spricht.8¢® Fraglich bleibt hierbei,
weshalb das Objekt nicht als Schleier dargestellt wurde, sondern vielmehr die Form eines
oval gekriimmten Glases und folglich einer Linse offenbart. Auf diese tibergrof3e Linse soll

an anderer Stelle in diesem Kapitel genauer eingegangen werden.

Die vermutlich gerade erwachende Jiinglingsgestalt zur Linken Auroras deutet Gandolfo
wiederum als Personifikation des Tages. Es erscheint bemerkenswert, dass Gandolfo die
Tages-Allegorie der Figur des Jinglings zuordnet und nicht der offensichtlich alteren,
bartigen Figur dahinter - hat doch Michelangelos Statue des Tages am Grabmal Giulianos
de’ Medici, Giorno, das Erscheinungsbild eines alteren und bartigen Mannes (Abb. 43).
Dem offensichtlich alten Mann, dessen Kopf hinter der rechten Schulter des Jiinglings
auftaucht, schreiben sowohl Gandolfo als auch Conticelli die Bedeutung des Alters zu.
Auch die Putti, die sich am untersten Rand des Gemaldes befinden, werden als weiteres

Element im Zusammenhang der Lebensabschnitte aufgefasst870: Die Putti stehen

866 Vgl. Hamburgh: Naldini’'s Allegory of Dreams. S. 692.
867 Vgl. Conticelli: Ars aemula naturae. S. 243.
868 Thomas Ricklin: Der Traum der Philosophie im 12. Jahrhundert. Traumtheorien zwischen Constantinus
Africanus und Aristoteles. Leiden: Brill 1998. S. 119 f. Vgl. Macrobius: Comm. 1. 3. 17-20.
869 Vgl. Conticelli: Ars aemula naturae. S. 243.
870 Vgl. Conticelli: Conoscere per immagini. S. 123; Gandolfo: Il »Dolce Tempo«. S. 276.
190



demnach fir die Kindheit, die Aurora-Erscheinung fiir das Jugend- und die altere
Maénnergestalt hinter dem sinnbildhaften Tag fiir das fortgeschrittene Alter.871

Entgegen dieser Interpretation kann jedoch vermutet werden, dass die Putti hier lediglich
als Verbindungs- oder Fiillelemente dienen. Neben Satyrn, Hexen, Kreaturen der Nacht
und Maidnaden hatten Putti auch im Hochzeitstriumph 1566 die Funktion von
Bindegliedern zwischen den Wagen des Festzuges.872 Ein weiteres Bildelement war auch
Bestandteil des besagten Trionfo: Es handelt sich um Mohnkapseln873, die die beiden
Knaben in Allegoria dei Sogni in den Handen halten und die sich zwischen ihnen auf dem
Boden befinden. Auch im Trionfo de’ Sogni tragen die Putti Mohngirlanden. Bei Cartari ist
der Schlafmohn ein Attribut der sinnbildlich gemachten Nacht, die einen Kranz dieses
Gewdchses auf dem Kopf tragt.874

Die Darstellung der bereits erwdhnten, den Trionfo de’ Sogni begleitenden Hexen
vermutet Valentina Conticelli in den beiden nicht eindeutig definierten menschlichen
Gestalten hinter der Nacht-Personifikation am rechten Bildrand von Allegoria dei Sogni.
Eine weitere These Conticellis ist, dass es sich bei diesen beiden Figuren um die
Personifizierung zweier Laster handelt.875 Conticelli macht in diesem Kontext darauf
aufmerksam, dass die Nacht in einem Passus von Hesiods Theogonie als Mutter diverser
Laster bezeichnet wird.8’¢ Ferner hat Boccaccio in Anlehnung an Hesiod in seinem
mythographischen Werk Genealogia Deorum Gentilium die Nacht als eine von weiteren
Lastern beschrieben.877

In diesem Zusammenhang kann, wie auch schon Conticelli angemerkt hat, die Zeichnung
Il Sogno (siehe Abb. 1) von Michelangelo als Vergleich herangezogen werden.878 Sehr viel
offensichtlicher als bei Naldinis Werk wird der mittig auf einem Kasten mit Masken87?

platzierte Jingling von schemenhaft dargestellten, menschlichen Umrissen im

871 Vgl. Conticelli: Ars aemula naturae. S. 244; Bernard: Francesco de’ Medici. S. 50.

872 Vgl. Gandolfo: Il »Dolce Tempo«. S. 267.

873 Im Zusammenhang der Traum- und Schlafthematik besteht die Moglichkeit, dass es sich hier um Kapseln
des Schlafmohns handelt, der seit der Antike als Opiat verwendet wurde.

874 Siehe Anm. 425.

875 Vgl. Conticelli: Conoscere per immagini. S. 124-126; Conticelli: Ars aemula naturae. S. 245.

876 Vgl. Conticelli: Ars aemula naturae. S. 245; Hesiod: Theogonie. 211-225.

877 Vgl. Conticelli: Ars aemula naturae. S. 245; Giovanni Boccaccio: Della geneologia de gli dei di m. Giovanni
Boccaccio libri qvindeci: ne' quali si tratta dell'origine, & discendenza di tutti gli dei de' gentili: con la
spositione, & sensi allegorici delle fauole & con la dichiaratione dell'historie appartenenti a detta materia.
Hrsg. von Giuseppe Betussi. Venedig: Lorenzini 1564. 1. 14-34.

878 Vgl. Conticelli: Conoscere per immagini. S. 124.

879 Wohlbemerkt ist die Maske, wie zuvor angesprochen, auch im Traumbild Naldinis Bestandteil und
Attribut der Notte. In Anbetracht einer im 16. Jahrhundert geldufigen Bedeutungszuschreibung der Maske
als negativ konnotierte Erscheinung scheint die Annahme gerechtfertigt, dass es sich im Gemalde Naldinis
tatsdchlich um lasterhafte Gestalten handelt.

191



Bildhintergrund umringt. Die hintere Figur in Naldinis Gemalde ordnet Conticelli
aufgrund ihres zottigen Haars Invidia, »Neid«, zu und die jlingere, barbusige Figur
Lussuria, »Fleischeslust«.880 Ankniipfend an diese Vermutung Conticellis sollte ein
genauerer Blick auf die vermeintlich altere der beiden Gestalten geworfen werden. Es
kann nicht genau festgestellt werden, ob es sich um eine ménnliche oder weibliche Gestalt
handelt; ihre markanten Gesichtszilige und der ohne weibliche Brust erkennbar gemachte
und etwas knotige obere Korperteil lassen jedoch auch die Vermutung zu, dass es sich
hier um eine mannliche Figur handeln kénnte. In diesem Fall kann weiterfiihrend daraus
geschlossen werden, es handele sich um die sinnbildliche Verkdrperung des Lasters, Vizio,
selbst. Vizio wird in Ripas Iconologia als schielender Zwerg mit unproportioniertem
Korperbau beschrieben. Er hat einen braunlichen Hautton, rote Behaarung und halt eine
Hydra in seinen Armen.881 Auf Naldinis Gemalde sind zwar weder eine Hydra noch die
rote Behaarung ausmachen, dennoch kdnnte es sich, da lediglich der obere Teil der Gestalt
sichtbar ist, um besagten Zwerg handeln. Es ist allerdings ebenso moglich, dass es ein
Satyr sein konnte, der der Personifikation der »Fleischeslust« beigegeben wurde. Es war
ein Satyr, der als Symbol fiir die Ratselhaftigkeit des Traumes den letzten Teil des Trionfo
de’ Sogni begleitete. Wie bei dem Nacht-Sinnbild in Naldinis Gemalde richtet sich der Blick
der Gestalt mit den vermeintlichen Hornern auf das hochovale Glas in der Bildmitte von

Allegoria dei Sogni.

Sehr viel ratselhafter erscheint die Zuordnung der verschiedenen Elemente im
Hintergrund des Bildes von Naldini. Dies ist zum einen den ikonographisch nicht
eindeutig zuordenbaren Bestandteilen, zum anderen den formalen Gegebenheiten des
Bildes, dem dunkel gehaltenen Hintergrund und der nahezu sfumatohaften Gestaltung,
geschuldet.

An dieser Stelle ist der Beitrag Valentina Conticellis besonders aufschlussreich, deren
Analyse auf einer weiteren invenzione Vincenzo Borghinis beruht, welche wiederum mit
grofder Wahrscheinlichkeit fiir ein Fresko in einem anderen Raum bestimmt war. Aus dem

von Conticelli aufgefundenen Text wird nicht deutlich, ob es sich um ein anderes Zimmer

880 Vgl. Conticelli: Conoscere per immagini. S. 124.
881 »Sceleratezza [= Frevelhaftigkeit, H. C.], o Vitio: Un nano sproportionato, guercio, di carnaggione bruna,
di pelo rosso, & che abbracci vn’ Hidra.« (Ripa: Iconologia. S. 443, Abb. S. 515).

192



innerhalb des Palazzo Vecchio gehandelt haben mag; ebenso ist nicht klar, ob die
Bilderfindung jemals realisiert wurde.882

Die invenzione ist in vier Szenen eingeteilt, wobei die erste die Figur des Schlafes
beschreibt und die zweite das den Schlaf begleitende Sinnbild der Vergessenheit.883 So
heifst es zur Darstellung des Sonno:

addormentato sotto un padigl[i]Jone nero, et finto tutto di notte, et in aria pipistrelli et gufi
et simili altri; in terra, intorno al letto, ghiri et tassi, con certi vasi pieni di papaveri o ver
in cornucopia co’ medesimi papaveri.ss+

Der Schlafgott befindet sich vermutlich in dem baldachinbekronten Bett in der Dunkelheit
zwischen den antikisierenden Toren. In Ovids Metamorphosen heifdt es, die Behausung
des Somnus sei eine neblige Hohle, vor der Mohn wachst und platschernde Gerausche des
Lethe-Flusses zu vernehmen sind.885 Zwar ist nicht direkt eine Grotte zu erkennen, jedoch
legt die dunkle Kolorierung des Bildhintergrundes eine derartige Atmosphéare nahe. Die
Mohnkapseln, die hier dem »untatigen Schlafgott«88¢, oder lediglich dem personifizierten
Schlaf als Attribut beigegeben sind, dienen den Putti im Vordergrund offenschlich als
Spielzeug.

Die beiden weiblichen Figuren im Mittelgrund bezeichnet Gandolfo als Bacchantinnen?887;
auch sie sollen bei dem hochzeitlichen Triumphzug der Traume als Verbindungsglieder
zwischen den Wagen fungiert haben. Valentina Conticelli wagt den Versuch, auf der
Grundlage der Uberlieferung des Trionfo de’ Sogni die beiden nicht niher zuordenbaren
Gestalten genauer zu deuten. Sie vermutet, dass es sich bei diesen Figuren um die Ore, die
»Stunden, handelt, die den Sonnenwagen im Trionfo de’ Sogni begleitet haben. In der
Beschreibung des Triumphzuges werden die Ore als zwei junge Frauen beschrieben,

wobei die eine rosafarben und die andere braun gekleidet ist. Auch in Naldinis Ovalbild

882 Das entsprechende Schreiben entdeckte Conticelli in der Biblioteca Nazionale di Firenze, II. X. 114, cc.
85v-86r [im Folgenden als BNCF II. X. 114, cc. 85v-86r. kenntlich gemacht]. Siehe Conticelli: Conoscere per
immagini. S. 112.
883 Vgl. Conticelli: Conoscere per immagini. S. 113 f.
884 Siehe Conticelli: Conoscere per immagini. S. 113 - »eingeschlafen unter einer schwarzen Halle, und [es
hat den] Anschein von Nacht, und in der Luft [sind] Fledermause und Eulen und dhnliche andere [Tiere];
auf dem Boden, ringsherum um das Bett, [sind] Siebenschldfer und Dachse, mit gewissen Gefafden][,] gefiillt
mit Mohn oder in Fiillhérnern mit demselben Mohn.« (Von mir sinngemaf ins Deutsche iibersetzt).
885 »Tief eine Hohle, das Haus und Gemach des untitigen / Schlafgotts. / [...] Still ist alles und stumm; nur
tief am Grunde des Felsens / Quillt das Bachlein »Vergessens, und murmelnd gleiten der / Lethe / Wellen:
sie platschern am Kieselgrunde und laden zum Schlafe. / Vorn blitht Mohn, der an Samen so reiche, am
Eingang zur / Grotte« (Ovid: Met. XI. 593 u. 602-605. Nach der deutschen Ubersetzung von Hermann
Breitenbach, in: Ovid: Metamorphosen. S. 369 f).
886 (Ovid: Met. XI. 593. Nach der deutschen Ubersetzung von Hermann Breitenbach, in: Ovid:
Metamorphosen. S. 369.
887 Vgl. Gandolfo: Il »Dolce Tempo«. S. 277.

193



sind die Gewander der beiden Figuren im Mittelgrund dhnlich koloriert, was Conticellis
These stiitzt. In Anbetracht der Versinnbildlichung der zwei Tageszeiten und des Alters
im Bildvordergrund, ist die Zuordnung der beiden zuvor von Gandolfo benannten
baccanti als Ore eher schliissig. Bekraftigung findet diese Vermutung in der antiken
Mythologie.888 In Homers Ilias werden die Stunden als Wachterinnen der Himmelstore
beschrieben:

Drohnend ging auf von selber des Himmels Tor, das die Horen / Hiiteten, denen der
Himmel ward anvertraut und der / Olympos, / Bald die dichte Wolke zu 6ffnen, bald sie
zu schliefden.889

Zwar sind es offensichtlich nicht die Himmelstore, die die mutmafilichen Wachterinnen
hier beaufsichtigen, sondern, wie Francesco Gandolfo festgestellt hat, die Traumtore, von
denen in der Odyssee Homers890 und spater in Vergils Aeneis8°1 die Rede ist. Der Erzahlung
dieser Epen folgend kommen aus dem horngefertigten Tor die Wahrheits- und aus dem
elfenbeinernen die Trugtraume.892 Die Vermutung liegt nahe, dass die von Naldini
gemalten Kreaturen, die aus den Toren herausdriangen, den Wesen dieser zwei
Traumtypen entsprechen sollen. Es ist nicht eindeutig ersichtlich, welche Wesen die
triigerischen Traume und welche jene mit Wahrheitscharakter darstellen sollen.
Valentina Conticelli weist in diesem Zusammenhang auf den bereits erwdhnten
sujetnahen invenzione-Text Borghinis hin, in welchem die letzte der vier Szenen, die
Giorgio Vasari in Form von Zeichnungen visualisiert hat8?3, den personifizierten Traum
beschreibt. Dort wird die Figur als eine schlafende, mit zwei Fliigeln ausgestattete Gestalt
geschildert, neben der die personifizierte Imagination sitzt. Den Traum umgeben
verschiedenartige Geschopfe, umherschwirrende und schone »Engelchen« mit
Schmetterlingsfliigeln und Spiegeln8°* in den Handen. In der Luft tummeln sich bizarre
Chimaren89s:

[il sogno] farei pure adormentato sopra un prato di fiori con 2 alette alle sue tempie con
una damigella accanto [a lato: la imaginativa], piena di occhi, che gli aprissi come fussi una
scarsella di granchio la parte di dietro del capo, detta nuca. Et in aria certi angeletti vaghi
et belli, ma con ale di farfalle, che tenessin in mano specchi et gli volgessino verso il capo

888 Vgl. Conticelli: Conoscere per immagini. S. 117 f.
889 Homer: Ilias. V. 749-751. Nach der deutschen Ubersetzung von Roland Hampe, in: Homer: Ilias. S. 104.
890 Siehe hierzu Kap. I11.2.
891 Vergil: Aeneis. V1. 893-896.
892 Siehe hierzu Kap. I11.2.
893 Vgl. hierzu Conticelli: Conoscere per immagini. S. 138; vgl. Bernard: Francesco I. de’ Medici. S. 51.
894 Zur Erlauterung der Spiegel siehe Conticelli: Conoscere per immagini. S. 120.
895 Vgl. Conticelli: Conoscere per immagini. S. 115.
194



di colui. Et fra nugoli in aria, o in cambio di nugoli, come forme bizarre di castelli chimere
ecc. che sieno come bozza et non appien.8%

Die besagte Beschreibung der Engelchen und seltsamen, umherschwirrenden Wesen
weist eine bemerkenswerte Ahnlichkeit mit den aus den Toren fliegenden Kreaturen in
Allegoria dei Sogni auf.

Die kleinen gefliigelten Gestalten lassen, neben der bereits erwdhnten offensichtlichen
Anlehnung an die mythologische Grundlage der Traumpforten aus dem 19. Gesang der
Odyssee Homers, noch andere Interpretationen zur Bedeutsamkeit fiir das Traumbild zu.
Abgesehen von den besagten traumbezogenen Textstellen in Homers und Vergils Werken
kénnen in Bezug auf die verschiedenartigen Wesen noch weitere Passagen antiker
Autoren genannt werden. So erscheint der vorher bereits thematisierte Abschnitt aus
Lukian von Samosatas Werk Verae Historiae besonders interessant, in welchem der Autor
uber eine Insel der Triaume schreibt, auf der sich diese bizarren Formen in

verschiedensten Erscheinungsweisen zeigen.897

Marianne Zehnpfennig deutet die gefliigelten Geschopfe im Traumbild Naldinis als
Manifestationen der »Fahigkeiten der S6hne des Schlafgottes«898, Morpheus, Phobetor-
Icelus und Phantasos, die sich in andere Lebewesen und Formen verwandeln konnen.899
Die Figirchen in Naldinis »Allegorie der Trdaume« zeigen allerdings Kkeinerlei

Ahnlichkeiten mit den drei in den Metamorphosen Ovids beschriebenen Traumgéttern.

Fiir eine genauere Betrachtung der kleinen Wesen konnen als Vergleich die bereits
erwahnte Zeichnung Michelangelos, Il Sogno, und das von Taddeo Zuccari 1562
geschaffene Fresko, Casa del Sonno in der Camera dell’Aurora der Villa Farnese in
Caprarola, hinzugezogen werden. Zwar sind es bei der von Michelangelo gefertigten
Zeichnung keine gefliigelten Kreaturen, wie sie bei Allegoria dei Sogni zu erkennen sind,
die sich in der Darstellung von 1533 sichelférmig um den Genius und den sitzenden
Jingling scharen. Dennoch wohnt den Hintergrundgestalten in Michelangelos Arbeit, wie
bereits herausgestellt, eine negative Bedeutung inne, was ebenso bei einem Teil der
fliegenden Kreaturen in Naldinis Traumbild zutreffen konnte. Die von Panofsky als

Todsiinden identifizierten schemenhaften Koérper?90 in Michelangelos Zeichnung stehen

896 BNCF II. X. 114, cc. 85v-86r, zitiert nach Conticelli: Ars aemula naturae. S. 238.
897 Vgl. Lukian: Verae Historiae. II. 34. Siehe hierzu auch Kap. I1L.1.
898 Zehnpfennig: >Traum« und »Visionc. S. 87.
899 Vgl. Ovid: Metamorphosen. XI. 638-643. Siehe hierzu auch Kap. I1I.1.
900 Vgl. Panofsky: Studien zur Ikonologie. S. 286. Siehe hierzu auch Kap. I1.3. (Michelangelos Zeichnung /I
Sogno (1533)).
195



sozusagen in Analogie zu den falschen, stindhaften Traumen, die laut klassisch-antiker
Uberlieferung aus einem elfenbeinernen Tor fliegen und hier auf Allegoria dei Sogni aus

einem der beiden Tore herausschwirren.

Ebenso bemerkenswert ist der Vergleich mit den >sogni-figurettes, die Annibale Caro in
seiner Bilderfindung fiir das Schlafgemach Kardinal Alessandro Farneses beschreibt.?01
Sowohl deren Darstellungsempfehlung in der invenzione Annibale Caros fiir Casa del
Sonno und jener Vincenzo Borghinis fiir das wohl heute nicht mehr existente, falls
uiberhaupt jemals realisierte Fresko als auch die bildkiinstlerische Umsetzung der kleinen
Fliigel-Gestalten auf Zuccaris Rundfresko in der Camera dell’Aurora und dieser auf
Allegoria dei Sogni lassen auf eine direkte Bezugnahme untereinander schlief3en. Dieser
Umstand ist nicht verwunderlich, wenn man bedenkt, dass Giorgio Vasari, der ja die
anleitende Person fiir die bildliche Ausstattung des florentinischen Studiolo Francescos L.
war, in regem Austausch mit Annibale Caro wie auch mit Vincenzo Borghini stand. Die
Bilderfindung des humanistischen Beraters fiir das Schlafgemach von Alessandro
Farnese, Camera dell’Aurora, war Giorgio Vasari durchaus bekannt - hat der
Kiinstlerbiograph doch in seiner Lebensbeschreibung iiber Taddeo Zuccari die
Darstellungsempfehlungen Caros an die Maler eingebunden.

Wie auch das Fresko in Caprarola, Casa del Sonno, zeigt das Gemalde Naldinis im
grof3herzoglichen Studiolo kleine Wesen mit teils engelhaftem Aussehen, die mit ihren
Fliigeln in Zuccaris Fresko um den Schliafer, in Naldinis Ovalgemilde aus den
antikisierenden Toren herausschwirren. Ebenso zeigen beide Werke Kreaturen, die ein
teils puttodhnliches Aussehen haben. Sie weisen ein dunkles bis ins Rote und Schwarze
gehende Kolorit auf und evozieren durch ihr Durcheinanderschwirren einen unruhigen
Eindruck. Die teils dunklen Gestalten erinnern zudem an die Beschreibung des Nacht-
Sinnbildes in Vicenzo Cartaris Imagini, wo er der nach antikem Vorbild dargestellten
Nacht »negri sogni«, »schwarze Traumeg, an die Seite stellt.?02

Im letzten Teil der schriftlich {tberlieferten invenzione Annibale Caros zur
Darstellungsempfehlung fiir die »Sogni« eroffnet sich ein weiterer Aspekt der
Interpretation. Hier spricht Caro in Bezug auf die kleinen Geschopfe von »trasformazioni
[delle figurette, H. C.] in cose possibili ed impossibili«. Dieser Punkt der »Verwandlungen

[der Figiirchen, H. C.] in mégliche und unmégliche Dinge« erinnert an die Grotesken, tiber

901 Siehe hierzu Kap. I11.2.
902 Siehe hierzu Kap. I11.1.
196



deren Darstellungswiirdigkeit sowohl in der Antike als auch wieder in der Renaissance
ein reger Disput ausgetragen wurde - stellten sie doch das kontrare Bild zum in der
Malerei hochgeschatzten Mimesis-Grundsatz dar. Von Befiirwortern und Gegnern dieser
Formen und Geschopfe, die nicht das Abbild der Realitit, sondern phantastische
Kopfgeburten der Maler zeigten, wurden die Grotesken, sowohl in negativer als auch
positiver Hinsicht mit dem Traum in Verbindung gebracht.?03 Moéglicherweise kdnnten
demnach die aus den Toren fliegenden Wesen auf Allegoria dei Sogni zusatzlich als
»Marker« einer Traumwelt fungieren, in der Kreaturen erscheinen, die nicht Teil der
Wachwirklichkeit sind.?04

Valentina Conticelli dufdert die Vermutung, dass es sich bei den Wesen ebenso um die
sogenannten phantasmae handeln konnte?05, die nach der Kategorisierung des Macrobius
Trugbilder bezeichnen, die zwischen dem Schlaf- und dem Wachzustand entstehen
konnen.?% Daran ankniipfen konnte auch der Text Ficinos aus der Theologia Platonica,
der das Freisein der menschlichen Seele wahrend des Schlafes im Zustand der vacatio
animae thematisiert. Marsilio Ficino spricht davon, dass der Mensch, der ein siindhaftes
Leben fiithre, Gefahr laufe, sinnlose Traume in Form von grasslichen Bildern zu
empfangen. Folglich kann in Bezug auf die geflligelten Geschopfe im Bildhintergrund von
Allegoria dei Sogni vermutet werden, dass diese Gestalten im Kontext und gleichzeitig im
Kontrast zur im Vordergrund zentral positionierten Linse stehen. Die Phantasiewesen
konnten demnach die wirren und unklaren Bilder im Traum eines im Exzess lebenden
Menschen symbolisieren. Dagegen ist die Linse, neben ihrer Symboltrachtigkeit fiir den
ungetriibbten Morgentraum, ein Zeichen fiir die klaren, nicht angsteinfl6fdenden

Traumbilder desjenigen Menschen, der ein sittsames Leben fiihrt.

Auf Allegoria dei Sogni werden die Bedingungen und das Verhaltnis von >guten< und
»schlechten< Traumen kompositorisch durch das Bewegungsmoment im Bildaufbau
veranschaulicht: Aus beiden Toren, vor denen die Wachterinnen positioniert sind, quellen
die die Traume symbolisierenden Gestalten hervor. Diese vom Schlafer ausgehenden
Traume auf der rechten Bildhilfte bewegen sich in Richtung der lasterhaften Gestalten

und der versinnbildlichten Nacht; es handelt sich hier demnach offenbar um negativ

903 Siehe hierzu den Exkurs zu den Grotesken in Kap. II.

904 In diesem Kontext sei auf eine Auflerung Dorothea Scholls hingewiesen, die in den gefliigelten
Geschopfen in Casa del Sonno von Taddeo Zuccari den »Bezug zwischen Traum und Groteske« (Scholl:
»Grottesken. S. 171) vermutet.

905 Vgl. Conticelli: Conoscere per immagini. S. 116.

906 Vgl. Manuwald: Traum und Traumdeutung. S. 25 f.

197



konnotierte Traume. Diese Annahme kénnte aus dem beunruhigen Gesichtsausdruck der
Nacht-Figur, des Satyrs beziehungsweise der versinnbildlichten Frevelhaftigkeit und der
Fleischeslust gefolgert werden. Die besorgte Aufmerksamkeit dieser Gruppe ist wie die
Maske am rechten Rand darunter auf die zentral positionierte Linse der Aurora gerichtet.
Diese halt das gekriimmte Glas wie einen abwehrenden Schild gegen die die triigerischen
Bilder der Nacht und die lasterhaften Versuchungen, die schauderhafte Erscheinungen im
Traume verursachen. Es entsteht der Eindruck, als firchteten die frevelhaften Gestalten,
ihr trigerisches Wesen konne von der Morgengestalt durch die Linse abgewehrt oder
entlarvt werden. Es scheint, als setze Aurora gerade dazu an, mit der Linse eine
Rotationsbewegung nach links zu machen, um auf diese Weise die vor dem Sichtglas
erscheinenden Objekte erfassen zu kénnen und somit deutlich erkennbar werden zu

lassen.

Die Traumwesen, die sich auf der linken Seite des Bildhintergrundes befinden, konnten
folglich als die klaren Traume gedeutet werden, die sich, nach ungehindertem Passieren
an der Linse, in ihrer Untadeligkeit offenbaren kénnen. Die Protagonistin des Bildes,
Aurora, veranschaulicht damit die eigentliche Bedeutung des Dargestellten, ndmlich den
Zeitpunkt der Erzeugung von guten und schlechten Traumen, wobei sie als
Morgenpersonifikation den Ubergang und die Grenze zwischen Schlaf und Wachen, den

Wendepunkt zwischen Nacht und Tag verkdrpert.

I11.3.4.2 Die Linse als >Knotenpunkt« von Allegoria dei Sogni

Die grofe Linse, die in Allegoria dei Sogni von der Personifikation des Morgens in den
Handen gehalten wird, nimmt nicht nur kompositorisch eine zentrale Rolle ein. Auch stellt
sie wohl gleich in mehrfacher Hinsicht eine innerbildliche, geistesgeschichtliche
Signifikanz fiir den Grofdherzog dar, die mit ihm in Bezug gesetzt werden kann. Das ovale
Glas wird hier als >Knotenpunkt< bezeichnet, da hierin unterschiedliche Facetten
zusammenkommen, die, in ihrer Gesamtheit betrachtet, wiederum eine stimmige Einheit
bilden. Da seinerzeit die ungetriibten Bilder des Morgentraumes gemeinhin mit
Wahrheitstraumen in Verbindung gebracht wurden, erscheint, wie auch Harvey

Hamburgh ausgefiihrt aus, die zentrale Positionierung der Aurora®?” und die folglich mit

907 Aurora, die sich bei dem Trionfo de’ Sogni (1566) am letzten Teil des Zuges an der Somnus-Grotte befand,
spielte wohl bereits bei dieser Inszenierung eine besondere Rolle. Vgl. Conticelli: Conoscere per immagini.
S.111.

198



dieser Positionierung begriindete Bedeutsamkeit in Allegoria dei Sogni liberzeugend. Am
Morgen werde, so die vorherrschende Auffassung, der Korper lediglich in geringem Maf3e
von den Korpersaften beeinflusst, weshalb sich der Traumgehalt in besonders deutlicher
Form dem traumenden Menschen offenbart. An dieser Stelle ist jedoch anzumerken, dass
Marsilio Ficino in seiner Theologia Platonica bei der Ausfiihrung liber den Zustand der
Seele wahrend des Schlafes den mutmafilichen Wahrheitscharakter der Morgentraume
lediglich als weitverbreiteten Volksglauben herabmindert. Seiner Ansicht nach lasse sich
der vermeintliche Wahrheitsgehalt dieser Traume dadurch erklaren, dass der Mensch zur

Morgenstunde gelassener und die Sinne des Menschen geschérfter seien.?08

Wenn auch iiber den Wahrheitscharakter der Morgentraume disputiert wurde, so
herrschte doch Einigkeit dariiber, dass die >innere Sicht« auf die im Kopf produzierten
Bilder im Schlaf am Morgen als gescharft angesehen werde - selbst, wenn diese lediglich
physiologisch bedingt waren. In Giovanni Battista Naldinis Traumbild im florentinischen
Studiolo wird mittels der tibergrofden klaren Linse geschickt auf jene Scharfe besagter
Bilder verwiesen.

Wie Harvey Hamburgh in seiner Publikation bemerkt, erhilt die Linse, ein Objekt, das
dem wissenschaftlichen Sektor zuzuteilen ist, in Allegoria dei Sogni eine besondere
Stellung. Als allegorisches Mittel wird sie iiberdies vermutlich wohl das erste Mal als
positiver Bedeutungstrager in das Zentrum einer Traumdarstellung gesetzt.?%% Aufderhalb
des wissenschaftlichen Bereichs wurde lange Zeit angenommen, dass eine Linse eine
verzerrte Sicht erzeuge. Dies dnderte sich vermutlich mit der Veréffentlichung von
Girolamo della Portas Magia Naturalis 1558/59, in dem er im 17. Buch dem konvex oder
konkav gekriimmten Glas die Eigenschaft zuschreibt, Gesehenes deutlicher erkennbar
werden zu lassen.?10

Die Linse, die dem Auge als Sehhilfe dient, kénnte im Kontext des Traumes auf dem Olbild
auch als Instrument fiir das »innere Auge< angesehen werden, vor dem die Bilder des

Geistes entstehen.?1! Das »Sehen< in Bezug auf den Traum spielt aus philologischer Sicht

908 Vgl. Gandolfo: 1l »Dolce Tempo«. S. 57 u. 289; vgl. Ficino: Platonic theology. S. 158 u. 160 f. Vgl. hierzu

auch Kap. II.1.

909 Vgl. Hamburgh: Naldini’s Allegory of Dreams. S. 692 u. 695.

910 Vgl. Della Porta: Della magia naturale. S. 490-492; Hamburgh: Naldini’s Allegory of Dreams. S. 695; Nicole

Gronemeyer: Optische Magie. Zur Geschichte der visuellen Medien in der Frithen Neuzeit. Bielefeld:

transcript 2004. S. 100.

911 Harvey Hamburgh macht in diesem Zusammenhang auf eine Auerung Platos aufmerksam, in der der

antike Philosoph vom Sehen als Tugend und hoherer Erkenntnis spricht. Vgl. Hamburgh: Naldini’s Allegory

of Dreams. S. 692. Vgl. hierzu auch Ernst Hans Gombrich: Symbolic Images. London: Phaidon 1972. S. 147.
199



bereits in Traumtheorien der Antike eine Rolle - sprach man da doch meist von einem
Traum, den man >sehe< und nicht >habe«.912
Der Aspekt der Sehergabe in Bezug auf den Traum sowie das Vermégen, Gut und Ubel

unterscheiden zu konnen, wird ferner in Platos Timaios thematisiert:

Daf ndmlich ein Gott dem menschlichen Unverstand die Seherkraft verlieh, dafiir gibt es
einen ausreichenden Beleg; denn niemand erlangt gottbegeisterte und wahrhafte
Seherkraft, wenn er im Besitz seines Verstandes ist, sondern entweder wenn er im Schlaf
in der Kraft seiner Vernunft behindert ist oder auf Grund einer Krankheit oder einer
gottlichen Besessenheit von Sinnen ist. Vielmehr kommt es dem Verstdndigen zu, die
Aussagen, welche die Sehergabe und die gottliche Besessenheit im Schlafe oder im
Wachen gemacht hat, sich in das Gedachtnis zuriickzurufen und zu deuten und alle
Erscheinungen, die gesehen wurden, durch niichterne Uberlegung zu unterscheiden, in
welcher Weise und wem sie etwas bevorstehendes oder vergangenes oder gegenwartiges
Gutes oder Ubles anzeigen.o13

»Die Deutung solcher Wahrtraumeg, so Peter-André Alt, »obliegt den Weisen, die liber die
notwenige Einsicht in die Existenz héherer Machte verfiigen.«°14 In seiner vorgeblich
tugendhaften Lebensweise meinte Francesco I. jene Seherkraft und jene >klare« Sicht auf
die Traume (zur Morgenstunde) symbolisch fiir sich beanspruchen zu kénnen.

Vor dem Hintergrund der Regentschaft Francescos I. erscheint ein Aspekt, zu dem sich
Platon in seinem politphilosophischen Werk Politeia im Kontext des gescharften Sehens
auflert, besonders erwahnenswert. In einem Passus aus dem zweiten Buch der Politeia
vertritt der Philosoph die Annahme, dass Recht und Unrecht wie durch ein
Vergrofderungsglas zu betrachten und zu erkennen sei:

Glaukon nun und die Anderen baten mich [= Sokrates, H. C.] auf alle Weise ihr [= der
Gerechtigkeit, H. C.] zu helfen und die Rede nicht loszulassen, sondern auszuforschen, was
jedes von beiden [=Gerechtigkeit und Ungerechtigkeit, H. C.] sei und wie es sich mit ihrem
Nutzen nach der Wahrheit verhalte. Ich sagte also, wie ich dachte, dafd die Untersuchung,
die wir unternehmen, nichts geringes [sic] ware, sondern ein sehr scharfsichtiger [sic]
dazu gehore, wie mir scheint. Da wir nun dazu nicht tiichtig genug sind, diinkt es mich gut,
sprach ich, die Untersuchung dartiber so anzustellen, wie wenn uns jemand befohlen hitte
sehr kleine Buchstaben von weitem zu lesen, da wir nicht eben sehr scharf sehen, und
dann einer gewahr wiirde, daf} dieselben Buchstaben auch andernwarts grofder und an
grofderem [sic] zu schauen wiéren, es uns offenbar, denke ich, ein grofRer Fund sein wiirde,
nachdem wir diese zuerst gelesen, dann erst die kleineren zu betrachten, ob sie wirklich
dieselben sind.?15

912 Vgl. Manuwald: Traum und Traumdeutung. S. 16.
913 Platon: Timaios. 71e-72a. In: Platon: Werke in acht Bdn. Griechisch und Deutsch. Hrsg. von Gunther
Eigler. Bd. 7: Timaios - Kritias - Philebos. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1972. S. 151.
914 Alt: Der Schlaf der Vernunft. S. 35.
915 Platon: Politeia. II. 368 c-d. In: Platon: Sdmtliche Werke in zehn Bdn. Griechisch und Deutsch. Nach der
Ubersetzung Friedrich Schleiermachers, erginzt durch Ubersetzungen von Franz Susemihl u. a. Hrsg. von
Karlheinz Hiilser. Bd. 5: Politeia. Frankfurt am Main: Insel 1991. S. 135.

200



In analoger Ubertragung obliegt es dem Principe als humanistischer Herrscher, mit einer
gewissen Scharfsichtigkeit den Unterschied zwischen Recht und Unrechtmafdigkeit zu

erfassen.

Uber die genannten Aspekte hinaus kann angenommen werden, dass die Linse in dem
Gemadlde auflerdem einen merkantilistischen Gesichtspunkt aufgreift. So ist es moglich,
dass dieser »Knotenpunkt« des Bildes ein Hinweis auf das Glasgewerbe der Medici-
Dynastie seit Cosimo 1. de’ Medici ist, wie Harvey Hamburgh bereits erwahnt hat.?16
Cosimo L. fiihrte seit 1569 die Mediceische Glasproduktion in Florenz ein. Nachdem er den
florentinischen Botschafter Cosimo Bartoli aufgefordert hatte, angesehene Glasbladser aus
Venedig anzuheuern, bestellte dieser Bartolo alli Tre Monti®l’, einen Glasblaser aus
Murano, nach Florenz ein.?18 In den neu entstandenen, florentinischen Glashiitten wurde
vor allem Kunstglas hergestellt. Diese Tradition des urspriinglich der Stadt Venedig
vorbehaltenen Glasgewerbes wurde von den S6hnen des Medici-Firsten, Francesco [. und
spater Ferdinando II., weitergefiihrt.?1° Francescos Hingabe fiir die kunsthandwerklichen
Gewerbe sowie seine Leidenschaft am Experimentieren, insbesondere in der
Glasherstellung, manifestiert sich in seinem Studiolo im Palazzo Vecchio. In Jacopo
Stradanos Gli alchimisti, »Die Alchimisten«, besser bekannt als »Die Alchimistenkiichex,
einem Gemailde, das sich in der oberen Wandzone des Studiolo befindet, ist der
Grofdherzog selbst zu erkennen. Er wird als ein experimentierender Mann mit
hochgekrempelten Armeln und Schiirze zwischen GlasgefiRen an einem Ofen sitzend
gezeigt, wobei er wohl Ratschlige von der alteren, neben ihm stehenden mannlichen
Person erhalt.2 Trotz der fiir einen Fiirsten bescheidenen Prasentation zeigt die

Darstellung, die verschiedene Geratschaften in der Hiitte detailliert wiedergibt, neben der

916 Vgl. Hamburgh: Naldini's Allegory of Dreams. S. 696-703.

917 Bartolo alli Tre Monti trug wohl maf3geblich zur Entwicklung des sogenannten »vetro cristallino« bei.
vgl. Heikamp: Studien zur mediceischen Glaskunst. S. 56. Zum »vetro cristallino« vgl. Heikamp: Studien zur
mediceischen Glaskunst. S. 13-46.

918 Vgl. Heikamp: Studien zur mediceischen Glaskunst. S. 17, 47 u. 54. Heikamp spricht sogar von einer
regelrechten »Besessenheit« (Heikamp: Studien zur mediceischen Glaskunst. S. 47) Cosimos I., die
Glasproduktion in Florenz einzufiihren.

919 Vgl. Heikamp: Studien zur mediceischen Glaskunst. S. 17, 63 u. 70. Es ist anzunehmen, dass das
Kunstglasgewerbe von Antonio de’ Medici, dem Sohn Francescos I. und dessen Favoritin und zweiten
Ehefrau, Bianca Capello, weiterhin geférdert wurde. Antonio Neri widmete ihm 1612 sein Werk L’arte
vetreria, »Die Glaskunst«. Vgl. Musacchio: Antonio de’ Medici. S. 488.

920 An diesem Gemalde lasst sich einerseits erkennen, welches Interesse der Medici-Fiirst fiir das
Experimentieren bei der Produktion und Umwandlung von Stoffen gehegt haben muss. Zum anderen
offenbart sich hier hinsichtlich der Reprasentation erneut der Bruch zwischen Vater Cosimo und Sohn
Francesco. Stradanos Gemalde prasentiert den Fiirsten Francesco I. in einer solch moderaten Manier, wie
sie von Cosimo I, der den standesgeméifien Portraitaufbau vorzog, fiir eine Gemaélderealisierung
mutmafilich abgelehnt worden ware. Vgl. Heikamp: Studien zur mediceischen Glaskunst. S. 63.

201



personlichen Experimentierfreudigkeit Francescos eine »Idealvorstellung vom Fiirsten in
der Spatrenaissance«.”?! Schon sein Vater Cosimo I. betrachtete diese Hochachtung fiir
sein Amt als unentbehrlich - wurde doch der nach humanistischen Grundsatzen
strebende Herrscher zu dieser Zeit als Personlichkeit angesehen, die neben »den
Regierungsgeschaften in allen Wissenschaften und Handwerken zu Hause ist [und] doch
stets neue Verfahren [...] erprob[t], um das Wirtschaftsleben des Staates zu heben«.%22
Eine seinerzeit geldufigere Flirsten-Reprasentation wird in einem anderen Gemalde des
Studiolo gezeigt. Es handelt sich um die »Glasfabrik«, La Vetreria, von Giovanni Maria
Butteri. Darauf ist Francesco I. als eine schlicht gekleidete Person zu erkennen, die
mutmalfilich gerade die Qualitit eines Glasgefafdes priift, das er in seiner Hand halt. Der
toskanische Fiirst wird hierin in einer Position gezeigt, die fiir die Medici vor allem seit
der Amtszeit Cosimos I. von Bedeutung war - als grof3herzoglicher Kenner und Forderer
des kunsthandwerklichen Gewerbes.923 Ahnlich wie in Stradanos Werk offenbart sich bei
Butteri eine detaillierte Sicht auf die Arbeiter in den Werkstatten sowie eine
realitatsgetreue Abbildung?®24 der Geratschaften, die fiir dieses Handwerk verwendet
wurden. Entsprechend wirklichkeitsnah werden auch andere Handwerkssparten im
Studiolo des Fiirsten in Gemalden prasentiert, zu sehen beispielsweise bei Francesco
Morandis, genannt il Poppi, L’'invenzione della polvere pirica, »Die Erfindung des
Schiefdpulvers«, bei Mirabello Cavaloris Il Lanificio, »Die Wollspinnerei«®2> (Abb. 44) und
Alessandro Feis La bottega dell’orefice, »Die Goldschmiedewerkstatt«.

Den Studierraum des toskanischen Grof3herzogs zeichnet eben jene bemerkenswerte
Tatsache aus, dass die genannten Gewerbe in einem realitatsgetreuen Detailreichtum den
Darstellungen wissenschaftlicher Traktate sehr nahe kommen und somit als bildwiirdige
Sujets einen dsthetischen Stellenwert erhalten haben.?26

Nicht nur die kunsthandwerkliche Herstellung von Glas, wie sie dem Betrachter in dem

strukturierten Sammlungsraum des Medici-Grof3herzogs von Butteri vor Augen gefiihrt

921 Heikamp: Studien zur mediceischen Glaskunst. S. 58.

922 Heikamp: Studien zur mediceischen Glaskunst. S. 63.

923 Vgl. Heikamp: Studien zur mediceischen Glaskunst. S. 63; Grote: Die Medici. S. 222.

924 Detlef Heikamp dufert die Vermutung, dass die von Cosimo I. seit 1569 in Betrieb genommene Glashiitte
Bartolo alli Tre Montis als Anschauungsbeispiel fiir den Maler fungiert haben konnte. Vgl. Heikamp: Studien
zur mediceischen Glaskunst. S. 63.

925 Andreas Grote weist darauf hin, dass die Produktion von Wolle im Quattro- und Cinquecento wesentlich
fiir die Vermogenssteigerung der Medici-Dynastie war. Vgl. Grote: Die Medici. S. 228. Somit kann dies, wie
beispielsweise auch das Bildnis der Glasherstellung, als ein Werk der Zurschaustellung der merkantilistisch
angelegten Gewerbeforderung durch die Medici angesehen werden.

926 Vgl. Heikamp: Studien zur mediceischen Glaskunst. S. 63.

202



wird, nahm eine tragende Rolle hinsichtlich des merkantilistischen Aspekts in der Familie
der Medici ein. Neben dem ausschliefilich in Florenz hergestellten »vetro cristallino,
Vasen und anderen Objekten vornehmlich dsthetischer Funktion, war es eben diese
Familiendynastie, die eine maf3gebliche Position bei der Fabrikation von optischem Glas
einnahm.

Bereits im Quattrocento wurde in Florenz optisches Glas hergestellt, das der
Verbesserung des menschlichen Sehvermdgens dienen sollte und fiir wissenschaftliche
Geratschaften, wie Teleskope, bestimmt war. Fiir die gewerbsmafdige Forderung der
Produktion von konvex und konkav gekriimmtem Glas, das eine grofde Nachfrage
ausloste, waren zunachst Piero di Cosimo de’ Medici sowie Lorenzo de’ Medici
verantwortlich. Im 16. Jahrhundert wurde die Produktion von optischem Glas weiterhin
von Cosimo I. und seinen S6hnen gefordert.?2?

An dieser Stelle konnen einige Punkte zur Linse im Traumbild Naldinis festgehalten
werden. Das Glas, das als Linse eine offensichtlich der Optik dienende Funktion einnimmt,
kann, wie Harvey Hamburgh dies bereits ausgefiihrt hat, als Symboltrager fiir den weit
verbreiteten Glauben an die Klarheit des morgendlichen Traumes interpretiert werden,
dessen Wahrheitsgehalt sich dem Betrachter durch die libergrofie allegorische Linse?%28
offenbart. Zudem steht das gekriimmte Glas, das vormals den Ruf hatte, eine lediglich
verzerrte Sicht zu erzeugen, als ein nun optisches Hilfsmittel fiir den Fortschritt.
Gleichwohl ist das glaserne Oval als Metapher fiir die durch das Glasgewerbe
vorangetriebene Wirtschaftsmacht der Medici zu bewerten.

Auf diese Weise ist in der von Naldini geschaffenen, vielschichtigen Darstellung des
Traumsujets eine geschickte Verkniipfung verschiedenster Gesichtspunkte gelungen:
Hierin wird das neuplatonische Gedankengut iiber den Traum, das durch Marsilio Ficino
in den humanistischen Diskurs gebracht wurde, mit dem Morgentraum verbunden, der
fiir die Klarheit der Traume charakteristisch ist. Verkniipft wird diese Thematik mit der
personlichen Neigung des toskanischen Grof3herzogs fiir das Traumsujet sowie mit seiner

charakteristischen Experimentierfreudigkeit. Dariiber hinaus deutet das Gemalde auf die

927 Vgl. hierzu Vincent Ilardi: Florence’s Leadership in the Development of Eyeglasses in the Fifteenth
Century. In: Arte lombarda. Rivista quadrimestrale di storia dell’arte 105/107 (1993). S. 159-162; Vincent
Ilardi: Eyeglasses and concave lenses in fifteenth-century Florence and Milan. In: Renaissance quarterly 29
(1976). S. 341-360.

928 Vgl. Hamburgh: Naldini’s Allegory of Dreams. S. 692. In Anbetracht des offenbar allegorischen Gehaltes
der Linse und ihres dementsprechend iibergrofen Formates auf dem Olbild Naldinis erscheint eine
AuRerung Valentina Conticelli hinfillig, in der die Autorin die Méglichkeit der Produktion einer derartig
grof3en Linse infrage stellt. Vgl. hierzu Conticelli: Conoscere per immagini. S. 120, Anm. 64.

203



Signifikanz des florentinischen Kunsthandwerks hin, vor allem jenes des Glasgewerbes,
das mafdgebend fiir die Wirtschaftskraft der Medici war.?2°

Die philosophische, neuplatonische und personliche Gesinnung des toskanischen
Grofdherzogs, wie auch die Anspielung auf die wirtschaftliche Signifikanz des Glasbetriebs
fir das Grofdherzogtum der Medici wird in Allegoria dei Sogni auf virtuose Weise
zusammengebracht. Angesichts der Bundelung dieser Aspekte im >Traum-Gemalde«
Naldinis, das sich wiederum passend in das Hauptkonzept des Studiolo einfiigt, kann hier
von einer hochst angemessenen Reprasentation Francescos I. gesprochen werden, die in
gleich mehrfachem Sinne durch die angefiihrten Faktoren zustande kommt.

Uber die genannten Punkte hinaus, die einen Zusammenhang zwischen der Linse und im
weiteren Sinne der Optik und des Traumes zulassen, kann das gekriimmte Glas vor dem
Hintergrund des raumkonzeptionellen Aspekts auch als Symbol fiir die Relation von Optik
und magischer Wirkung interpretiert werden. Der These des arabischen Gelehrten al-
Kindi (9. Jh.), der einen grundlegenden Beitrag zur Beschaftigung mit der Schwarzen
Kunst zur Zeit der Renaissance leistete, folgend, besitzen Sehstrahlen das Vermogen,
duflere Vorgiange zu beeinflussen - »die Gesetze der Optik werden hier zu einer

fundamentalen Disziplin der magischen Wissenschaften«.?30

1I1.3.4.3 Zur rdaumlichen Positionierung von Allegoria dei Sogni im

grof3herzoglichen Studiolo

Stiitzt man sich auf Poggis 1910 entwickelte Rekonstruktion des Studiolo sowie jene
Version, die Michael Rinehart, der zuséatzlich eine Entwurfsskizze Don Vincenzo Borghinis
zu Hilfe nahm, 1981 erarbeitete, ware Allegoria dei Sogni auf der siidlichen Langswand
positioniert gewesen, welche dem Element des Wassers zugeordnet war. Richtet man sich
nach dem 1981 entstandenen Rekonstruktionsschema, so hitte sich das ebenfalls von
Naldini geschaffene hochrechteckige La raccolta dellambracane, »Die Ernte des
Bernsteins«, oberhalb von Allegoria dei Sogni befunden. Das Gemalde Naldinis zum
Traumsujet dem Element des Wassers zuzuordnen, ist allerdings in der Forschung als
problematisch angesehen worden. So stellen Scott Schaefer und Harvey Hamburgh die
Behauptung auf, das Gemalde miisse in unmittelbarer Ndahe zu Giovanni Maria Butteris La
scoperta del vetro, »Die Entdeckung des Glases« und La vetreria, »Die Glasfabrik« (Abb.

45) desselben Kiinstlers sowie nahe Jacopo Stradanos »Alchimistenkiiche« dem Element

929 Vgl. Heikamp: Studien zur mediceischen Glaskunst. S. 70.
930 Kodera: Die gelehrte Magie der Renaissance. S. 355.
204



des Feuers an der nordlichen Langswand zugeordnet werden.?31 Schaefer begriindet dies
plausibel damit, dass die Linse als glasernes Produkt aus einem chemischen Vorgang

hervorgeht, der mithilfe des Feuers in Gang gesetzt wird.?32

Valentina Conticelli vertritt eine weitere These zur Hingung des Werkes Allegoria dei
Sogni. Ausgehend von Schriften des Universalgelehrten Heinrich Cornelius Agrippa von
Nettesheim (1486-1535) hatte dieses Gemadlde auch an der dem Element der Luft
gewidmeten Westwand hangen konnen. Im Kontext der Traumthematik schreibt Agrippa
im ersten Buch seines Werkes De occulta philosophia liber dieses Element, dass es von
vielen Philosophen als Quelle fiir Traume angesehen wird.?33 Unterstiitzung findet die
These, Naldinis Traum-Allegorie hatte sich urspriinglich an der westlichen Wand
befunden, darin, dass sich zum einen hinter dieser das Schlafzimmer®34 des Granduca
befunden haben miisse?35, womit sowohl eine rdaumliche als auch semantische
Verbindung zum Traumen bestiinde.?3¢ Zum anderen befanden sich wohl zwei Gemalde,
La miniera di diamanti und La caduta di Icaro von Maso da San Friano an dieser Seite des
Studiolo, die ebenso mit der Traum- und Schlafthematik in Zusammenhang stehen
konnten - wird doch deren Bildthema von der Darstellung eines Diamanten dominiert.
Dieser namlich wurde laut Girolamo Cardanos Werk Somniorum Synesiorum als ein
Kristall angesehen, der einen merklich positiven Einfluss auf Traume habe. Woméglich
befand sich auch in dem hinter dem Gemalde eingelassenen Wandschrank ein Kristall.?37
Daritiber hinaus findet der Diamant in Cardanos >Handbuch der Traumec« nicht allein als
zauberkraftiges Hilfsmittel zum Evozieren bestimmter Traume Erwahnung. Der Edelstein
wird ferner als Objekt thematisiert, das, wenn es vor dem trdumenden inneren Auge

erscheine, als Sieg zu deuten sei: »Adamas [significat], ob duritiem, victoriam«.?38

931 Vgl. Hamburgh: Naldini’s Allegory of Dreams. S. 703; Schaefer: The Studiolo. S. 270.

932 Vgl. Schaefer: The Studiolo. S. 270.

933 Vgl. Conticelli: Conoscere per immagini. S. 128 f.; Agrippa von Nettesheim: Die Magischen Werke. Bd. 1.
Berlin: Schikowski 1995. S. 23 f.

934 Urspringlich Camera di Cosimo, Camera verso la dogana oder Camerino del granduca genannt. Vgl.
Rinehart: A Document. S. 278.

935 Vgl. Rinehart: A Document. S. 278.

936 Vgl. Conticelli: Conoscere per immagini. S. 128.

937 Vgl. Conticelli: Conoscere per immagini. S. 126 f; Gandolfo: Il »Dolce Tempo«. S. 284 f.

938 Girolamo Cardano: Opera omnia [Lyon 1663]. Bd. 3. Stuttgart: Frommann 1966. S. 622. - »Der Diamant
bedeutet aufgrund seiner Hérte Sieg«. Hier und im Folgenden von mir auf Grundlage der altdeutschen
Version von Cardanos Somniorum Synesiorum ins Hochdeutsche libersetzt: Girolamo Cardano: Traumbuch
Cardani. Warhafftige, gewiisse vnd vnbetriigliche vnderweisung, wie allerhandt Traum, Erscheinungen
vnnd Nachtliche gesicht ... eingebildet vnd fiirbracht werden, wie solche natiirlich vand recht erklart vand
aufdgelegt werden sollend ... ; Auch von den Kleinsten vnd Nachsten dingen. Vnd vom aller Besten vnd
Saligsten ldben / Durch den Hochgelerten Hieronymum Cardanum, Doctorn der Artzney ... warhafftig vnd

205



Der Kristall unterliegt zudem einer besonderen Deutung, die mit dem Themenbereich der
Erkenntnis verknlipft ist. So heifd3t es an entsprechender Stelle im 29. Kapitel des ersten
Buches von Somniorum Synesiorum:

Crystallus autem ob precium vile, libros raros & pulchros. Aurez, inuidiam cum honore
[...] vrides, spem, amicos, vxorem probam. Caerulez, studium, sapientiam, dignitas. [...]
Gemmee significant rara & insperata bona.939

In diesem Kontext benennt Cardano auch andere Edelsteine, die, wenn sie als
Traumgesichte in Erscheinung traten, unter anderem mit Weisheit in Bezug zu setzen
seien:

Gemmeae autem magni pretj, sgnificant libros de rebus secrets, aut raros, aut non
significant: & gemmee referunt sermones diuinos: Margaritae verod etiam preeter relgonem,
significant sapientam.%40

Der Aspekt, dass laut Cardano manche Gesteine symbolisch auf besondere Biicher
hindeuten, verweist dementsprechend auf den Raum des Studiolo, in dem exklusives (und
dem Hausherrn vorbehaltendes) Wissen aufbewahrt wurde.

In der deutschen Ubersetzung des Traumbuches von Cardano, Traumbuch Cardani®4t,
wird ferner auf die etymologische Verbindung zwischen dem »>Edlen< und dem
»Edelmann« und »edlen Fiirsten« verwiesen.%42 Wenngleich es hierfir keine im
Lateinischen oder Italienischen addquate Entsprechung gibt?43, so lasst sich doch eine
weitere Besonderheit in Bezug auf die Doppeldeutigkeit des italienischen Wortes
»cristallino« als Abwandlung von »cristallo«, »Kristall«, herstellen. »Cristallino« bedeutet
sowohl »kristallin« als auch »Linse«. Obschon sich die zuletzt genannte Wortbedeutung
auf das lichtbrechende anatomische Gebilde im (menschlichen) Auge bezieht und nicht
auf die kinstlich hergestellte Sehhilfe, definieren sich beide Objekte dennoch durch die
Sehkraft und die Optik. Auf diese Weise wird wiederum ein Bogen zu dem in Naldinis

Allegoria dei Sogni in Ubergrofle sichtbar gemachten und prominent positionierten

gewlf$ erfunden, vnnd netiwlich in Latin auf3gangen vnd beschriben. Jetzunder ... gantz fleissig vnd auff das
tretiwlichst vertetitscht. Ubers. von Johann Jacob Huggelin. 0. 0.: 0. V. 1563.S. 144.

939 Cardano: Opera omnia. S. 622. - »Der Kristall aber [...] bedeutet seltsame und schéne Biicher. Die
goldenen bedeuten Vernunft [...] Die griinen Hoffnung, Freund[e] und fromme Frauen. Die himmelblauen
bedeuten Fleifs, Ernst, Weisheit und Wiirde [Hervorh. H. C.]. [...] Das Edelgestein bedeutet auch ein
unverhofftes Gliick.« (Cardano: Traumbuch Cardani. S. 143).

940 Cardano: Opera omnia. S. 622. - »Die restlichen edlen Gesteine bedeuten Biicher von heimlichen Sachen
oder seltsame Blicher, die man nirgends findet [Hervorh. H. C.] und die edlen Gesteine bedeuten gottliches
Reden. Die Perlen aber bedeuten auch auferhalb der Religion die Weisheit [Hervorh. H. C.].« (Cardano:
Traumbuch Cardani. S. 144).

941 Siehe Anm. 938.

942 Vgl. Cardano: Traumbuch Cardani. S. 144.

943 So wird »Edelmann« beziehungsweise »Ehrenmann« im Italienischen mit »gentiluomo« und im
Lateinischen mit »vir honestus« libersetzt.

206



gewolbten Glaskorper geschlagen. Auch entspricht »cristallino« dem deutschen Adjektiv
»kristallklar«; abermals wird hier also eine Parallele zur gemalten Traumallegorie
Naldinis gezogen, in der der Klarheit (der Morgentrdume) eine vorrangige Relevanz
eingeraumt wird.

Die Zuordnung des Traumbildes auf die Langswand des Elementes Wasser konnte
insofern ebenso iiberzeugen, als man glaubte, dass Dampfe, »die aus dem nassen,
empfindsamen Herzen in das trockene und kalte Hirn aufsteigen«°44, Ausloser fiir die im
Schlaf entstehenden Traumbilder waren. Zum anderen kann das nasse Element mit Lethe,
dem Fluss der Unterwelt aus der griechischen Mythologie, in Verbindung gebracht
werden. Lethe findet in antiken Epen wie Ovids Metamorphosen im Kontext der Schlaf-
und Traumthematik Erwdhnung.?45 Der Fluss der Vergessen- und Verborgenheit?4¢ kann
auf einer Metaebene im Zusammenhang mit dem Phdnomen des Traumes®47 insofern als
relevant angesehen werden, als dem Trdumenden im Zustand des Schlafes Dinge aus der
Wachwirklichkeit in Vergessenheit geraten konnen. Die natlirliche Eigenschaft des
Wassers, das normale Erscheinungsbild von Dingen durch Brechung auf der
Wasseroberfliche zu modifizieren oder gar zu entfremden®48, kann als analoges
Kuriosum zu den Bildern des inneren Auges wahrend des Schlafes bezeichnet werden.
Moglicherweise war es dieser Aspekt, der Kiinstler wie Marcantonio Raimondi und
Giorgio Ghisi in ihren inhaltlich komplexen und kryptischen Stichen, die beide mit Il Sogno
di Raffaelo betitelt sind, dazu bewegte, das Gewdsser besonders hervorzuheben.?4?
Obgleich die zuvor hier angesprochenen Thesen zur Hingung der Bilder in dem Studiolo
ihre Berechtigung haben, so ist die urspriinglich rekonstruierte und heute noch giiltige
Positionierung nach Lensi und Poggi durchaus schliissig, selbst wenn das Element des
Wassers hier nicht direkt zutage tritt, sondern durch den Betrachter metaphorisch

erschlossen werden muss.

944 Bredekamp: Traumbilder. S. 63.
945 Siehe hierzu Anm. 470.
946 Vgl. Ingeborg Kader: Und es losten die Glieder. S. 16.
947 Anzumerken sei an dieser Stelle, dass in der von Valentina Conticelli entdeckten invenzione Vincenzo
Borghinis, deren Realisierung zu einem Fresko oder Olbild nicht nachgewiesen wurde, in der zweiten Szene
das Sinnbild der Lethe dargestellt werden sollte. Vgl. Conticelli: Conoscere per immagini. S. 113 f.
948 Bemerkenswert erscheint hier eine bereits angesprochene Passage zur Traumthematik in Lukian von
Samosatas Verae Historiae, in dem der Autor das Traumen mit>Verschwommenemc«in Analogie setzt: »Nach
kurzer Zeit zeigte sich die Insel der Traume; sie erschien undeutlich und verschwommen und hatte etwas
den Traumen sehr Ahnliches an sich: Denn als wir ndher kamen, wich sie zuriick, entfloh und enteilte in
groflere Ferne.« (Lukian: Verae Historiae. II. 32. Nach der deutschen Ubersetzung von Manuel Baumbach,
in: Lukian: Wahre Geschichten. S. 60).
949 Siehe hierzu Kap. I1.3.

207



I11.3.5 Zur Bildwiirdigkeit des Traumes im Studiolo Francescos I.

Nach dem Versuch einer Ausdeutung des Bildes und der ikonographischen Analyse seiner
verschiedenen Bestandteile ist an dieser Stelle zu bemerken, dass es sich bei Allegoria dei
Sogni nicht um die Darstellung eines durch einen Traum vorangekiindigten Ereignisses
handelt und der Traum auch nicht als Mittel einer dem Fiirsten voraussagenden Entitit,
das heifdt als Weissagetraum aufzufassen ist. Es wurde ebenso nicht der Versuch
unternommen, ein Traumgesicht oder Traumerlebnis, das heif3t Bilder, die im Schlafe vor
dem inneren Auge entstehen, durch die Malerei in visualisierter Form sichtbar werden zu
lassen. Die direkte Verbindung des Firsten zum Gottlichen wahrend des Traumes, die in
Mittelalter und Frithrenaissance nach fest tradierten Darstellungsformen verbildlicht
wurde, ist auf Allegoria dei Sogni in besagter Form von Traumer und Traumgesicht nicht
vorhanden.

Dennoch spielt der gottliche Aspekt offensichtlich auch in diesem Traumbild der
Hochrenaissance eine wichtige Rolle, bedenkt man die Aufierung Ficinos in seiner
Theologia Platonica, dass die Seele des Tugendhaften im Traume eine Verbindung mit
dem Gottlichen eingehen konne. Vor dem Hintergrund des Neuplatonismus kann in
diesem Kontext jedoch vielmehr von einer >philosophischen Gottlichkeit< anstelle einer
christlich-frommen gesprochen werden. Die Form der Darstellung, die meist den Schlafer
beziehungsweise den Traumer sowie die von der gottlichen Entitit gegebene Vision
zeigte, wird hier von einer neuen, nicht gelaufigen Form der Verbildlichung des
Traumsujets ersetzt. Es handelt sich bei Allegoria dei Sogni um ein Gemalde, das die
Traumthematik in einer durch die Einbindung der allegorischen Linse beispiellosen und
innovativen Weise veranschaulicht. Bei Naldinis Werk kann von einem >Traum-
Konstrukt« gesprochen werden, das als eine Zusammenfiigung verschiedener,
angedeuteter Wissens- und Diskurselemente zum Traum zu verstehen ist, wobei
schriftliche Grundlagen bildlich umgesetzt werden. Hierbei nehmen zum einen die
Referenz auf die antike Mythologie, zum anderen der Renaissance-Diskurs in Philosophie
und Malerei einen wichtigen Stellenwert ein, indem antikes und rinascimentales Wissen
iiber den Traum im Bild miteinander verwoben werden. Fiir dieses Phdnomen werden
keine eindeutig zugeordneten Symbole verwendet, da in den mythographischen Schriften
lediglich von indirekten Komponenten des Traumes gesprochen wird. So erhalten der

Schlaf und die Nacht eigene Sinnbilder. Wie zuvor erwéahnt, tauchen Traume hingegen

208



lediglich, wie es bei Cartaris »negri sogni«®0 der Fall ist, als beigefiigte Kuriositaten auf.
In Naldinis Werk sind es die kleinen gefliigelten Wesen, die als Traumkreaturen aufgefasst
werden konnen. Als Sujet, das vom Betrachter metaphorisch erschlossen werden muss,
nimmt hier der Traum jedoch das gesamte Bild ein.

Obgleich aufgrund einer fehlenden verbindlichen ikonographischen Basis keine
einheitliche Traumpersonifikation als Sinnbild existierte, lassen die verschiedenen
Bildelemente in Naldinis Gemailde eine Assoziation zur Traumthematik zu: Der des
humanistischen Diskurses kundige Betrachter war imstande, eine Verbindung zu diesem
ungreifbaren Kuriosum herzustellen. Dieses Phdnomen manifestiert sich in Allegoria dei
Sogni in Form des Traumes als Gegenstand des antiken und rinascimentalen Diskurses.
Weiter kann konstatiert werden, dass hier mit der synkretistisch komponierten Allegorie
eine kunstvolle Losung gefunden wurde, das Sujet des Traumes, der sich ja durch seinen
amimetischen Charakter auszeichnet, in einer dsthetischen Form »>fassbar< werden zu
lassen. Die Allegorie ermoglicht es auch hier, das »Unfaflbare in die Welt des
Sinnlichen«®51 zu bringen. In Naldinis Traumbild kommt es zu einer Synthese
unterschiedlicher Referenzen auf rinascimentale und philosophische Wissensdiskurse
sowie auf schriftlich tiberlieferte antike Mythologien tiber den Traum und den Schlaf.
Diese Traumallegorie ist eine Art Collage mannigfaltiger Bestandteile aus antiker
Traumvorstellung und den dartiber philosophischen Auffassungen der Zeitgenossen des
endenden flinfzehnten und fortgeschrittenen sechzehnten Jahrhunderts; das Gemalde ist
ein verbildlichtes >Wissens-Konglomerat« iiber den Traum-Gegenstand.

Im Gegensatz zu den anderen Bildern im Studiolo zeigt das Traum-Gemalde Naldinis nicht
nur eine historische oder mythologische Erzdhlung.?>2 Ebenso wurde keine dem
gelaufigen ikonographischen Muster folgende, formal unmittelbar erkennbare und
primar christlich konnotierte Visionsdarstellung geschaffen. Dennoch war der Traum fiir
den Fiirsten offensichtlich eine hinreichende Thematik, um als Bild in Auftrag gegeben zu
werden - sind doch hierin vielfach geartete Hinweise auf Francesco I. enthalten.
Besonders frappant ist vor diesem Hintergrund die in den Handen Auroras befindliche
optische Linse, die als greifbares, naturwissenschaftliches Instrument zwischen den

sinnbildlichen Darstellungen gar hybrid erscheint und als signifikanter Bedeutungstrager

950 Siehe hierzu Kap. II1.1.

951 Wolfgang Haubrichs: Offenbarung und Allegorese. Formen und Funktionen von Vision und Traum in
frithen Legenden. In: Walter Haug (Hrsg.): Formen und Funktionen der Allegorie. Stuttgart: Metzler 1979.
S.243-264.S. 252.

952 Vgl. Conticelli: Ars aemula naturae. S. 246.

209



hervorsticht. Zum einen wird durch das optische Glas auf die klaren, morgendlichen
Traume angespielt, zum anderen ist die Linse als wissenschaftliches Werkzeug
einzustufen, das es erlaubt, einen >klaren Blick« auf das Phdnomen des Traumes zu
ermoglichen. Die optische Linse dient folglich als ein Instrument, mittels dessen sowohl
im wortlichen Sinne Dinge klarer erkennbar werden und dem Betrachtenden so auch in
gleichnishafter Ubertragung eine besondere Sehergabe gewihrt wird. Diese erméglicht
einen Wissenszugewinn und gleichwohl das Vermégen, Obskures und Deutliches, Ubel
und Tadellosigkeit voneinander zu unterscheiden.

Zudem lasst sich das Glas, wie bereits ausgefiihrt, als Hinweis auf das Glashandwerk und
das florierende Gewerbe der Medici mit der Produktion des fiir Florenz eigenen »vetro
cristallino« als auch der Herstellung glaserner Sehinstrumente verstehen.

Wie auch die anderen Bildthemen im Studiolo ist der Traum ein wissenschaftlicher
Gegenstandsbereich und laut Cardano ein Produkt der Natur?33, der durch den Menschen
zu »verarbeitenc< ist. Im Raum der Erkenntnis, dem Studiolo, obliegt es dem Fiirsten, den
Trauminhalt zu erkennen, zu entratseln und zu verstehen. Der Fiirst wird somit zum
Erforscher des Traumes und die Linse zum Sinnbild der Wissensanreicherung und
Erkenntnis. Das »Wissensbild« Allegoria dei Sogni fiigt sich also als »Wissens-Bausteinc
passend in einen Raum ein, in dem konzentriert der Wissensschatz tiber die Welt in Form

eines Mikrokosmos gesammelt und bewahrt wird.

Bemerkenswert erscheint eine Anmerkung Harvey Hamburghs, in der der Autor eine
personliche Verbindung der Morgenfigur mit dem Auftraggeber des Olbildes von Naldini
herstellt. Hamburgh macht auf einige Gedichte aufmerksam, die vermeintlich aus der
Hand Francescos I. stammen, in denen der toskanische First seiner Favoritin und
spateren zweiten Ehefrau, Bianca Cappello, den Beinamen »I’'Alba« gibt oder sogar von
»Bianca aurora« spricht.?54 Seine Bianca mit dem hellen Morgen zu vergleichen, ergab sich
fir den Grofdherzog bereits aufgrund ihres Namens als weibliche Form des Adjektivs
»weifd« und ebenso wegen ihres aufderen Erscheinungsbildes - ihres blonden Haares:
»Non veggio all’Alba mai quella sua bionda / Chioma ch’ombra ogni stella, / Ch’io non dice

piu bella«.955

953 Vgl. Gandolfo: Il »Dolce Tempow. S. 279 f.
954 Vgl. Hamburgh: Naldini’'s Allegory of Dreams. S. 695. Hamburgh bezieht sich hier auf Francesco I. de’
Medici: Poesie di don Francesco dei Medici a mad. Bianca Cappello. Tratte da un codice della Torre al gallo
dal conte Paolo Galletti. Florenz: 0. V. 1894. S. 17 u. Appendix A. Vgl. auch Francesco I. de’ Medici: Poesie.
S.51u.62.
955 Medici: Poesie S. 51.

210



Wie zuvor erwahnt, unterhielt Francesco I. noch wahrend seiner Ehe mit Johanna von
Osterreich ein Liebesverhaltnis mit Bianca Capello, die er nach dem Tod seiner ersten
Gattin zu seiner zweiten Frau nahm. Bianca Capello spielte eine grof3e Rolle im Leben des
Granduca, dessen Bewunderung zu ihr er etwa in Form zuvor genannter Verszeilen
Ausdruck verlieh. Es ist also durchaus wahrscheinlich, dass, wie Harvey Hamburgh meint,
Aurora in Naldinis Traum-Gemalde in Bezug zur Capello gesetzt werden kann.

Die Venezianerin wird bereits an anderer Stelle in den Kontext des Traumgegenstandes
gestellt. Auf der riickwartigen Seite ihres Portraits liefd der Principe zwischen 1570 und
1571 eine Reproduktion von Michelangelos Traum-Zeichnung durch Alessandro Allori
fertigen, Il sogno della vita umana.®>¢ Zwischen dem michelangelesken Bildthema des
Traumes und der Darstellung Bianca Capellos besteht insofern eine Parallele, als beide
Werke im Kontext eines Liebesverhaltnisses stehen. Dariiber hinaus sei mit diesem Werk,

so Marianne Zehnpfennig,

deutlich die neuplatonische Auffassung von der Ekstase des Menschen durch den Anblick
der Schonheit, die die Liebe entfacht, gemeint; die Entstehung der Tugend durch die Liebe
zur wahren Schonheit.957

Bei dem mit Licht und Klarheit konnotierten Aurora-Sinnbild in Naldinis Gemalde ist eine
Anspielung auf Bianca Capello zu vermuten.?>8 Hieran kniipft ferner der Aspekt, dass das
ikonographielose Traumsujet eine Einbindung der Tageszeiten in das Bild ermdglicht und
deshalb diese Assoziation nahelegt. Der Gesichtspunkt der zur Tugend und Erkenntis
fiilhrenden Liebe zur korperlichen Schonheit ist in entsprechender Weise in der im
Studiolo befindlichen Allegoria dei Sogni veranschaulicht. Die Personifikation der Aurora
ist ein geeignetes Sinnbild, um gemaf} der besagten neuplatonischen Anschauung, durch
das Erkennen von physischer Schénheit zur moralischen Reinheit zu gelangen. Dies wird
hier mittels der visualisierten Traumthematik sichtbar zum Ausdruck gebracht. Der

korperliche Liebreiz der Bianca wird folglich fiir Francesco I. in Form der Licht und

956 Zum Verhaltnis der Wechselwirkung zwischen dem Werk und seinen Rezipienten vgl. Sigrid Ruby:
Portratkultur und Auffiihrungsanalyse: Alessandro Alloris Bildnis der Bianca Cappello. In: Diess. u. Eva-
Bettina Krems (Hrsg.): Das Portrat als kulturelle Praxis. Berlin: Deutscher Kunstverlag 2016. S. 211-231.
957 Zehnpfennig: >Traum« und »Visionc«. S. 89. Zehnpfennig bezieht sich hierbei auf Alessandro Marabottini:
Il »sogno« di Michelangelo in una copia sconosciuta. In: Scritti di storia dell’arte in onore di Lionello Venturi
1 (1956). S. 349-358. S. 352 f. Zum Begriff der Schonheit in der platonischen und neuplatonischen
Philosophie siehe Marsilio Ficino: Uber die Liebe oder Platons Gastmahl [lat.: De amore (1484)]. Hrsg. von
Paul Richard Blum. Hamburg: Felix Meiner 2014 (= Philosophische Bibliothek 642); Jens Halfwassen: Die
Idee der Schonheit im Platonismus. In: Méthexis 16 (2003). S. 83-96; Maria-Christine Leitgeb: Concordia
mundi. Platons Symposion und Marsilio Ficinos Philosophie der Liebe. 3. Aufl. Wien: Holzhausen 2012.
958 Mit dem Licht wird Bianca Capello wiederum in den Liebesversen des Medici-Fiirsten in Verbindung
gebracht: »O di Bianca luce / Nuova Alba hoggi tra noi splende et s’asside!«. (Medici: Poesie S. 55).

211



Klarheit generierenden Aurora dargestellt, liber die er die mentale, gottlich-
transzendente Schonheit wahrnimmt und schliefilich zu hoherer Erkenntnis gelangt.
Durch die Figuration Auroras offenbart sich dariiber hinaus eine weitere Facette. Wie in
Kapitel II1.2 bereits herausgestellt, stand die Morgenpersonifikation im Bereich der
Alchemie als Symbol fiir das edelste Endprodukt bei der Umwandlung der Stoffe, dem
Gold, wie auch fiir die erhabenste Form des Wissens. Durch die auf Allegoria dei Sogni
dargestellte Aurora wird folglich metaphorisch die Absicht zum Ausdruck gebracht, die
als Zielpunkt im Studiolo Francescos I, das unter dem Zeichen der (okkulten)
Wissenschaften steht, gilt: das Erlangen der »sapienza filosofica«, der »philosophischen
Weisheit.

Durch die Ortlichkeit und Funktion des Studiolo wird ein weiterer Gesichtspunkt deutlich,
der durch das vermeintlich melancholische Gemiit des Grofdherzogs begiinstigt, wenn
nicht sogar bedingt wird: Die Einsamkeit und Versunkenheit. Wie im vorherigen Kapitel
gedufdert, wurde die Abgeschiedenheit als Pramisse fiir die innere Sammlung und
Melancholie - und folglich einer der von Marsilio Ficino genannten sieben Formen der
vacatio animae, der »Befreiung der Seele« von dem grobstofflichen Koérper - erachtet.

Im Studiolo des Principe treffen die beiden vacatio-animae-Zustinde Schlaf
beziehungsweise Traum und mentale Versunkenheit durch Allegoria dei Sogni
aufeinander. Diese Verkniipfung ware ferner noch dadurch bestirkt worden, falls
Naldinis »Allegorie der Traume«, wie in der von Valentina Conticelli vorgeschlagenen
moglichen Version der Gemaldehdngung, urspriinglich an der Westwand seinen Platz

gehabt hatte - befand sich doch hinter dieser das Schlafgemach des Medici-Fiirsten.

Die von Naldini virtuos asthetisch sichtbar gemachte Traumthematik ldsst folglich
einerseits, wie bereits ausgefiihrt, vielschichte Beziige zum Auftraggeber zu. Andererseits
fligt sich die bildgemachte Allegorie, die Erkenntnisse iiber das Faszinosum Traum
veranschaulicht, stimmig in den Gesamtkontext des Raumes der (alchemistischen)
Wissenschaften ein.

In addaquater Weise schliefdst sich dem Studiolo als Stitte des Wissens und der
Besinnlichkeit ein weiterer kleiner Raum an, in dem Giorgio Vasari vermutlich die
biblische Figur Salomo im Schlummerzustand gemalt hatte. Die Darstellung ist nicht mehr

erhalten, doch gibt ein 1571 von Vincenzo Borghini verfasster Brief?>? Auskunft tiber das

959 Vgl. Vasari (2): Nachlass. S. 560-562. Brief DCCLXXVI.
212



Bild, das moglicherweise in dem heute als Tesoretto benanntem Zimmer seinen Platz
fand?60:

Vi haueuo a dire, un pezzo fa, che il Principe, quando hebbe la lastra di Sandro, ne hebbe
gran piacere et poj grande et se | ha messa nella camerina, doue voj facesti Salamone che
dorme [Hervorh. H. C.] et doue ha glj altri quadrettj che sapete, talche io mi pensai che e
[¢] uorebbe quanto prima anche gli altri.?1

Die Malerei habe wohl die erste Vision Salomos dargestellt. Laut biblischer Erzahlung?62
erschien dem Konig hiernach eine Gottheit, von der er sich die Weisheit erbat, sein »Volk
[...] regieren und das Gute vom Bdsen [...] unterscheiden«®3 zu konnen. Es wird deutlich,
dass das Thema des Traumes auch in diesem Raum als Mittel zur herrschaftlichen
Legitimation gedient haben konnte und den Grundsatz des Principe als tugendhafter
Regent widerspiegeln sollte: Dem salomonischen Idealbild einer redlichen Herrscherfigur
entsprechend stellte sich der Grofsherzog Francesco I. als regierender Flirst der Toscana
in sinnbildlicher Ubertragung an die Stelle des israelischen Konigs.964 Der Aspekt der im
Traum des Salomo herbeigesehnten Weisheit schlagt wiederum einen Bogen zur
Erforschung der Natur und somit zum firstlichen Wissensraum Studiolo. Diesbeziiglich
stellt Marianne Zehnpfennig fest:

[D]ie vom Principe bevorzugte >sapienza« [beschrankt sich] nicht auf die ethisch-politische
Seite, sondern [er, H. C.] [...] [versucht] die Geheimnisse der Natur zu erforschen.965

Im Alten Testament heifdt es hierzu an entsprechender Stelle:

Gott gab Salomo Weisheit und Einsicht in hohem Maf3 und Weite des Herzens - wie Sand
am Strand des Meeres. Die Weisheit Salomos war grofer als die Weisheit aller S6hne des
Ostens und alle Weisheit Agyptens. Er war weiser als alle Menschen, weiser als Etan, der
Esrachiter, als Heman, Kalkol und Darda, die Sohne Mahols. Sein Name war bekannt bei
allen Volkern ringsum. Er verfasste dreitausend Sprichworter und die Zahl seiner Lieder
betrug tausendundfiinf. Er redete {iber die Biume, von der Zeder auf dem Libanon bis zum
Ysop, der an der Mauer wéchst. Er redete iiber das Vieh, die Vogel, das Gewiirm und die
Fische. Von allen Volkern kamen Leute, um die Weisheit Salomos zu horen, Abgesandte
von allen Konigen der Erde, die von seiner Weisheit vernommen hatten.%66

Die in der gottlichen Vision des Salomo erbetene Fahigkeit zur Unterscheidung zwischen

Gut und Bose knlipft auch insofern an Naldinis »Allegorie der Traume« an, als hier die

960 Vgl. Zehnpfennig: >Traum« und »Visionc. S. 88.
961 Vasari (2): Nachlass S. 561.
962 Vgl. 1 Kén 3, 5-15.
963 1 Koén 3, 9. Nach der Einheitsiibersetzung der Deutschen Bibelgesellschaft: https://www.die-
bibel.de/bibeln/online-
bibeln/einheitsuebersetzung/bibeltext/bibel /text/lesen/stelle/11/30001/39999/ (Zugriff: 27.07.2018).
964 Vgl. Battisti: L’antirinascimento. S. 69; Zehnpfennig: >Traum« und »Vision«. S. 89; Hamburgh: Naldini’s
Allegory of Dreams. S. 704.
965 Zehnpfennig: >Traum«und >Visionc. S. 89.
966 1. Kon 5, 9-13. Bibel: Einheitsiibersetzung.
213


https://www.die-bibel.de/bibeln/online-bibeln/einheitsuebersetzung/bibeltext/bibel/text/lesen/stelle/11/30001/39999/
https://www.die-bibel.de/bibeln/online-bibeln/einheitsuebersetzung/bibeltext/bibel/text/lesen/stelle/11/30001/39999/
https://www.die-bibel.de/bibeln/online-bibeln/einheitsuebersetzung/bibeltext/bibel/text/lesen/stelle/11/30001/39999/

wahren und die frevelhaften Traume aus den beiden unterschiedlichen Traumtoren
herausschwirren. Daraus ergibt sich eine weitere Parallele zwischen der biblischen
Konigsfigur und Francesco I.: Wie auch Salomo durch erlangte Weisheit zwischen Gut und
Bose zu unterscheiden bemiiht war, so soll in der gleichen Weise der toskanische
Grofdherzog befahigt sein, Tugendhaftes von Schdndlichem zu erkennen und abgrenzen

zu konnen.

II1.3.6 Zwischenfazit

Mit Naldinis Allegoria dei Sogni wurde eine innovative Form der Traumdarstellung
geschaffen, in der Wissen iliber den Traum visualisiert wird und die zugleich in
mehrfachem Sinne eine Verbindung zum Auftraggeber Francesco I. zuldsst. Ferner wird
das Dargestellte mit der Funktion des Studiolo verkniipft.

Im grof3herzoglichen Studiolo wird das Thema der Umwandlung von einem Stoff in einen
anderen im Bereich der Alchemie und der Naturwissenschaften in vielfiltigen Facetten
prasentiert. Die Einflechtung des Traumsujets erscheint in diesem Kontext insofern
besonders, als die Umwandlung bei diesem Phdanomen zundchst nicht unmittelbar
greifbar wird. Die »Verarbeitung« des Traumes als ein Produkt der Natur erfolgt auf
metaphorischer Ebene, weshalb Naldinis Allegoria dei Sogni eine aufiergewéhnliche
Stellung in diesem Raum einnimmt. Der Gegenstandsbereich des Traumes, der zusammen
mit den Themen der Alchemie und der Wissenschaft zu den personlichen
Interessensgebieten des Principe zahlte, wird durch Naldinis »Allegorie der Traume« eine
in dieser Art einzigartige Ausdrucksform verliehen. Durch die ellipsenférmige Linse, die
das ovale Format des Bildes aufgreift, erhalt dieses nicht allein eine besondere Form von
allegorischer Aufladung, sondern auch einen ausdriicklichen Appellcharakter.

Der Fokus in Naldinis Traumbild liegt auf der Morgengestalt in der Bildmitte und dem
transparenten Objekt in ihren Handen, das, wie Harvey Hamburgh herausgestellt hat,
allem Anschein nach eine Linse darstellt. Hamburgh betont den Symbolgehalt des ovalen
Glases, das er als Zeichen fiir die ungetriibten, wahren Traume zur Morgenstunde deutet.
Zugleich kann die Sehhilfe als Sinnbild fiir das unbeeintrachtigte Erkennen aufgefasst
werden, mittels dessen der Furst das im Traum Gesehene zu identifizieren und zu
bewerten fahig ist. Im weiteren Sinne wird hier womoglich auf das
Unterscheidungsvermégen Francescos I. zwischen Gut und Ubel angespielt.

Der Vergleich von Allegoria dei Sogni mit der performativen Darbietung des

»Triumphzuges der Traume« von 1566 hat frappante Parallelen zum Vorschein gebracht.
214



Dennoch ist ein Unterschied deutlich herauszustellen: Wahrend im Trionfo die Falschheit
der irdischen Versuchungen pointiert wird, steht diese Perspektive in dem behandelten
Gemalde nicht im Vordergrund.?¢? Vielmehr manifestiert sich darin ein >Traumwissens-
Konglomerats, das auf enigmatische Weise - wie durch einen >Traumfilter< - in Bezug zu
dem toskanischen Grofsherzog gesetzt werden kann: Angedeutet werden das Mediceische
Glasgewerbe, personliche Neigungen Francescos I. - seine Experimentierfreudigkeit und
seine Vorliebe fiir die Alchemie - sowie nicht zuletzt sein Interesse an der Traumthematik.
Dartiber hinaus liefie sich die Morgengestalt, die im Zentrum des Bildes steht, als Allusion
fiir Bianca Capello, der Favoritin und spateren Ehefrau des Medici-Fiirsten, deuten. Die
Figur der Aurora wird hier zu einem Symbol fiir die hochste Form der Erkenntnis.

Zwischen dem Traumbild, das im Zeichen des humanistisch-neuplatonischen Weltbildes
steht, und dem Studiolo ist eine Analogie festzustellen: Sind dies doch Formen fiir die
Speicherung von Wissen. Im Falle von Allegoria dei sogni handelt sich um ein Wissens-
Konglomerat iiber den Traum und der Raum definiert sich als ein Aufbewahrungsort fiir

enzyklopaddisches Wissen.

967 Vgl. Bernard: Francesco I. de' Medici. S. 54.
215



IV. Fazit

Als fliichtiges und ambivalentes Phanomen, das lediglich vor dem inneren Auge Gestalt
annimmt, stellt der Traum eine besondere Herausforderung fiir den Kiinstler dar. Im
selben Zuge bietet dieses Faszinosum eine Fille an Darstellungsmoglichkeiten, die, wie in
der vorliegenden Arbeit gezeigt wurde, auch im herrschaftlich reprasentativen Kontext
zum Ausdruck kommen.

Die visuellen >Traum-Konstrukte« profanen Charakters manifestieren sich in den hier
angefiihrten Bildwerken mit einer Vielzahl von Komponenten, die fiir sich stehend dem
Traum zwar affin sind, jedoch erst in ihrer Kombination als Traumdarstellungen
betrachtet werden kénnen.

Anhand ausgewahlter Beispiele wurde im Hauptkapitel (Kap. III) veranschaulicht, dass
das fiir die fiirstliche Auftragskunst besondere Bildsujet von einigen italienischen
Renaissance-Herrschern als Teil von Programmmalereien in weitestgehend privaten
Raumlichkeiten als eine Art politischer Ikonographie genutzt wurde. Die Traumbilder von
Battista Dossi, Taddeo Zuccari und Giovanni Battista Naldini wurden allem Anschein nach
individualisiert, das heif3t auf den Herrscher bezogen entworfen.

Es ist deutlich geworden, dass der Traum in Form eines bildkiinstlerischen
Wissenskonstrukts tiber dieses Faszinosum eine aufderordentliche Bandbreite fiir die
Repréasentation herrschaftsbezogener Aspekte wie auch fiir die Demonstration der

Kunstfertigkeit der jeweiligen Maler bietet.

Seit dem frithen Cinquecento haben Kiinstler vereinzelt versucht, sich in vielfaltiger Weise
diesem »ikonographielosen Waisenkind« Traum als profanem Kuriosum anzunahern und
dieses geheimnisvolle Phdnomen zu visualisieren. In den hier thematisierten
Traumbildern erfolgt weder eine Psychologisierung des Traumes, noch werden
analeptische oder proleptische Visionen dargestellt. Vielmehr werden die Bilder durch
Einbeziehung respektive Darlegung von Traumwissen in allegorisch-enigmatischer Form

charakterisiert.

Untersuchung der Bildmittel

Mit Ausnahme des Olbildes 1] sogno del cavaliere von Raffael, das in seinem Formschema
weitestgehend an das althergebrachte Scheideweg-Motiv angelehnt ist, versuchen die
Kunstschaffenden zunachst durch kleinformatige und volatile Medien wie Druckgraphik

und Zeichnung das Thema Traum darzustellen. Im weiteren Verlauf des 16. Jahrhunderts
216



findet dieses Sujet dann seinen Weg in die Malerei. Hierbei scheinen Michelangelos
Zeichnung Il sogno und Marcantonio Raimondis Kupferstich Il sogno di Raffaello als
paradigmatisch fiir die nachfolgenden bildkiinstlerischen Traumdarstellungen profanen
Charakters zu stehen. Im ersten Beispiel herrscht der symbolisch-allegorische und im
zweiten der atmospharisch-assoziative Aspekt vor.

Die Maler von Traumbildschopfungen der Folgezeit orientieren sich an bereits bekannten,
mit dem Onirischen konnotierten Darstellungsformen - wie zum Beispiel Michelangelos

Nacht-Attribute oder Raimondis hybride Phantasiegestalten.

Es lassen sich gewisse Charakteristika herausstellen, welche, sowohl unmittelbar, das
bedeutet, ohne spezielles Vorwissen, rein durch gestalterisch-formale Bildmittel als auch
mittelbar, auf wissensbasierter Ebene zur Erschlief3ung des Bildthemas fiihren.

Eine vornehmlich moralisch-allegorisierende Umsetzung des Traumthemas erreicht
Raffael mit seinem Werk Il sogno del cavaliere. In Anlehnung an die altiiberlieferte
Erzahlung des Herakles am Scheideweg muss hier der Protagonist im Zustand des
Schlafes die wichtige Entscheidung zwischen dem unbeschwerten, aber siindhaften und
dem miithsamen, aber sittenstrengen Weg treffen.

Michelangelos in der Forschungsliteratur bereits umfassend analysierte Zeichnung II
Sogno ist als allegorisch stark aufgeladenes Traumbild anzusehen. Der hier gezeigte
Jiingling, umgeben von den irdischen menschlichen Lastern, steht, so die These Panofskys,
als Sinnbild fiir den tugendhaften Menschen, der im Zustand des Traumes den siindhaften
Versuchungen zu entsagen und eine Annaherung an das Goéttliche zu erlangen vermag. In
der vielfach rezipierten und adaptierten Zeichnung Michelangelos wird der Traumer
zwecks Symbolisierung des Traumes durch eine wache Jiinglingsgestalt dargestellt.
Marcantonio Raimondis Stich Il sogno di Raffaello fallt auf als eine Darstellung, die sich
durch ihren hauptsachlich kryptisch-phantastischen Charakter auszeichnet und dem
Betrachter bereits durch amimetische Bildelemente den Eindruck einer Traumsphare
suggeriert. Auf inhaltlicher Ebene wurde, so ist anzunehmen, Rekurs auf unterschiedliche
Schlaf- und Traum-Passagen der antiken Literatur genommen. Deutlich offenbart sich
dies in dem in der Nachfolge Raimondis stehenden Sogno-Gemalde von Battista Dossi wie
auch in Giorgio Ghisis Interpretation des Sogno di Raffaello.

Taddeo Zuccari mit Casa del sonno und Giovanni Battista Naldini mit Allegoria dei sogni
hingegen haben sich weniger an der >phantastisch-boschschen Tradition< Raimondis

orientiert, als vielmehr an Michelangelos Zeichnung Il sogno, die unter dem Gesichtspunkt

217



des Neuplatonismus geschaffen wurde. Die kompositorische Analogie des »Schema(s] der
Rundform«°%8 wurde offensichtlich in dem Fresko von Zuccari in der Camera dell’Aurora
und ebenso in Naldinis Ovalgemalde, das sich im Studiolo Francescos I. in Florenz
befindet, adaptiert. Jedoch werden in den genannten Werken keine anthropomorphen
Symbolgestalten der menschlichen Laster, die den Traumer, Schlafer oder Schlafgott
umringen, sondern gefliigelte, die wahre und falsche Natur der Traume symbolisierende
Phantasiewesen dargestellt. Diese kuriose Szenerie ist in Allegoria dei sogni von Naldini
zugunsten der Betonung auf die Tageszeiten, genauer, der Morgenpersonifikation - als
Zeichen der hochsten Form des Wissens - im wahrsten Sinne in den Hintergrund gertickt
worden. Die im Kontext und durch Auftrag herrschaftlicher Persénlichkeiten
entstandenen Traumdarstellungen, die Teile programmatischer Bildzyklen sind, stehen
stets im Zusammenhang mit den Tageszeiten. Hierbei wird dem Morgen eine besondere
Signifikanz beigemessen: Dieser steht vornehmlich als positiv besetztes Pendant der
Nacht gegeniiber. Er >vertreibt< diese Zeit und mit ihr die unterschiedlichen und oft
trigerischen Traume. Die Tageszeiten in ihrer atmosphérischen und / oder
sinnbildhaften Veranschaulichung kénnen folglich als ein Anhaltspunkt zur Erschliefdung
des Bildthemas dienen.

Eine sichtbare Trennung von Traumer beziehungsweise Schlafer und dem (vermeintlich)
Getraumten erfolgt in den hier angefiihrten Beispielen lediglich in Michelangelos Il sogno,
Vasaris Allegoria di un sogno und in Battista Dossis Un sogno. Im ersten Beispiel erfolgt
die >Abhebung« des (allegorischen) Traumgeschehens durch die nahezu sfumatohafte
Darstellung der Traumgestalten. Vasari bedient sich, dhnlich wie in einem Comic, einer
Art >Traum-Denkblases, in der die Symbole der Lasterhaftigkeit prasentiert werden. Die
Unterscheidung von Sein und Schein, Wachwirklichkeit und Traumsphare zeigt sich in

Battista Dossis Un sogno durch subtile Farbabstufungen.

In den traumaffinen Darstellungen mit phantastisch-kryptischem Inhalt, wie im Falle von
Il sogno di Raffaello von Raimondi oder von Giorgio Ghisi sowie auch in Battista Dossis Un
sogno, kommt es zu einer Erschiitterung der Sehgewohnheiten, die durch sonderbare und
polymorphe Bildelemente ausgeldst wird. Die Hybriditat in diesen Bildern ist sowohl der
formalen als auch der inhaltlichen Ebene inhdrent. Die gestalterische Dimension ist auf

jene aberwitzigen, teils angsteinfl6fdenden Wesen bezogen, die — dhnlich den Grotesken -

968 Zehnpfennig: >Traum«und >Visionc. S. 49.

218



aus heterogenen Teilen zu kuriosen Geschopfen geformt wurden.?%® Somit fungieren sie
als Marker einer der Wachwirklichkeit gegeniiberstehenden Sphére des Onirischen:

[S]ie [= diese Monster und Chimaren] miissen nicht jemals im Traume so erschienen sein,
sondern sie symbolisieren nur das Medium des Traumes. [..] Solche kompositen
Fabelwesen werden die Attribute des Traumes.970

Diese bildlich gemachte Daseinsebene des >Traumhaften< erscheint nicht als ein
idyllischer Gliicksort - im Gegenteil l6sen Ver- und Entfremdung von Gewohntem
Unbehagen bei dem Betrachter aus.

Inhaltlich ergibt sich in einigen der hier untersuchten Traumbilder ein synkretistisches
Kompositum, in dem interepochal und -medial voneinander unabhéangig existierende
Wissensstrange miteinander verflochten werden. Die den Themenfeldern Traum, Nacht
und Schlaf nahestehenden Personifikationen und Attribute wie Mohnkapseln, Masken
und Eulen werden ebenso in einen neuen Kontext eingebunden.

In einem Teil der hier analysierten Auswahlbilder (Kap II.3 und IlII) ist eine Bezugnahme
zur antiken Mythologie zu vermuten beziehungsweise, wie im Falle von Taddeo Zuccaris
Casa del sonno, nachweislich intendiert. In diesen Traumdarstellungen handelt es sich
allerdings nicht um eine konventionell gebrauchliche Antikenreferenz, indem etwa nur
ein mythologisches Thema im Sinne eines Historienbildes wiedergegeben wird. Vielmehr
geht es um eine Verkniipfung bildkiinstlerisch umgesetzter mythologischer Erzahlungen,
in denen der Traum thematisiert wird und die in ihrer urspriinglichen Form unabhangig
voneinander in den antiken Schriften zu finden sind. Dies kann als eine Art der
Wertschatzung der Antike im Sinne der humanistischen Bewegung aufgefasst werden.
Der collageartige Gesamtaufbau ist hier als >Traumwissens-Konglomerat« zu verstehen.
Dieses wird durch eine De- und Neukontextualisierung des Traumsujets in sowohl Form
als auch Inhalt erreicht.

In ihrer strukturellen Daseinsform weist die Traumdarstellung, in der Wissen iiber den
Traum visualisiert und zu einem Neuem verschmolzen wird, eine semantische Analogie
zu den haufig ebenso eigenwillig zusammengefiigten Traumen auf.

Abgesehen von der inhaltlich-strukturellen Traumanalogie durch Hybriditdt und De-
respektive Neukontextualisierung erfolgt sowohl in der Bildkunst als auch in der
Literatur - zum Beispiel durch die Einbindung von Mischwesen - eine unmittelbare

Assoziation zu Traumen. Man denke hier im Bereich der bildenden Kunst wiederum an

969 Vgl. auch Yves Hersant: Dipingere il sogno. In: Ders., Chiara Rabbi Bernard u. Alessandro Cecchi (Hrsg.):
Il Sogno nel Rinascimento. Ausst.-Kat Palazzo Pitti Galleria Palatina Florenz 2013.S. 13-18.S. 14 f.
970 Warnke: Traumbilder. S. 124.

219



die Auerung Marcantonio Michels, der iiber ein Gemilde Boschs mit phantastischem
Bildinhalt von einer »tela delli sogni« sprach. Die direkte Gedankenverkniipfung, wie auch
die indirekte, wissensbasierte Assoziation zu Triaumen vollzieht sich im Genre der
Literatur in analoger Weise. In der Erzdahlung »Somnium« des Leon Battista Alberti oder
in Francesco Colonnas Hypnerotomachia Poliphililassen Misch- und Fabelwesen, wie auch
grotesk-aberwitzige Szenerien den Leser in eine fremdartige Daseinswelt eintauchen.
Letzteres Werk weist, wie bereits Dorothea Scholl betont hat, in seinem vielschichtig

heterogenen Aufbau selbst eine Strukturanalogie mit dem Traum auf.

Sowohl in der Bildkunst als auch in der Literatur eignet sich der Traum als ein »Mittel zum
Zwecks, das mannigfaltig eingesetzt werden kann, um Dinge zum Ausdruck zu bringen,
die sich in der >realen Wachwelt« kaum veranschaulichen lassen. In der traumbezogenen
Renaissance-Literatur wird dieses nicht greifbare Kuriosum mal als »Grenzzone«®71, mal
als Moglichkeit, Zugang zu vergangenen oder kiinftigen Zeitaltern zu erhalten, eingesetzt.
Ferner kann sich durch das (Stil-)Mittel des Traumes eine fiktive Kommunikation
zwischen Lebenden und Toten wie auch eine Form von Eskapismus in »andere
Vorstellungswelten«®72 eroffnen. Auch bietet das Traumsujet die Moglichkeit, als
Metapher fiir das Triigerische des irdischen Lebens zu stehen, wie in Petrarcas Canzoniere

RVF 1 oder Colonnas Hypnerotomachia Poliphili deutlich wird.

Untersuchung des Bezugs der Traumdarstellung zum Auftraggeber

Das Sujet Traum fungiert in den in der Fokusanalyse untersuchten Traumdarstellungen,
die im Kontext und im Auftrag fiirstlicher Personlichkeiten geschaffen wurden, als ein
vielfdltig einsetzbares Mittel. Der Traum bietet gerade aufgrund seiner Ungreifbarkeit
und dem Mangel an verbindlichen Vorgaben mannigfaltige Darstellungsmaoglichkeiten.
Trotz des identischen Themas wurde die Verbildlichung individuell auf den jeweiligen
furstlichen Amtstrager »>zugeschnitten< und allegorisch auf diesen angewandt.
Personliche Interessen, Motti und machtpolitische Gesinnungen des jeweiligen
Auftraggebers sind hierbei auf vielfaltige Weise asthetisch konstruiert und an die
Funktion der vornehmlich privaten Raumlichkeiten angepasst worden.

Die Wiirdentrager selbst wurden als Person nicht in die Traum-Szenerie einbezogen, wie

es bei den hauptsachlich religios motivierten Traumvisions-Darstellungen meist der Fall

971 Scholler: Traumgrenze. S. 227.
972 Weber: Der Traum. S. 46.
220



war. Eine solche eindeutig dargestellte gottliche Herrschaftslegitimation wurde nun
durch eine vom Neuplatonismus gepragte »Verkopfung« des Bildinhalts ersetzt. Im Zuge
der neuplatonischen Bewegung, die sich weitestgehend an einer weltlichen Denkweise
orientierte, gestalten sich die betreffenden Bilder als Versuch einer profanen

Ausdrucksform fiir den Traum, dessen >christlicher Kern« erst mittelbar erkennbar wird.

Bei Battista Dossis Un sogno bleibt ungeklart, ob sich das Gemalde urspriinglich in einem
privaten oder offentlichen Umfeld befunden hat. Der Zyklus, der aufgrund seines
Charakters der Wiederkehr einen zeitlichen Aspekt enthalt, ldsst sich in semantischer
Ubertragung auf das Bestindigkeitsvermogen Ercoles II. und den angestrebten
Fortbestand der Este-Dynastie auffassen. Ferner wird hiermit eine Gedankenverbindung
zu dem Motto des Herzogs, »pazienza«, gekniipft — zeichnet sich doch auch die Geduld in
ihrer Eigenschaft des besonnenen (Ab-)Wartens als eine »>Zeit-Tugend< aus. Die
Versinnbildlichung der Geduld, Leitspruch und Anspruch des Este-Fiirsten, ldsst sich
anhand verschiedener Indizien im Bild entdecken. Es ist nicht alleine die Schildkrote, die
auf die »pazienza« des Auftraggebers hinweist, sondern auch die michelangeleske
weibliche Figur in ihrer gleichzeitigen Funktion als Figuration der Nacht, die durch ihren
offensichtlich ungestorten Schlaf Ruhe und Bestiandigkeit verkorpert. Ebenso konnte das
allem Anschein nach geduldige Verharren des Hahns am rechten Bildrand, der, auf den
Morgen wartend, noch nicht kraht, auf diese Tugend hindeuten. Inmitten der Parade der
den Traum kennzeichnenden Mischwesen wird die aufwartende, fast unterwiirfige
Stellung des Este-Fiirsten gegeniiber dem Pontifex durch die Darstellung des auf der
Schildkrote reitenden Hummers - ein mdégliches Symbol fiir das klerikale Oberhaupt -
deutlich. Diese Szenerie im Zentrum des Bildes mit der beinahe spielerisch wirkenden
Interaktion zwischen Schalentier, Reptil und den sie umgebenden Mischgestalten
markiert den Kern der bildhaft iibersetzten machtpolitischen Gesinnung des Fiirsten. Hier
offenbart das fiirstlich-klerikale Duo, das den anscheinend gegnerischen Hybridgestalten
mit einer papstflaggenbestiickten Lanze drohend entgegensteht, auf gleichnishafte Weise
das Bestreben des Fiirsten, gemeinsam gegen die dem Papst feindlich gesinnten Truppen
anzugehen, die einem Wiederaufbau des christlichen Imperiums nach dem Sacco di Roma
im Wege stehen konnten. Ein Symbol fiir das sWiedererwachen« ist moglicherweise der
bereits genannte und hier libergrofd dargestellte Hahn.

Die vielfaltigen, auf den Auftraggeber hinweisenden Beziige werden in dem nachtlichen

Traumbild von Battista Dossi dhnlich einem >Traumfilter< in symbolischer Form

221



dargestellt und unter Einbeziehung metaphorischer Zitate auf traumaffine Passagen aus
der antiken und rinascimentalen Literatur zu einem Geflige verwoben. In der Este-
Residenz bleibt diese kryptisch-phantastische Visualisierung des Traumes eine
Besonderheit: Etwa dreifdig Jahre nach Schaffung des Tageszeitenzyklus in den Stanze
Nuove ist fiir die Darstellung der Nacht in der Sala dell’Aurora im Castello Estense wieder
auf die tradierte mythologische Darstellung von Diana und Endymion zuriickgegriffen
worden.

Das Rundfresko Casa del sonno von Taddeo Zuccari ist als Bestandteil des rdumlichen
Gesamtprogrammes der Camera dell’Aurora, dem Schlafgemach Kardinal Alessandro
Farneses, im engen Kontext mit den anderen in diesem Raum geschaffenen Fresken zu
betrachten. Der Bezug zum Auftraggeber offenbart sich sowohl in dem Fresko selbst als
auch in der gesamten Ausmalung des Raumes. Die Darstellung fiigt sich - »convenienti al
luogo«°73 — in der Camera dell’Aurora, in der geschlafen und getraumt wird, passend ein.
In Casa del sonno und den weiteren Fresken ist fiir die Darstellung des Traumthemas und
die mit diesen verkniipften Entitaten nicht etwa, wie es fiir einen Mann der Kirche zu
vermuten ware, auf gingige religiose Motive zuriickgegriffen worden, sondern auf
Traum-Topoi der klassischen Mythologie. Die Verwendung von antiken Motiven spiegelt
wohl die personliche Neigung des Farnesischen Kardinalnepoten wider als auch seine
weltliche Funktion innerhalb des klerikalen Amtes. Diese aus streng christlicher
Perspektive heidnische Auslegung des Traumthemas findet im Schutze des privaten
Umfeldes seine Umsetzung. Wie bereits von Gandolfo und Gasbarri herausgestellt, liegt
der gesamtprogrammatischen Ausmalung die Vereinbarkeit von Antagonismen
zugrunde. An die genannten Gesichtspunkte ankniipfend, lief3e sich der Aspekt der
Versohnung auf das Wesen des Kardinals selbst iibertragen, der, im Sinne des
rinascimentalen Neuplatonismus, die weltlichen Werte mit jenen der christlichen
Frommigkeit in seiner Person zusammenzufiihren bemiiht war. Hier zeigt sich auch vor
dem Hintergrund politischer Divergenzen sein Wille zur Verstindigung sowie sein
Bestreben einer relativen Neutralitit gegentliber den rivalisierenden Machten Frankreich
und Spanien. In dem Fresko Casa del sonno, das sich genau oberhalb des Bettes Alessandro
Farneses befand, wird durch den ruhenden Schlafgott der profane Zustand des Schlafens
veranschaulicht. Es konnte ebenso eine symbolhafte Verbildlichung des Kardinalsfiirsten

selbst sein, dem es obliegt, zwischen wahren und falschen Traumen, den »sogni falsi« und

973 Vasari (3): Le vite. S. 576.
222



»veri«®74, zu unterscheiden. Der sorgenvolle Gesichtsausdruck der Gestalt im Bild weist
womoglich auf die inneren Konflikte hin, mit denen Alessandro Farnese wahrend seiner
Amtszeit als Kardinal konfrontiert war. Auch lief3e sich die bekiimmert wirkende Miene
des Schlafgottes als Melancholie deuten, die, wie auch der Schlaf, laut Marsilio Ficino zu
den sieben Formen der vacatio animae gezahlt wird. Beide Zustande konnen hiernach zu
hoherer, transzendenter Erkenntnis fiihren.

Etwa zehn Jahre spater wird fiir die Visualisierung des Traumsujets in der Stanza dei
Sogni in derselben Residenz auf das seit alters tradierte biblische Motiv der Jakobschen
Himmelsleiter und weitere mit Traum und Vision in Verbindung stehende biblische
Szenen zurtckgegriffen. Dies ist eine (Riick-)Entwicklung, die sich nicht zuletzt auf die im
letzten Drittel des 16. Jahrhunderts gemeinhin erstarkende gegenreformatorische

Bewegung zurtickfiihren lasst.

Das Bild Allegoria dei Sogni im Studiolo Francescos I. hebt sich durch seine ratselhafte
Motivik deutlich von den anderen Darstellungen in diesem Raum ab, die mit den Themen
Alchemie und Wissenschaft in Zusammenhang stehen.

Dennoch kann von einer sinnvollen Eingliederung in den Raum, der den Themen Natur
und Kunst gewidmet ist, gesprochen werden - stellt doch auch der Traum einen Bereich
der Natur dar, der vom Menschen erlebt wird und zu >verarbeitenc« ist. Das von Giovanni
Battista Naldini geschaffene Ovalgemalde offenbart auch hier vielschichtige Beziige zum
grof3herzoglichen Auftraggeber, der neben der Alchemie ein ausgepragtes Interesse fiir
die Thematik des Traumes hegte. Von besonderer Bedeutung sind die zentral
positionierte Morgengestalt sowie das in ihren Hianden befindliche tibergrofie Objekt, das
als Vergrofderungsglas gedeutet werden kann. Unter anderem konnte, wie bereits Harvey
Hamburgh hervorgehoben hat, dieses als ein Symbol fiir die Klarheit und vermutete
Wahrheit der Traume, die zu dieser Zeit des Tages vor dem inneren Auge erscheinen,
aufgefasst werden. Gleichzeitig fungiert das gekrimmte Glas als Zeichen fiir das
ungetriibte Sehen; das hiermit implizierte klare Erkennen kann auf die Fahigkeit der
Unterscheidung zwischen den wahren von den falschen Traumen bezogen werden. Dies
soll wohl das gute Urteilsvermodgen Francescos . verdeutlichen, sittsames von
frevelhaftem Handeln unterscheiden zu koénnen. Der Fiirst beanspruchte in seiner
Position als tugendhafter Mensch eine gescharfte Sicht auf die Dinge. Ihm oblag es, den

Trauminhalt zu erkennen und zu verstehen, womit er zum Erforscher des Traumes und

974 Vasari (3): Le vite. S. 583.
223



die Linse zum Sinnbild der Erkenntnis und des Wissensgewinns werden. Das glaserne
ovale Objekt kann auch als Allusion auf das mediceische Glasgewerbe aufgefasst werden,
womit diesem Gegenstand, der inmitten aller Sinnbilder beinahe hybrid wirkt, ebenso ein
merkantilistischer Aspekt inharent ist. Gleichfalls wird auf die Experimentierfreudigkeit
des Principe hingewiesen, der mit Hingabe chemische Versuche durchfiihrte. Dariiber
hinaus mag das Glasobjekt als »kristallklarer« - »cristallino« - Gegenstand mit der
mehrfachen Wortbedeutung des italienischen Begriffs, der auch fiir die anatomische Linse
steht und somit eine gedankliche Briicke zu dem glasernen Sichtobjekt bildet, als Verweis
auf die Kristalle verstanden werden, die sich womaéglich in dem eingelassenen Schrank
hinter dem Gemalde befanden und zum Evozieren klarer und wahrheitsbehafteter
Traume dienen sollten.

Die Personifikation des Morgens, als Bindeglied zwischen Nacht und Tag sowie Schlafen
und Wachen, koénnte gleichermafden als Allusion fiir Bianca Capello aufzufassen sein,
welche zundchst die Favoritin und schlief3lich die zweite Ehefrau Francescos 1. war.
Bianca-Aurora wird zum Sinnbild fiir die hochste Form der Erkenntnis, zu der der Fiirst
durch die Betrachtung der irdischen Schonheit - seiner Geliebten - gelangt. In dhnlicher
Weise wie in der Camera dell’Aurora in Caprarola finden innere Versenkung und Schlaf
beziehungsweise Traum - falls das Gemalde in seiner urspriinglichen Hangung an das
grof3herzogliche Schlafzimmer angegrenzt haben sollte - in einem Raum, welcher der

breiten Offentlichkeit verwehrt war, zusammen.

Wie in Kapitel III dargelegt, sind in jedem der mit dem Traum in Verbindung stehenden
Darstellungen Beziige zu dem jeweiligen Auftraggeber auszumachen. Die
rindividualisierte Nutzbarmachung« fiir die herrschaftliche Reprasentation wird durch
subtile Weise in den Gemalden von Battista Dossi und Giovanni Battista Naldini - etwa
durch das Einfligen der Schildkrote als Zeichen der »pazienza« fiir Ercole I1. oder der Linse
in Bezug auf Francesco I. - deutlicher erkennbar als in dem Fresko Casa del sonno von

Taddeo Zuccari.

Das >Traumwissens-Konstrukt<im firstlichen Gemach

In den flrstlichen Traumdarstellungen lasst sich der Wissensbegriff auf unterschiedliche
Weise definieren. Es kommt, wie auch schon in den Auswahl-Werken aus Kap. I1.3 gezeigt,
zu einer Darlegung verschiedener Wissensdiskurse iiber den Traum. Zudem wird durch

die Kompositionen neues Wissen generiert, indem etwa Phantastik und Hybriditat zu

224



Paradigmen des Onirischen und Mischwesen zu Erkennungszeichen des Traumes
avancieren. Mannigfaltig bizarre und gefliigelte Wesen kennzeichnen die zwiespaltige
Natur der Traume. Auf einer Metaebene wird das Traumbild-Konstrukt im Sinne eines
Mediums der Erleuchtung insofern zu einem Wissensbild, als der Traum selbst als Weg
zur Erkenntnis erscheint. Die jeweiligen Fiirsten als Auftraggeber und Besitzer der Bilder
werden zu Empfingern dieser metaphysisch-transzendenten Kenntnis. Wissen und
Macht sind eng miteinander verkettet, denn, so Julian Kliemann, die »Demonstration von
Wissen [...] [ist] zugleich eine Demonstration von Macht.«%75

Lediglich die humanistisch gelehrte Betrachterschaft verfiigte liber das erforderliche
Vorwissen tiber den Traum. Der Bildinhalt und Sinn der besagten Traumdarstellungen
erschloss sich folglich nur fiir eine exklusive Personengruppe.

Einen besonderen Stellenwert in Bezug auf das Wissen und Erkennen nimmt Naldinis
Allegoria dei sogni ein. Dieses im zweifachen Sinne als Wissensbild beschriebene Gemalde
befindet sich im Studiolo Francescos I., einem Raum der Wissenschaft und der Erkenntnis
und stellt somit einen Baustein des dort verwahrten Mikrokosmos der Welt dar, welcher
lediglich dem Grof3herzog und einem auserlesenen Besucherkreis vorbehalten war. Eine
vergleichbare >raumliche Exklusivitat« besteht auch im Falle der Camera dell’Aurora: Der
Aufstieg zur Erkenntnis wahrend des Traumes ist nur dem in seinem Gemach schlafenden
Flrsten gewahrt.

Als ebenso exklusiv ist der Emporstieg zum Gottlichen zu bezeichnen, der durch den
Traum ermoglichte Weg zur Erleuchtung, der nach neuplatonischer Auffassung alleine
dem tugendhaft Lebenden vorbehalten war. Den Leitgedanken der Loslésung vom
Korper, vacatio animae, und der Anndherung an das Gottliche mogen sich die Fiirsten
aufgrund ihrer vorgeblichen Tugendhaftigkeit und ihrer privilegierten Stellung als
Herrscher selbst zuerkannt haben. Das durch das Darstellungsgefiige in den fiirstlichen
Traumbildern chiffrierte Wissen, die metaphorisch und intellektuell zu erschliefdende
Verbindung zum goéttlich Transzendenten und das Empfangen (gottlicher) Erkenntnis
sind in der Exklusivitat der privaten Rdume nur dem Fiirsten und seinem ausgewdahltem
Kreis zuganglich. Die Entschliisselung der >Traumwissens-Konstrukte« erfordert ein vom
Intellekt bestimmtes Denkvermogen. Gerade hierdurch wird die dem Humanismus und

Neuplatonismus eigene Geisteshaltung hervorgehoben.

975 Kliemann: Caprarola. S. 436. Die AuRerung bezieht sich bei Kliemann auf die Sala del Mappamondo im
Palazzo Farnese, Caprarola; der Inhalt 1asst sich jedoch auf die exklusiven Traum-Wissensbilder iibertragen.

225



Die Traumbilder fungieren als eine innovative Form von politischer Ikonographie, die
jedoch wegen ihrer geheimnisvollen Motivik vornehmlich in Radumlichkeiten, die fiir die
breite Offentlichkeit unzuginglich waren, untergebracht wurden. Die politische
Dimension des Privaten griindet folglich auf der Exklusivitit des intellektuell
anspruchsvollen Sujets mit enigmatischem Charakter.

Durch die Ungreifbarkeit dieses Faszinosums gestaltet sich der Gegenstand des Traumes
als besondere Herausforderung und freies Experimentierfeld fiir den Kiinstler. Dieser
kann mit dem »Ubertreten der kiinstlerischen Grenzen«976 seine Vorstellungskraft und
Kunstfertigkeit unter Beweis stellen und diesem Phdnomen einen bildlichen Ausdruck
verleihen. Das Traumthema bot den Auftraggebern die Moglichkeit, ihre politischen
Gesinnungen, Motti und persénlichen Neigungen aufierhalb der herkdmmlichen (und
begrenzten) Themen auf innovative Weise inszenieren zu lassen. Dartiber hinaus war die
Reprasentation des Kénnens und der Ingenidsitat der hofeigenen Kiinstler ein wichtiger

Aspekt fiir das Ansehen des auftraggebenden Fiirsten.

Trotz gemeinsamer Charakteristika wird weiterhin keine verbindliche Ikonographie des
Traumes entwickelt und die bildkiinstlerischen Traum-Konstrukte setzen sich in dieser
Form in der Bildkunst nicht fort. Dass sich das Traumsujet in der Manier der hier
angefiihrten Werke innerhalb fiirstlicher Programmmalereien nicht durchgesetzt hat, ist
wohl nicht zuletzt auf sein grundsatzlich ungreifbares und disparates Naturell
zuriickzufiihren. Zudem waren wandfeste Bilder schwieriger reproduzierbar als etwa
Schriften und Druckgraphiken. Der profane Traum verweigert sich weiterhin einer
verbindlichen ikonographischen Festlegung und hat innerhalb fiirstlicher
Bildprogramme keinen Fortbestand. Nach dieser Phase »onirischer Phantastik< in der
Malerei der italienischen Renaissance-Bildkunst kehrte man im Rahmen herrschaftlicher
Programmmalereien etwa ab dem letzten Drittel des 16. Jahrhunderts wieder zu
konventionelleren - biblischen oder eindeutig mythologischen - ikonographischen

Darstellungen zurtick.

976 wtrasgressione delle frontiere artistiche«; Hersant: Dipingere il sogno. S. 14.

226



Bibliographie

Archivmaterial

Archivio di Stato di Modena [ASMO]: CCCXXXI. Conto gen. della Munzione.
Camera Ducale, Munizioni.

ASMO: CCCXXXIII Conto gen. della Munizione.
ASMO: CLX. Camera ducale. Amministrazione della casa. Guardaroba.

ASMO: Fabbriche. 9/8.

Primdirliteratur

Alberti: Intercenales.
Alberti, Leon Battista: Intercenales [1440]. Hrsg. von Franco Bacchelli u. Luca D’Ascia.
Bologna: Pendragon 2003.

Alciat: Toutes les emblems.
Alciat, André: Toutes les emblemes (Edit 1558 et 1564). Paris: Amateurs de Livres 1989.

Anonymus: Descrizione del canto de sogni.

Anonymus: Descrizione del canto de sogni. Mandato dall’'lllustrissimo et Eccelentissimo
Signor Principe di Fiorenza et di Siena, & il secondo gorno di Febbraio 1565 in Fiorenza.
Florenz: Giunti 1566.

Baldini: Discorso sopra la Mascherata.
Baldini, Baccio: Discorso sopra la Mascherata della Geneologia degl'iddei de’Gentili.
Florenz: Giunti 1565.

Boccaccio: Genealogia.

Boccaccio, Giovanni: Della geneologia de gli dei di m. Giovanni Boccaccio libri qvindeci:
ne' quali si tratta dell'origine, & discendenza di tutti gli dei de' gentili: con la spositione, &
sensi allegorici delle fauole & con la dichiaratione dell'historie appartenenti a detta
materia. Hrsg. von Giuseppe Betussi. Venedig: Lorenzini 1564.

Borghini: Il Riposo.

Borghini, Raffaelo: Il Riposo. Reprogr. Nachdr. der Ausg. Florenz 1584. Hildesheim: Olms
1969.

227



Cardano: Traumbuch Cardani.

Cardano, Girolamo: Traumbuch Cardani. Warhafftige, gewiisse vnd vnbetriigliche
vnderweisung, wie allerhandt Traum, Erscheinungen vnnd Nachtliche gesicht ..
eingebildet vnd fiirbracht werden, wie solche natiirlich vand recht erklart vand auf3gelegt
werden sollend ... ; Auch von den Kleinsten vnd Nachsten dingen. Vnd vom aller Besten
vnd Saligsten laben / Durch den Hochgelerten Hieronymum Cardanum, Doctorn der
Artzney .. warhafftig vad gewifd erfunden, vnnd netiwlich in Latin aufdgangen vnd
beschriben. Jetzunder ... gantz fleissig vnd auff das treiiwlichst verteiitscht. Ubers. von
Johann Jacob Huggelin. 0. 0.: 0. V. 1563.

Cardano: Opera Omnia.
Cardano, Girolamo: Opera omnia [Lyon 1663]. Bd. 3. Stuttgart: Frommann 1966.

Cardano: Lebensbeschreibung.

Cardano, Girolamo: Des Girolamo Cardano von Mailand eigene Lebensbeschreibung [De
propria vita liber (Paris 1643)]. Aus dem Lateinischen tibersetzt von Hermann Hefele.
Minchen: Késel 1969.

Cartari: Imagini.

Cartari, Vicenzo: Imagini delli dei de gl'antichi. Nachdr. der Ausg. Venedig 1647. Vermehrt
durch ein Inhaltsverz. u. neue Register. Hrsg. v. Walter Koschatzky. Graz: Akad. Druck- u.
Verl.-Anst. 1963.

Cini: Descrizione dell’apparato.

Cini, Giovanni Battista: Descrizione dell’apparato fatto in Firenze per le nozze
dell'illustrissimo ed eccelentissimo don Francesco de’Medici Principe di Firenze e di Siena
e della Serenissima Regina Giovanna d’Austria. In: Gaetano Milanesi (Hrsg.): Le Opere de
Giorgio Vasari. Bd. 8. Florenz: Sansoni 1973.

Colonna (1): Hypnerotomachia Poliphili.

Colonna, Francesco: Hypnerotomachia Poliphili. The strife of love in a dream
[Hypnerotomachia Poliphili, ubi humana omnia non nisi somnium esse docet. Atque
obiter plurima scitu sane quam digna commemorate (Venedig 1499)]. Ubers. u. mit einer
Einleitung von Joscelyn Godwin. London: Thames & Hudson 2005.

Colonna (2): Hypnerotomachia Poliphili.

Colonna, Francesco: Hypnerotomachia Poliphili. Ubers. u. komm. von Thomas Reiser. 1.
Aufl. d. Interlinearkommentarfassung. Breitenbrunn: Reiser 2014 (=Theon Lykos. Quellen
zu Architektur und Geist der Antike und Renaissance 1a).

Da Vinci: Traktat von der Malerei.
Da Vinci, Leonardo: Traktat von der Malerei [ital.: Trattato della pittura (um 1540)]. Nach

der Ubersetzung von Heinrich Ludwig. Hrsg. u. eingel. v. Marie Herzfeld. Jena: Diederichs
1925.

228



Della Porta: Della magia naturale.
Della Porta, Giovan Battista: Della Magia naturale del Signor Gio: Battista della Porta
Napolitano. Libri XX. Neapel: Bulifon 1677.

Ficino: Platonic theology.

Ficino, Marsilio: Platonic theology [lat.: Theologia platonica de immortalitate animorum
(1482)]. Hrsg. von James Hankins. Ubers. von Michael Allen. Biicher XII-XIV. Cambridge:
Harvard University Press 2004.

Ficino: Uber die Liebe.
Ficino, Marsilio: Uber die Liebe oder Platons Gastmahl [lat.: De amore (1484)]. Hrsg. von
Paul Richard Blum. Hamburg: Felix Meiner 2014 (= Philosophische Bibliothek 642).

Gilio: Dialogo.

Gilio, Andrea: Dialogo di M. Giovanni Andrea Gilio da Fabriano degli Errori de' Pittori circa
I'historie [Camerino 1564]. In: Paola Barocchi (Hrsg.): Trattati d’arte del Cinquecento fra
maniersmo e controriforma. Bd. II. Bari: Laterza 1961.

Giraldi: De deis gentium.
Gregorio, Giraldi Lilio: De deis gentium [Basel 1548]. New York: Garland 1976.

Heraklit: Fragmente.
Heraklit: Fragmente. 6., unverdand. Aufl. Griechisch und Deutsch. Hrsg. von Bruno Snell.
Minchen: Heimeran 1976.

Homer: Ilias / Odyssee.
Homer: Ilias / Odyssee. In der Ubertragung von Johann Heinrich Vof. 5. Aufl. Miinchen:
Winkler 2010.

Homer: Ilias.
Homer: Ilias. Ubers., Nachw. u. Register von Roland Hampe. Ditzingen: Reclam 2015.

Horaz: De Arte poetica liber.
Horatius Flaccus, Quintus: De Arte poetica liber. Die Dichtkunst. Lateinisch und deutsch.
Einfithrung, Ubersetzung und Erlduterung von Horst Riidiger. Ziirich: Artemis 1961.

Lomazzo: Scritti sulle arti.
Lomazzo, Gian Paolo: Scritti sulle arti. Hrsg. von Roberto Paolo Ciardi. Bd. 1. Florenz:
Marchi & Bertolli 1973.

Lukian: Wahre Geschichten.

Samosata, Lukian von: Wahre Geschichten. Ubers. von Manuel Baumbach. Ziirich:
Manesse 2000.

229



Macrobius: Somnium Scipionis.

Macrobius, Ambrosius Theodosius: Commentarii in somnium Scipionis / Commentary on
the dream of Scipio. Hrsg. u. iibers. von William Harris Stahl. New York: Columbia Univ.
Press 1966.

Macrobius: Commentary.
Macrobius: Commentary on the dream of Scipio. Hrsg. u. iibers. von William Harris Stahl.
New York: Columbia Univ. Press [1952] 1990.

Medici, Francesco 1. de’.
Medici, Francesco I. de’: Poesie di don Francesco dei Medici a mad. Bianca Cappello. Tratte
da un codice della Torre al gallo dal conte Paolo Galletti. Florenz: 0. V. 1894.

Michiel: Notizia d’opere.

Michiel, Marcantonio: Notizia d’opere di disegno nella prima meta del secolo XVI esistenti
in Padova Cremona Milano Pavia Bergamo Crema e Venezia scritta da un anonimo di quel
tempo. Hrsg. u. ill. von D. lacopo Morelli. Venedig: Bassano 1800.

Nazari: Tramutazione.
Nazari, Giovanni Battista: Della tramutatione metallica sogni tre [1572]. Hrsg. von Pietro
Maria Marchetti. Brescia: 0. V. 1599.

Nettesheim: Die Magischen Werke.
Nettesheim, Agrippa von: Die Magischen Werke. Bd. 1. Berlin: Schikowski 1995.

Ovid: Heroides.
Publius Ovidius Naso: Heroides / Briefe der Heroinen. Lateinisch / Deutsch. Hrsg. u. iibers.
von Detlev Hoffmann. Stuttgart: Reclam 2000.

Ovid: Metamorphosen.

Publius Ovidius Naso: Metamorphosen. Epos in 15 Biichern. Hrsg. u. ibers. von Hermann
Breitenbach. Mit einer Einleitung von L.P. Wilkinson [Ziirich 1958]. Stuttgart: Reclam
2008.

Petrarca (1): Canzoniere.

Petrarca, Francesco: Das lyrische Werk. Italienisch und Deutsch. Canzoniere. Triumphe.
Gedichte. Aus dem Italienischen von Karl Forster und Hans Grote. Hrsg. u. mit einem
Nachw. vers. v. Hans Grote. Diisseldorf: Artemis und Winkler 2002.

Petrarca (2): Canzoniere.
Petrarca, Francesco: Canzoniere [Rerum vulgarium fragmenta (Venedig 1501)]. Hrsg. u.
komm. von Marco Santagata. 3. Aufl. Mailand: Mondadori 2008.

Philostratos: Die Bilder.
Philostratos: Die Bilder. Hrsg., tbers. u. erl. von Otto Schonberger. 2. Aufl. Miinchen:
Heimeran 1968.

230



Platon: Werke.
Platon: Werke in acht Bdn. Griechisch und Deutsch. Hrsg. von Gunther Eigler. Bd. 7:
Timaios - Kritias - Philebos. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1972.

Platon: Samtliche Werke.

Platon: Samtliche Werke in zehn Bdn. Griechisch und Deutsch. Nach der Ubersetzung
Friedrich Schleiermachers, erginzt durch Ubersetzungen von Franz Susemihl u. a. Hrsg.
von Karlheinz Hiilser. Bd. 5: Politeia. Frankfurt am Main: Insel 1991.

Pontormo: Diaro.
Pontormo, Jacopo: Diario (1554-56) [1556]. Hrsg. von Emilio Cecchi. Florenz 1956.

Ripa: Iconologia.
Ripa, Cesare: Iconologia overo descrittione di diverse imagini cavate dall'antichita, e di
propria invention. Reprograf. Nachdr. d. Ausg. Rom: Faeij 1603. Hildesheim: Olms 1970.

Ruscelli: Le imprese illustri.

Ruscelli, Girolamo: Le imprese illustri del S. Ieronimo Ruscelli. Aggiuntovi nuovam il
quarto libro da Vincenzo Ruscelli da Viterbo. Al serenissimo principe Gugliemo Gonzaga
duca di Mantova et Monferrato. Venedig: 0. V. 1584.

Statius: Der Kampf um Theben.
Statius, Publius Paphinius: Der Kampf um Theben. Einleit, Ubers. u. Anm. von Otto
Schonberger. Wiirzburg: Kénigshausen und Neumann 1998.

Vasari (1): Nachlass.
Vasari, Giorgio: Der literarische Nachlass. Hrsg. u. mit krit. App. versehen von Karl Frey.
Bd. 1. Miinchen: Miiller 1923.

Vasari (2): Nachlass.
Vasari, Giorgio: Der literarische Nachlass. Hrsg. u. mit krit. App. versehen von Karl Frey.
Bd. 2. Miinchen: Miiller 1930.

Vasari: Le vite.
Vasari, Giorgio: Le vite de’ piu eccellenti pittori sculptori e archtettori nelle redazioni del
1550 e 1568. Bd. 3 Hrsg. v. Rosanna Bettarini. Florenz: Sansoni 1997.

Vasari: Das Leben.

Vasari, Giorgio: Das Leben des Daniele da Volterra und des Taddeo Zuccaro [Le vite de'
piu eccellenti pittori, scultori e architettori, Quinta parte (1550)]. Neu tlibers. von Victoria
Lorini. Hrsg., komm. u. eingel. von Christina Irlenbusch. Berlin: Wagenbach 2009.

Vasari: Das Leben des Michelangelo.

Vasari, Giorgio: Das Leben des Michelangelo [Le vite de' piu eccellenti pittori, scultori e
architettori, Sesta parte (1550)]. Neu tibers. von Victoria Lorini. Hrsg., eingel. u. komm.
von Caroline Gabbert. Berlin: Wagenbach 2009.

231



Vergil: Aeneis.
Vergil: Aeneis. Prosatibert,, Nachw. u. Namensverz. von Volker Ebersbach. Stuttgart:
Reclam [1982] 2007.

Vitruvio: I dieci libri dell’architettura.
Vitruvio: I dieci libri dell’architettura [1567]. Ubers. u. komm. von Daniele Barbaro.
Mailand: Ed. il Polifilo 1987 (= Libri rari 8).

Zuccari: L’ Idea de’ pittori.

Zuccari, Federico: L’ Idea de’ pittori, scultori ed architetti [Turin 1607]. In: Detlef Heikamp
(Hrsg.): Scritti d’arte. Florenz: Olschki 1961 (= Fonti per lo studio della storia dell’arte 1).
S.133-311.

Sekundidrliteratur

Aikema u. Browne: Il Rinascimento a Venezia.
Aikema, Bernard u. Brown, Beverly Louise (Hrsg.): Il Rinascimento a Venezia. Ausst.-Kat
Mailand 1999.

Aikema: Giorgione.

Aikema, Bernard: Giorgione und seine Verbindung zum Norden. Neue Interpretationen
zur Vecchia und zur Tempesta. In: Sylvia Ferino-Pagden u. Giovanna Nepi Scire (Hrsg.):
Giorgione. Mythos und Enigma. Ausst.-Kat. Kunsthistorisches Museum Wien 2004. S. 85-
104.

Allegri u. Cecchi: Palazzo Vecchio.
Allegri, Ettore u. Cecchi, Alessandro: Palazzo Vecchio e i Medici. Guida storica. Florenz:
Studio per ed. scelte 1980.

Alt: Der Schlaf der Vernunft.
Alt, Peter-André: Der Schlaf der Vernunft. Literatur und Traum in der Kulturgeschichte
der Neuzeit. Minchen: Beck 2002.

Azzi Visentini: Die italienische Villa.
Azzi Visentini, Margherita: Die italienische Villa. Bauten des 15. und 16. Jahrhunderts.
Stuttgart: Deutsche Verlagsanstalt 1997.

Barash: The Mask.
Barash, Moshe: The Mask in European Art: Meanings and Functions. In: Ders. (Hrsg.): Art,
the ape of nature. New York: Abrams 1981. S. 253-264.

Bartsch: Le peintre graveur.
Bartsch, Adam von: Le peintre graveur. Bd. 14. Venedig: Degen 1813.

232



Battisti: L’antirinascimento.
Battisti, Eugenio: L’antirinascimento. Mailand: Feltrinelli 1962.

Beer: L'ozio onorato.
Beer, Marina: L'ozio onorato. Saggio sulla cultura letteraria del Rinascimento. Rom:
Bulzoni 1996.

Bellini: Delle monete.
Bellini, Vincenzo: Delle monete di Ferrara. Ferrara: 1761.

Belting: Hieronymus Bosch.
Belting, Hans: Hieronymus Bosch. Garten der Liiste. Miinchen: Prestel 2002.

Bentini: Bastianino e la pittura a Ferrara.
Bentini, Jadranka: Bastianino e la pittura a Ferrara nel secondo cinquecento. Bologna:
Nuova Alfa Ed. 1985.

Bentini u. Curti: Arredi.

Bentini, Jadranka u. Curti, Patriza. Arredi, supplementi »pitture famose« degli Estensi.
Inventari 1663. In: Materiali per la storia di Modena Medievale e Moderna XI. Modena:
Panini 1993.

Berenson: North Italian painters.
Berenson, Bernhard: North Italian painters of the Renaissance. New York; London: G. P.
Putnam’s Sons 1907.

Bernard: Francesco I. de’ Medici.

Bernard, Chiara Rabbi: Francesco I. de’ Medici, la vita e il sogno. In: Diess., Alessandro
Cecchi u. Yves Hersant (Hrsg.): Il Sogno nel Rinascimento. Ausst.-Kat Palazzo Pitti Galleria
Palatina Florenz 2013. S. 48-55.

Berti: Il principe.
Berti, Luciano: Il principe dello Studiolo. Francesco I. dei Medici e la fine del Rinascimento
fiorentino. Florenz: Ed. Edam 1967.

Boenke: Der Traum des Libripeta.

Boenke, Michaela: Der Traum des Libripeta. Ein Dialog von Leon Battista Alberti. In: Paul
Richard Blum (Hrsg.): Sapientiam amemus. Humanismus und Aristotelismus in der
Renaissance. Minchen: Fink 1999, S. 63-70.

Bolzoni: L>invenzione« dello Stanzino.

Bolzoni, Lina: L»>invenzione« dello Stanzino di Francesco I. In: Candace Adelson (Hrsg.):
Le Arti del Principato Mediceo. Florenz: SPES 1980. S. 255-299.

233



Bono: Piraten und Korsaren.
Bono, Salvatore: Piraten und Korsaren im Mittelmeer. Seekrieg, Handel und Sklaverei vom
16.-19. Jahrhundert. Stuttgart: Klett-Cotta 2009.

Boorsch u. Lewis: The Engravings of Giorgio Ghisi.
Boorsch, Susanne u. Lewis, Michael (Hrsg.): The Engravings of Giorgio Ghisi. Ausst.-Kat.
The Saint Louis Art Museum New York 1985.

Borchhardt-Birbaumer: Imago Noctis.
Borchhardt-Birbaumer, Brigitte: Imago Noctis. Die Nacht in der Kunst des Abendlandes.
Vom Alten Orient bis ins Zeitalter des Barock. Wien: Bohlau 2003.

Borella: Der Palazzo di Corte.

Borella, Marco: Der Palazzo di Corte der Herzoge d’Este in Ferrara. In: Gregor J. M. Weber
(Hrsg.): Der Triumph des Bacchus. Meisterwerke Ferrareser Malerei in Dresden 1480-
1620. Ausst.-Kat. Castello Estense Ferrara 2002/2003 / Staatliche Kunstsammlungen
Dresden, Residenzschloss 2003. S. 17-26.

Brandt: Das Sammeln als Erkenntnis.

Brandt, Reinhard: Das Sammeln als Erkenntnis. In: Andreas Grote (Hrsg.): Macrocosmos
in microcosmo: Die Welt in der Stube. Zur Geschichte des Sammelns 1450 bis 1800.
Opladen: Leske + Budrich 1994. S. 21-34.

Bredekamp: Der >Traum vom Liebeskampfx.

Bredekamp, Horst: Der »Traum vom Liebeskampf« als Tor zur Antike. In: Herbert Beck u.
Peter Bol (Hrsg.): Natur und Antike in der Renaissance. Ausst.-Kat. Ausstellung im
Liebighaus Frankfurt am Main 1985. S. 139-153.

Bredekamp: Traumbilder.

Bredekamp, Horst: Traumbilder von Marcantonio Raimondi bis Giorgio Ghisi. In: Werner
Hofmann (Hrsg.): Zauber der Medusa. Ausst.-Kat. Wiener Festwochen Wien 1987. S. 62—
71.

Brink: Fortuna.

Brink, Claudia: Fortuna. In: Uwe Fleckner, Martin Warnke u. Hendrik Ziegler: Handbuch
der politischen Ikonographie. Bd. 1. Abdankung bis Huldigung. Miinchen: Beck 2011. S.
353-359.

Brown: From Hell to Paradise.

Brown, Beverly Louise: From Hell to Paradise: Landscape and Figure in Early Sixteenth
Century Venice. In: Bernard Aikema (Hrsg.): Renaissance Venice and the North.
Crosscurrents in the time of Diirer, Bellini and Titian. London: Thames & Hudson 1999. S.
424-498.

234



Brown: Die Bildniskunst.

Brown, Beverly Louise: Die Bildniskunst an den Hofen Italiens. In: Keith Christiansen u.
Stefan Weppelmann (Hrsg.): Gesichter der Renaissance. Ausst.-Kat. Bode-Museum Berlin.
Staatliche Museen zu Berlin - Stiftung Preufischer Kulturbesitz. Miinchen: Hirmer 2011.
S. 26-47.

Browne: Girolamo Cardano’s Somniorum.
Browne, Alice: Girolamo Cardano’s Somniorum Synesiorum Libri IIIl. In: Bibliotheque
d'Humanisme et Renaissance 41 (1979) H. 1. S. 123-135.

Bundy: The Theory of Imagination.
Bundy, Murray: The Theory of Imagination in Classical and Mediaeval Thought. Illinois:
Univ. of lllinois Press 1927.

Burckhardt: Die Kultur der Renaissance.
Burckhardt, Jacob: Die Kultur der Renaissance in Italien. Ein Versuch. Neudruck der
Urausgabe. Durchges. von Walter Goetz. Stuttgart: Kroner 1952.

Burrichter: Erzahlte Labyrinthe.

Burrichter, Brigitte: Erzahlte Labyrinthe und labyrinthisches Erzahlen. Romanische
Literatur des Mittelalters und der Renaissance. Koln: Bohlau 2003 (= Pictura et Poesis.
Interdisziplindre Studien zum Verhéltnis von Literatur und Kunst 18).

Calvesi: »La Morte di Bacio«.
Calvesi, Maurizio: »La Morte di Bacio«. Saggio sull’ermetismo di Giorgione. In: Storia
dell’arte 7 / 8 (1970). S. 179-233.

Campbell: The cabinet of eros.
Campbell, Stephen John: The cabinet of eros. Renaissance mythological painting and the
»Studiolo« of Isabella d’Este. New Haven: Yale University Press 2006.

Campori: Gli artisti italiani.
Campori, Giuseppe: Gli artisti italiani e stranieri negli stati estensi. Catalogo storico.
Modena: o. V. 1855.

Carrara: Su alcuni disegni.

Carrara, Eliana: Su alcuni disegni di Naldini presenti in un manoscritto di Vincenzio
Borghini. In: Fontes. Rivista di filologia, iconografia e storia della tradizione classica 6
(2006). S. 135-155.

Carrara: Giovanni Antonio Dosio.

Carrara, Eliana: Giovanni Antonio Dosio e Giovanni Battista Naldini: pratica del disegno e
studio dell’antico nella Roma del settimo decennio del Cinquecento. In: Saggi di
letteratura architettonica 1 (2009). S. 151-159.

235



Cavicchi: Nuove acquisizoni.

Cavicchi, Costanza: Nuove acquisizoni documentarie sulla trasformazione del Castello
Estense di Ferrara ad opera di Girolamo da Carpi. In: Schifanoia (1992) H. 13-14. S. 41-
45,

Cecchi: Battista Dossi.

Cecchi, Alessandro: Battista Dossi. Allegoria della Notte. Katalog: La Notte. In: Ders,,
Chiara Rabbi Bernard u. Yves Hersant (Hrsg.): Il Sogno nel Rinascimento. Ausst.-Kat.
Palazzo Pitti Galleria Palatina Florenz 2013. S. 68 f.

Cecchi: Giorgio Vasari.

Cecchi, Alessandro: Giorgio Vasari (Arezzo 1511-Firenze 1574). Allegoria di un sogno. In:
Ders., Chiara Rabbi Bernard u. Yves Hersant (Hrsg.): [l Sogno nel Rinascimento. Ausst.-Kat
Palazzo Pitti Galleria Palatina Florenz 2013. S. 184 f.

Cecchi: Raffaelo Stanzino.

Cecchi, Alessandro: Raffaelo Stanzino (Urbino 1483-Roma 1520). Il sogno del cavaliere.
In: Ders., Chiara Rabbi Bernard u. Yves Hersant (Hrsg.): Il Sogno nel Rinascimento. Ausst.-
Kat Palazzo Pitti Galleria Palatina Florenz 2013.S.92 f.

Chambers u. Martineau: Splendours of the Gonzaga.
Chambers, David u. Martineau, Jane (Hrsg.): Splendours of the Gonzaga. Ausst.-Kat.
London Victoria and Albert Museum 1981.

Chastel: Die Groteske.
Chastel, André: Die Groteske. Streifzug durch eine ziligellose Malerei [frz.: Grotesque
(1980)]. Hrsg. u. Ubers. v. Horst Giinther. Berlin: Wagenbach 1997.

Cherry: Fabeltiere.
Cherry, John (Hrsg.): Fabeltiere. Von Drachen, Einhérnern und anderen mythischen
Wesen. Stuttgart: Reclam 1997.

Chiappini: Gli Estensi.
Chiappini, Luciano: Gli Estensi. Seconda Edizione. Mailand: Dall’Oglio 1967.

Coffin: Pirro Ligorio.
Coffin, David R.: Pirro Ligorio and decoration of the late sixteenth century at Ferrara. In:
The art bulletin. 37 (1955). 167-185.

Coffin: The Villa.

Coffin, David R.: The Villa in the Life of Renaissance Rome. Princeton: Princeton Univ.
Press 1979.

236



Conticelli: Prometeo, Natura e il genio.

Conticelli, Valentina: Prometeo, Natura e il genio sulla volta dello Stanzino di Francesco I.:
Fonti letterarie, iconografiche e alchemiche. In: Mitteilungen des Kunsthistorischen
Institutes in Florenz 46 (2002) H. 2/3. S. 321-356.

Conticelli: Ars aemula naturae.

Conticelli, Valentina: Ars aemula naturae. L’eredita della tradizione classica e medievale
nella decorazione dello Studiolo di Francesco I. de’ Medici in Palazzo Vecchio. Diss.
Universita degli studi di Siena: 2004.

Conticelli: Conoscere per immagini.

Conticelli, Valentina: Conoscere per immagini: L'invenzione di Vincenzio Borghini per
'’Allegoria dei sogni nello Stanzino di Francesco I. de’ Medici. In: La transmission des
savoirs au Moyen Age et a la Renaissance. Bd. 2. Au XVle siécle. Besangon: La transmission
des savoirs au Moyen Age et a la Renaissance 2005. S. 105-147.

Conticelli: Lo Studiolo.

Conticelli, Valentina: Lo Studiolo di Francesco I e 'alchemia: nuovi contribute storici e
iconologici, con un carteggio in appendice (1563-1581). In: Philippe Morel (Hrsg.): L'art
de la Renaissance entre science et magie. Paris: Somogy, Ed. d’Art 2006. S. 207-268.

Conticelli: >Guardaroba di cose rare et preziose«.
Conticelli, Valentina: >Guardaroba di cose rare et preziose«. Lo Studiolo di Francesco I. de’
Medici. Arte, storia e significati. Lugano: Agora 2007.

Conticelli: La decorazione.
Conticelli, Valentina: La decorazione dello studiolo di Francesco I. (1569). In: Tomo 1
(2015). S. 499-503.

Corwin: The fire landscape.

Corwin, Nancy: The fire landscape: Its sources and its development from Bosch through
Jan Brueghel I, with special emphasis on the mid-sixteenth century Bosch »Revival«. Diss.
University of Washington: 1976.

D’Ascia: Humanstic Culture.

D’Ascia, Luca: Humanstic Culture and Literary Invention in Ferrara and the Time of the
Dossi. In: Dosso’s fate. In: Luisa Chiammitti, Steven F. Ostrow u. Salvatore Settis (Hrsg.):
Dosso’s fate: Painting and Court Culture in Renaissance Italy. Los Angeles: Calif 1998
(=The Getty Research Institute for the History of Art and the Humanites 5). S. 309-331.

Dacos: La Découverte de la Domus aurea.

Dacos, Nicole: La Découverte de la Domus aurea e la formation des grotesques a la
Renaissance. London: Warburg Institute 1969.

237



Del Torre Scheuch: Katalog.

Del Torre Scheuch, Francesca: Katalog. In: Sylvia Ferino-Pagden u. Giovanna Nepi Scire
(Hrsg.): Giorgione. Mythos und Enigma. Ausst.-Kat. Kunsthistorisches Museum Wien
2004. S. 166-254.

Dempsey: Lorenzo’s »ombrac.

Dempsey, Charles: Lorenzo’s »ombra«. In: Gian Carlo Garfagnini (Hrsg.): Lorenzo il
Magnifico e il suo mondo. Convegno internazionale di studi (Firenze, 9-13 giugno 1992).
Florenz: Olschki 1994. S. 341-335.

Dickhaut: Positives Menschenbild.

Dickhaut, Kirsten: Positives Menschenbild und venezianita. Kythera als Modell einer
geselligen Utopie in Literatur und Kunst von der italienischen Renaissance bis zur
franzosischen Aufklarung. Wiesbaden: Harrassowitz 2012.

Doosry: Einleitung.

Doosry, Yasmin: Einleitung. Die nicht ganz zuféllige Begegnung Man Rays mit Albrecht
Diirer. In: Diess. (Hrsg.): Tagtraume-Nachtgedanken. Phantasie und Phantastik in Graphik
und Photographie. Ausst.-Kat. Germanisches Nationalmuseum Niirnberg 2012. S. 10-19.

Dussler: Raffael.
Dussler, Luitpold: Raffael. Kritisches Verzeichnis der Gemalde, Wandbilder und Teppiche.
Miinchen: Bruckmann 1966 (= Bruckmanns Beitrage zur Kunstwissenschaft).

Emich: Territoriale Integration.
Emich, Birgit: Territoriale Integration in der Frithen Neuzeit. Ferrara und der
Kirchenstaat. Kéln: Bohlau 2005.

Engel: Kulturgeschichte/n?.
Engel, Manfred: Kulturgeschichte/n? Ein Modellentwurf am Beispiel der Kultur- und
Literaturgeschichte des Traumes. In: KulturPoetik 10 (2010). S. 153-176.

Faber: Camera della Pazienza.

Faber, Kirsten: Die Ausstattung der Camera della Pazienza des Ferrareser Kastells unter
Ercole II. d’Este (1534-1559). Politische Allegorien in der Dresdner Geméaldegalerie. In:
Jahrbuch der Staatlichen Kunstsammlungen Dresden 1994 /1995. 25 (1998). S. 45-57.

Fagiolo: Romische Villen.
Fagiolo, Marcello: Romische Villen und Garten im Latium. Miinchen: Hirmer 1997.

Feinberg: The Studiolo.

Feinberg, Larry ].: The Studiolo of Francesco I. reconsidered. In: Christina Accidini
Luchinat (Hrsg.): The Medici, Michelangelo, and the art of late Renaissance Florence.
Ausst. Kat. Palazzo Strozzi Florenz. New Haven: Yale Univ. Press 2002. S. 47-65.

238



Ferino-Pagden u. Nepi Scire: Giorgione.
Ferino-Pagden, Sylvia u. Nepi Scire, Giovanna (Hrsg.): Giorgione. Mythos und Enigma.
Ausst.-Kat. Kunsthistorisches Museum Wien 2004.

Ferino-Pagden: Die vielen Gesichter der Maske.
Ferino-Pagden, Sylvia: Zum Geleit: Die vielen Gesichter der Maske. In: Dies. (Hrsg.): Wir
sind Maske. Ausst.-Kat. Kunsthistorisches Museum Wien 2009. S. 11-17.

Fierz: Girolamo Cardano.
Fierz, Markus: Girolamo Cardano (1501-1576). Arzt, Naturphilosoph, Mathematiker,
Astronom und Traumdeuter. Basel: Birkhauser 1977.

Fierz-David: Der Liebestraum des Poliphilo.
Fierz-David, Linda: Der Liebestraum des Poliphilo. Ein Beitrag zur Psychologie der
Renaissance und der Moderne. Ziirich: Rhein 1947.

Firpo: Der Kardinal.
Firpo, Massimo: Der Kardinal. In: Eugeno Garin (Hrsg.): Der Mensch der Renaissance.
Frankfurt am Main: Fischer 1996. S. 79-142.

Flemming: Die Groteske.
Flemming, Victoria von: Die Groteske. Frithneuzeitliche Bilder des Selbst als anderer. In:
Eva Huber (Hrsg.): Technologien des Selbst. Zur Konstruktion des Subjekts. Basel:
Stroemfeld 2000. S. 31-48.

Fossati: Dalla Luna alla balena.
Fossati, Clara: Dalla Luna alla balena...II. Ariosto, »Icaromenippo« e il »Somnium« di Leon
Battista Alberti. In: Itinerararia 5 (2006). S. 269-293.

Frosien-Leinz: Das Studiolo.

Frosien-Leinz, Heike: Das Studiolo und seine Ausstattung. In: Herbert Beck, Dieter Blume
und Peter Bol (Hrsg.): Natur und Antike in der Renaissance. Ausst.-Kat. Ausstellung im
Liebighaus Frankfurt am Main 1985. S. 258-281.

Gandolfo: Il »Dolce Tempo«.
Gandolfo, Francesco: Il »Dolce tempo«. Mistica, ermetismo e sogno nel Cinquecento. Rom:
Bulzoni 1978 (= Centro studi »Europa delle Corti« / Biblioteca del Cinquecento 5).

Gantet: Der Traum in der Friithen Neuzeit.
Gantet, Claire: Der Traum in der Frithen Neuzeit. Ansatze zu einer kulturellen
Wissenschaftsgeschichte. Berlin: De Gruyter 2010.

Ganz: Medien der Offenbarung.

Ganz, David: Medien der Offenbarung. Visionsdarstellungen im Mittelalter. Berlin: Reimer
2008.

239



Garms: Vedute di Roma.
Garms, Jorg: Vedute di Roma. Dal Medioevo all’'Ottocento. Atlante iconografico,
topografico, architettonico. Neapel: Electa 1995.

Gasbarri: La Stanza dell’Aurora.
Gasbarri, Paolo: La Stanza dell’Aurora nel Palazzo Farnese di Caprarola. Un caso di
decorazione alchemico-ermetica. In: Biblioteca e societa. 26 (2007) H. 1/2. S. 43-50.

Gasparotto: Dal collezionismo principesco.

Gasparotto, Davide: Dal collezionismo principesco al museo pubblico. La Galleria Estense
dalla vendita di Dresda agli anni di Adolfo Venturi (1746-1894). In: Stefano Casiu u.
Marcello Toffanello: Gli Este. Modena: Panini 2014. S. 73-81.

Gafdner: »Der Mond ist aufgegangen...«.

Gafdner, Hubertus: »Der Mond ist aufgegangen...«. Malen im Dunkeln - Malen des Dunkels.
In: Stephanie Rosenthal, Bernhart Schwenk u. Antje Longhi (Hrsg.): Die Nacht. Ausst.-Kat.
Haus der Kunst Miinchen 1998. S. 13-52.

Ghelfi: Palazzo di Renata.
Ghelfi, Barbara: Palazzo di Renata di Francia. In: Ferrara estense. Guida storico-artistica.
Cinisello Balsamo, Mailand: Silvana Editoriale 2004. S. 46 f.

Gherardi: Descrizione delle pitture.
Gherardi, Pietro Ercole: Descrizione delle pitture esistenti in Modena nell’Estense Ducal
Galleria [1744]. Modena: Panini 1986.

Gibbons: Dosso and Battista Dossi.
Gibbons, Felton: Dosso and Battista Dossi. Court painters at Ferrara. Princeton: Princeton
Univ. Press 1968.

Gibson: »Mirror of the Earth«.
Gibson, Walter S.: »Mirror of the Earth«. The World Landscape in Sixteenth-Century
Flemish Painting. Princeton: Princeton Univ. Press 1989.

Gibson: Bosch’s Dreams.
Gibson, Walter S.: Bosch’s Dreams: A Response to the Art of Bosch in the Sixteenth
Century. In: The Art Bulletin 74 (1992) H. 2. S. 205-218.

Gombrich: Symbolic Images.
Gombrich, Ernst Hans: Symbolic Images. London: Phaidon 1972.

Gombrich: >Sleeper Awake!«.

Gombrich, Ernst: >Sleeper Awake!« A Literary Parallel to Michelangelo’s Drawing of »The
Dream of Human Life<«. In: Armin Gnann u. Heinz Oberhuber (Hrsg.): Festschrift fiir
Konrad Oberhuber. Mailand: Electa 2000. S. 130-132.

240



Gouwens: Remembering the Renaissance.
Gouwens, Kenneth: Remembering the Renaissance. Humanist Narratives of the Sack of
Rome. Leiden: Brill 1998.

Gronemeyer: Optische Magie.
Gronemeyer, Nicole: Optische Magie. Zur Geschichte der visuellen Medien in der Frithen
Neuzeit. Bielefeld: transcript 2004.

Grote: Die Medici.
Grote, Andreas: Die Medici. [konographische Propadeutik zu einer fiirstlichen Sammlung.

In: Ders. (Hrg.): Macrocosmos in microcosmo: Die Welt in der Stube. Zur Geschichte des
Sammelns 1450 bis 1800. Opladen: Leske + Budrich 1994. S. 209-242.

Guidorizzi: Modelle der Traumdarstellung.

Guidorizzi, Giulio: Ikonographische und literarische Modelle der Traumdarstellung in der
Spatantike. In: Giorgio Stabile u. Paravacini Bagliani (Hrsg): Traume im Mittelalter.
Ikonologische Studien. Stuttgart: Belser 1989. S. 241-249.

Guthmiiller: Studien.
Guthmiiller, Bodo: Studien zur antiken Mythologie in der italienischen Renaissance.
Weinheim: Acta Humaniora 1986.

Halfwassen: Die Idee der Schonheit.
Halfwassen, Jens: Die Idee der Schonheit im Platonismus. In: Méthexis 16 (2003). S. 83-
96.

Hamburgh: Naldini’'s Allegory of Dreams.
Hamburgh, Harvey: Naldini’s Allegory of Dreams in the Studiolo of Francesco de’ Medici.
In: Sixteenth Century Journal 27 (1996) H. 3. S. 679-704.

Harasimowicz: Traum und Politik.

Harasimowicz, Jan: Traum und Politik in der Malerei und Graphik des 16. und 17.
Jahrhunderts. In: Peer Schmidt u. Gregor Weber (Hrsg.): Traum und res publica.
Traumkulturen und Deutungen sozialer Wirklichkeiten im Europa von Renaissance und
Barock. Berlin: Akademie 2008. S. 183-199.

Hartlaub: Giorgiones Geheimnis.
Hartlaub, Gustav Friedrich: Giorgiones Geheimnis. Ein kunstgeschichtlicher Beitrag zur
Mystik der Renaissance. Miinchen: Allgeim. Verlagsanst. 1925.

Haubrichs: Offenbarung und Allegorese.

Haubrichs, Wolfgang: Offenbarung und Allegorese. Formen und Funktionen von Vision
und Traum in frithen Legenden. In: Walter Haug (Hrsg.): Formen und Funktionen der
Allegorie. Stuttgart: Metzler 1979. S. 243-264.

241



Heckscher: Bernini’s Elephant.
Heckscher, William S.: Bernini’'s Elephant and Obelisk. In: The Art Bulletin 29 (1947) H. 3.
S.155-182.

Heikamp: Studien zur mediceischen Glaskunst.

Heikamp, Detlef: Studien zur mediceischen Glaskunst. Archivalien, Entwurfszeichnungen,
Glaser und Scherben. In: Mitteilungen des Kunsthistorischen Institutes in Florenz 30
(1986) H. 1/ 2.S.11-423.

Hersant: Dipingere il sogno.

Hersant, Yves: Dipingere il sogno. In: Ders., Chiara Rabbi Bernard u. Alessandro Cecchi
(Hrsg.): Il Sogno nel Rinascimento. Ausst.-Kat Palazzo Pitti Galleria Palatina Florenz 2013.
S.13-18.

Hersant, Bernard u. Cecchi: Il sogno nel Rinascimento.
Il Sogno nel Rinascimento. Hrsg. von Yves Hersant, Chiara Rabbi Bernard u. Alessandro
Cecchi: Il Sogno nel Rinascimento. Ausst.-Kat Palazzo Pitti Galleria Palatina Florenz 2013.

Hiestand: Einleitung.

Hiestand, Rudolf: Einleitung. In: Ders. (Hrsg.): Traum und Traumen. Inhalt, Darstellung,
Funktion einer Lebenserfahrung in Mittelalter und Renaissance. Diisseldorf: Droste 1994.
S.5-14.

Hofmann: Phantasiestiicke.
Hofmann, Werner: Phantasiestiicke. Uber das Phantastische in der Kunst. Miinchen:
Hirmer 2010.

Hoppe: Das Bett.

Hoppe, llaria: Das Bett in der Frithen Neuzeit: Praktiken der Vergesellschaftung am
Beispiel Florenz. In: Irene Nierhaus u. Kathrin Heinz (Hrsg.): Matratze, Matrize.
Moblierung von Subjekt und Gesellschaft. Konzepte in Kunst und Architektur. Bielefeld:
transcript 2016. S. 389-410.

Huebner: Verzeichnis der Dresdner Gemalde Gallerie.
Verzeichnis der Dresdner Gemalde Gallerie. Mit einer historischen Einleitung von Julius
Huebner. Dresden: 0. V. 1867.

Humfrey u. Lucco: Paintings by Battista Dossi.

Humfrey, Peter u. Lucco, Mauro: Paintings by Battista Dossi. In: Andrea Bayer (Hrsg.):
Dosso Dossi. Court Painter in Renaissance Ferrara. New York: Metropolitan Museum of
Art 1999. S. 249-263.

Humfrey u. Lucco: Paintings by Dosso Dossi.

Humfrey, Peter u. Lucco, Mauro: Paintings by Dosso Dossi. In: Andrea Bayer (Hrsg.): Dosso
Dossi. Court Painter in Renaissance Ferrara. New York: Metropolitan Museum of Art 1999.
S. 84-228.

242



Ilardi: Eyeglasses and concave lenses.
[lardi, Vincent: Eyeglasses and concave lenses in fifteenth-century Florence and Milan. In:
Renaissance quarterly 29 (1976). S. 341-360.

Ilardi: Florence’s Leadership.

Ilardi, Vincent: Florence’s Leadership in the Development of Eyeglasses in the Fifteenth
Century. In: Arte lombarda. Rivista quadrimestrale di storia dell’arte 105/107 (1993). S.
159-162.

Jacoby u. Sonnabend: Raffael.
Jacoby, Joachim u. Sonnabend, Martin (Hrsg.): Raffael. Zeichnungen. Ausst.-Kat.
Stadelsches Kunstinstitut und Stadtische Galerie Frankfurt am Main 2012.

Jedin: Geschichte des Konzils von Trient.
Jedin, Hubert: Geschichte des Konzils von Trient. Bologneser Tagung (1547/48). Zweite
Trienter Tagungsperdiode (1551/52). 2. Aufl. Freiburg: Herder 1982.

Jolles: Hypnos.

Jolles, Johannes André: Hypnos. In: Paulys Realencyclopadie der classischen
Altertumswissenschaft. 17. Halbband: Hyaia-Imperator. Begonnen von Georg Wissowa.
Hrsg. von Wilhelm Kroll. Stuttgart: Metzler 1914. Sp. 323-329.

Kader: Und es losten die Glieder.

Kader, Ingeborg: Und es losten die Glieder...Hypnos, Thanatos und Eros. In: Erika Oehring
(Hrsg.): Stif3er Schlummer. Der Schlaf in der Kunst. Ausst.-Kat. Residenzgalerie Salzburg.
Miinchen: Deutscher Kunstverlag 2006. S. 13-23.

Kanz: Groteske Phantastik.

Kanz, Roland: Groteske Phantastik und kiinstlerischer Eigensinn im Manierismus. In:
Martin Zenck, Tim Becker u. Raphael Woebs (Hrsg.): Signatur und Phantastik in den
schonen Kiinsten und in den Kulturwissenschaften der frithen Neuzeit. Paderborn: Fink
2008. S. 149-168.

Kliemann: Giorgio Vasari.

Kliemann, Julian: Giorgio Vasari. Allegoria con Geroglifi. In: Charles Davis (Hrsg.): Principi,
letterati e artisti nelle carte di Giorgio Vasari. Casa Vasari. Pittura vasariana dal 1532 al
1554. Florenz: Edam 1981.S. 173 f.

Kliemann: Gesta dipinte.
Kliemann, Julian: Gesta dipinte. La grande decorazione nelle dimore italiane dal
Quattrocento al Seicento. Mailand: Silvana 1993.

Kliemann: Caprarola.

Kliemann, Julian: Caprarola, Palazzo Farnese. In: Ders. u. Michael Rohlmann (Hrsg.). In:
Wandmalerei in Italien. Die Zeit der Hochrenaissance und des Manierismus 1510-1600.
Miinchen: Hirmer 2004. S. 432-451.

243



Kliemann: Profane Bildwelten.

Kliemann, Julian: Profane Bildwelten. In: Ders. u. Michael Rohlmann (Hrsg.). In:
Wandmalerei in Italien. Die Zeit der Hochrenaissance und des Manierismus 1510-1600.
Minchen: Hirmer 2004. S. 7-51.

Knaus: Invenit, Incisit, Imitavit.
Knaus, Gudrun: Invenit, Incisit, Imitavit. Die Kupferstiche von Marcantonio Raimondi als
Schliissel zur weltweiten Raffael-Rezeption 1510-1700. Berlin: De Gruyter 2016.

Kodera: Die gelehrte Magie der Renaissance.

Kodera, Sergius: Die gelehrte Magie der Renaissance von Marsilio Ficino bis Giovan
Battista della Porta. In: Herbert Jaumann u. Gideon Stiening (Hrsg.): Neue Diskurse der
Gelehrtenkultur in der Frithen Neuzeit. Ein Handbuch. Berlin: De Gruyter 2016. S. 345-
388.

Kristeller: Marsilio Ficino.
Kristeller, Paul Oskar. Die Philosophie des Marsilio Ficino. Frankfurt am Main:
Klostermann 1972.

Kristeller: Humanismus und Renaissance.
Kristeller, Paul Oskar: Humanismus und Renaissance. Bd. 2: Philosophie, Bildung und
Kunst. Miinchen: Fink 1976.

Kristeller: Acht Philosophen.
Kristeller, Paul Oskar: Acht Philosophen der italienischen Renaissance. Petrarca, Valla,
Ficino, Pico, Pomponazzi, Telesio, Patrizi, Bruno, Weinheim: Acta Humaniora 1986.

Kiimmel: Der Homo litteratus.

Kiimmel, Werner Friedrich: Der Homo litteratus und die Kunst, gesund zu leben. Zur
Entfaltung eines Zweiges der Didtetik im Humanismus. In: Rudolf Schmitz u. Gundolf Keil
(Hrsg.): Humanismus und Medizin. Weinheim: Acta Humaniora 1984. S. 67-85.

Labrot: Le Palais Farnese.
Labrot, Gérard: Le Palais Farnese de Caprarola. Paris: Klincksieck 1970.

Lachmann: Erzihlte Phantastik.
Lachmann, Renate: Erzdhlte Phantastik. Zu Phantasiegeschichte und Semantik
phantastischer Texte. Frankfurt am Main: Suhrkamp 2002.

Lang: Traumbuch.

Lang, Wolfram: Das Traumbuch des Synesius von Kyrene. Uebersetzung und Analyse der
philosophischen Grundlagen. Hrsg. von Ernst Hoffmann u. Heinrich Rickert. Tiibingen:
Mohr 1926 (= Heidelberger Abhandlungen zur Philosophie und ihrer Geschichte 10).

244



Law: Der Fiirst.
Law, John: Der Fiirst. In: Eugenio Garin (Hrsg.): Der Mensch der Renaissance. Frankfurt
am Main: Fischer 1996. S. 21-48.

Leitgeb: Concordia mundi.
Leitgeb, Maria-Christine: Concordia mundi. Platons Symposion und Marsilio Ficinos
Philosophie der Liebe. 3. Aufl. Wien: Holzhausen 2012.

Leuschner: Persona, Larva, Maske.
Leuschner, Eckhard: Persona, Larva, Maske. Ikonologische Studien zum 16. bis frithen 18.
Jahrhundert. Frankfurt am Main: Lang 1997.

Liebenwein: Studiolo.
Liebenwein, Wolfgang: Studiolo. Die Entstehung eines Raumtyps und seine Entwicklung
bis um 1600. Berlin: Mann 1977.

Longhi: Officina Ferrarese.
Longhi, Roberto: Officina Ferrarese. Florenz: Sansoni 1956.

Longhi: Orlando insonniato.
Longhi, Silvia: Orlando insonniato. Il sogno e la poesia cavalleresca. Mailand: Angeli 1990.

Lugli: Naturalia et Mirabilia.
Lugli, Adalgisa: Naturalia et Mirabilia. Il collezionismo enciclopedico nelle
Wunderkammern d’Europa. Mailand: Mazzotta 1983.

Maaz: Denkbilder.

Maaz, Bernhard: Denkbilder. Der Tageszeiten-Zyklus der Werkstatt von Battista Dossi als
Spiegel eines humanistischen Welt- und Herrscherbildes. In: Zeitschrift fir
Kunstgeschichte 76 (2013) H. 3. S. 409-415.

Manegold: Wahrnehmung.

Manegold, Cornelia: Wahrnehmung - Bild - Gedachtnis. Studien zur Rezeption der
aristotelischen Gedachtnistheorie in den kunsttheoretischen Schriften des Giovanni Paolo
Lomazzo. Hildesheim: Olms 2004 (= Studien zur Kunstgeschichte 158).

Manuwald: Traum und Traumdeutung.

Manuwald, Bernd: Traum und Traumdeutung in der griechischen Antike. In: Rudolf
Hiestand (Hrsg.): Traum wund Traumen. Inhalt, Darstellung, Funktion einer
Lebenserfahrung in Mittelalter und Renaissance. Diisseldorf: Droste 1994. S. 15-42.

Marle: Iconographie.

Marle, Raimond van: Iconographie de l'art profane au Moyen-Age et a la Renaisance et la
décoration des demeures. Bd. 2: Allégories et symboles. New York: Hacker Art Books
1971.

245



Marabottini: Il »sogno« di Michelangelo.
Marabottini, Alessandro: Il »sogno« di Michelangelo in una copia sconosciuta. In: Scritti di
storia dell’arte in onore di Lionello Venturi 1 (1956). S. 349-358.

Meier: Die Bedeutung des Traumes.
Meier, Carl Alfred: Die Bedeutung des Traumes. 2. Aufl. Olten: Walter 1975.

Mendelsohn: Das Werk der Dossi.
Mendelsohn, Henriette: Das Werk der Dossi. Miinchen: Georg Miiller & Eugen Rentsch
1914.

Metze: Ars Nova.

Metze, Gudula (Hrsg): Ars Nova. Frithe Kupferstiche aus Italien. Katalog der italienischen
Kupferstiche von den Anfangen bis um 1530 in der Sammlung des Dresdener Kupferstich-
Kabinetts. Petersberg: Imhof 2013.

Meyer: Traum und bildende Kunst.

Meyer, Franz: Traum und bildende Kunst. In: Therese Wagner-Simon (Hrsg.): Traum und
Traumen. Traumanalysen in Wissenschaft, Religion und Kunst. G6ttingen: Vandenhoeck
& Ruprecht 1984. S. 162-178.

Meyer zur Capellen: Raphael.
Meyer zur Capellen, Jiirg: Raphael. A Critical Catalogue of His Paintings. Bd. 1. Landshut:
Arcos 2001.

Mezzetti: Il Dosso.
Mezzetti, Amalia: Il Dosso e Battista ferraresi. Mailand: »Silvana« Ed. d'Arte 1965.

Middeldorf: Die Dossi.
Middeldorf, Ulrich: Die Dossi in Rom. In: Gert von der Osten u. Georg Kauffmann (Hrsg.):
Festschrift fiir Hubert von Einem zum 16. Februar 1965. Berlin: Mann 1965. S. 171-173.

Milanesi: Le Opere de Giorgio Vasari.
Milanesi, Gaetano (Hrsg.): Le Opere di Giorgio Vasari. Florenz: Sansoni 1973.

Minges: Das Sammlungswesen der frithen Neuzeit.
Minges, Klaus: Das Sammlungswesen der frithen Neuzeit. Kriterien der Ordnung und
Spezialisierung. Miinster: Lit 1998.

Morel: Les grotesques.

Morel, Philippe: Les grotesques. Les figures de I'imaginaire dans la peinture italienne de
la fin de la Renaissance. Paris: Flammarion 1997.

246



Morelli: Le opere dei maestri.
Morelli, Giovanni: Le opere dei maestri italiani nelle gallerie di Monaco, Dresda e Berlino.
Bologna: o. V. 1886.

Muccini u. Bencini: The apartments.
Muccini, Ugo u. Bencini, Raffaello: The apartments of the Priori in the Palazzo Vecchio.
Florenz: Le Lettere 1992.

Musacchio: Antonio de’ Medici.

Musacchio, Jaqueline Marie: Antonio de’ Medici and the Casino at San Marco in Florence.
In: John Jeffries Martin (Hrsg.): The Renaissance World. New York: Routledge 2007. S.
481-500.

Nefzger: Traumsuche.

Nefzger, Ulrich: Traumsuche und Nymphenschlummer. Schlaf in mythologischen
Schilderungen. In: Erika Oehring (Hrsg.): Sifder Schlummer. Der Schlaf in der Kunst.
Ausst.-Kat. Residenzgalerie Salzburg. Miinchen 2006. S. 25-47.

Neumeister: Das Nachtstiick.

Neumeister, Mirjam: Das Nachtstiick mit Kunstlicht in der niederlandischen Malerei und
Graphik des 16. und 17. Jahrhunderts. Ikonographische und koloristische Aspekte.
Petersberg: Imhof 2003.

Nova: >Inferno with Aeneas Anchisesx.

Nova, Alessandro: Giorgione’s >Inferno with Aeneas and Anchises«< for Taddeo Contarini.
In: Luisa Chiammitti, Steven F. Ostrow u. Salvatore Settis (Hrsg.): Dosso’s fate: Painting
and Court Culture in Renaissance Italy. Los Angeles: Calif 1998 (= The Getty Research
Institute for the History of Art and the Humanities 5). S. 41-63.

0. A.: Fiihrer durch die vatikanische Skulpturen-Sammlung.
0. A.: Fithrer durch die vatikanische Skulpturen-Sammlung. Rom: o. V. 1925 (= Papstliche
Museen und Galerien 1).

Oy-Marra: Profane Reprisentationskunst.

Oy-Marra, Elisabeth: Profane Reprasentationskunst in Rom von Clemens VIIIL
Aldobrandini bis Alexander VII. Chigi. Studien zur Funktion und Semantik rémischer
Deckenfresken im hofischen Kontext. Miinchen: Deutscher Kunsterlag 2005.

Oy-Marra: Der Sammlungsraum als Wissensraum.

Oy-Marra, Elisabeth: Der Sammlungsraum als Wissensraum und seine Reprasentation im
Bild. In: Diess., Katharina Bahlmann u. Cornelia Schneider (Hrsg.): Gewusst wo! Wissen
schafft Raume. Die Verortung des Denkens im Spiegel der Druckgraphik. Berlin: Akademie
2008.S.75-90.

247



Oy-Marra: Mimesis und »phantasia«.

Oy-Marra, Elisabeth: Mimesis und »phantasia«. Arcimboldo und die Beurteilung der
Imaginatio in der italienischen Kunstliteratur des 16. Jahrhunderts. In: Martin Zenck, Tim
Becker u. Raphael Woebs (Hrsg.): Signatur und Phantastik in den schénen Kiinsten und in
den Kulturwissenschaften der frithen Neuzeit. Paderborn: Fink 2008. S. 99-122.

Panofsky: Hercules.
Panofsky, Erwin: Hercules am Scheidewege und andere antike Bildstoffe in der neueren
Kunst. Leipzig: Teubner 1930.

Panofsky: Studien zur Ikonologie.
Panofsky, Erwin: Studien zur Ikonologie. Humanistische Themen in der Kunst der
Renaissance [1962, 1967]. K6ln: DuMont 1980.

Paschini: Domenico Grimani.
Paschini, Pio: Domenico Grimani. Cardinale di S. Marco. Rom: Ed. di Storia e Letteratura
1943.

Pattanaro: Il modello.

Pattanaro, Alessandra: Il modello per >La Pazienza< di Ercole II. d’Este, da Ferrara a
Firenze, »La maraviglia e il desiderio d’averlo«. In: Anna Bisceglia (Hrsg.): Giorgio Vasari
e l'allegoria della pazienza. Livorno: Sillabe 2013. S. 35-45.

Paoli: Sognare nel Cinquecento.

Paoli, Marco: Sognare nel Cinquecento. Saggio su un microgenere editoriale tra
Rinascimento e controriforma: I trattati sul sogno. In: Rara volvmina [volumina]. 18
(2011/2012) H.1/2.S. 29-57.

Partridge: The Farnese Circular Courtyard.
Partridge, Loren: The Farnese Circular Courtyard at Caprarola: God, Geopolitics,
Genealogy, and Gender. In: The Art Bulletin. 83, 2 (2001). S. 259-293.

Penny: The Night.

Penny, Nicholas: The Night in Venetian Painting between Bellini and Elsheimer. In: Italia
al chiaro di luna. La notte nella pittura italiana, 1550-1850. Ausst.-Kat. Ashmolean
Museum Oxford/Accademia Italiana delli Arti e delle Arti Applicate London. Rom 1990. S.
21-45.

Perifano: La réécriture alchemique.

Perifano, Alfredo: Giovan Battista Nazari et Francesco Colonna: La réécriture alchemique
de I'Hypnerotomachia Poliphili. In: Biblioteque d’Humanisme et Renaissance. 66 (2004)
H.2.S.241-259.

248



Perifano: Sogno, Alchimia e mnemotechnica.

Alfredo Perifano: Sogno, Alchimia e mnemotechnica nel >Della Tramutazione sogni tre« di
Giovan Battista Naldini. In: Ugo Rozzo u. Mino Gabriele (Hrsg.): Storia per parole e per
immagini. Udine: Forum 2006. S. 131-145.

Pillsbury: Drawings by Jacopo Zucchi.
Pillsbury, Edmund: Drawings by Jacopo Zucchi. In: Master Drawings 12 (1974) H. 1. S. 3-
33 u. 65-88.

Plazzotta: Eine Allegorie.
Plazzotta, Carol: Eine Allegorie (»Traum des Ritters«). In: Diess., Hugo Chapman u. Tom
Henry (Hrsg.): Raffael. Von Urbino nach Rom. Stuttgart: Belser 2004. S. 138-140.

Poeschke: Diirers >Traumgesicht«.

Poeschke, Joachim: Diirers >Traumgesicht«. In: Rudolf Hiestand (Hrsg.): Traum und
Traumen. Inhalt, Darstellung, Funktion einer Lebenserfahrung in Mittelalter und
Renaissance. Diisseldorf: Droste 1994. S. 187-206.

Poggi: Lo Studiolo.
Poggi, Giovanni: Lo Studiolo di Francesco 1. nel Palazzo Vecchio di Firenze. In: [l Marzocco
(1910). 0. S. Neu erschienen in: Il Vasari 13 (1942). S. 86-91.

Posse: Die Staatliche Gemaildegalerie.
Posse, Hans: Die Staatliche Gemaldegalerie zu Dresden. Vollstindiges Verzeichnis.
Dresden: 0. V. 1929.

Pozzi: Les Hiéroglyphes.

Pozzi, Giovanni: Les Hiéroglyphes de 'Hipnerotomachia Poliphili. In: Yves Giraud (Hrsg.):
L’embléme a la Renaissance. Paris: Société d’édition d’enseignement supérieur 1980. S.
15-27.

Quabba: Battista Naldini’s imitation.

Quabba, Marco: Battista Naldini’s imitatio. Repositioning the drawn copy within the
context of Cinquecento artistic imitation. In: Shigetoshi Osano (Hrsg.): Between East and
West: Reproductions in art. Krakau: IRSA 2014. S. 45-60.

Rahn: Traum und Gediachtnis.

Rahn, Thomas: Traum und Gedachtnis. Memoriale Affizierungspotentiale und
Ordnungsgrade der Traumgenera in der Frithen Neuzeit. In: Ars memorativa (1993). S.
331-350.

Ranum: Refugien der Intimitat.

Ranum, Orest: Refugien der Intimitdt. In: Philippe Aries u. Roger Chartier (Hrsg.):
Geschichte des privaten Lebens. Bd. 3: Von der Renaissance zur Aufklarung. 3. Aufl.
Frankfurt am Main: Fischer 1991. S. 213-267.

249



Reifenscheid: Giovanni Battista Naldini.

Reifenscheid, Beate: Giovanni Battista Naldini. In: Ernst Gerhard Giise u. Alexander Perrig
(Hrsg.): Zeichnungen aus der Toskana. Das Zeitalter Michelangelos. Miinchen: Prestel
1997.S.178-185.

Richter: Giorgio da Castelfranco.
Richter, George Martin: Giorgio da Castelfranco, called Giorgione. Chicago: The University
of Chicago Press 1937.

Ricklin: Der Traum der Philosophie.
Ricklin, Thomas: Der Traum der Philosophie im 12. Jahrhundert. Traumtheorien
zwischen Constantinus Africanus und Aristoteles. Leiden: Brill 1998.

Riedl-Dorn: Wissenschaft und Fabelwesen.

Riedl-Dorn, Christa: Wissenschaft und Fabelwesen. Ein kritischer Versuch tiber Conrad
Gessner und Ulisse Aldovrandi. Wien: Bohlau 1989 (= Perspektiven der
Wissenschaftsgeschichte 6).

Rinehart: A Document.
Rinehart, Michael: A Document for the Studiolo of Francesco I. In: Moshe Barasch (Hrsg.):
Art, the ape of nature. New York: Abrams 1981. S. 275-289.

Robertson: Annibal Caro.
Robertson, Clare: Annibal Caro as iconographer. Sources and method. In: Journal of the
Warburg and Courtauld Institutes 45 (1982). S. 160-181.

Robertson: »Il Gran Cardinale«.
Robertson, Clare: »Il Gran Cardinale«. Alessandro Farnese, patron of the arts. New Haven:
Yale Univ. Press 1992.

Roscher: Studien zur griechischen Mythologie.

Roscher, Wilhelm Heinrich: Studien zur griechischen Mythologie und Kulturgeschichte
vom vergleichenden Standpunkte. Erstes Heft: Hermes der Windgott. Leipzig: Teubner
1878.

Rosenberg: The reproduction and publication.

Rosenberg, Raphael: The reproduction and publication of Michelangelo’s Sacristy.
Drawings and prints by Franco, Salviati, Naldini and Cort. In: Francis Ames-Lewis u. Paul
Joannides (Hrsg.): Reactions to the Master. Michelangelo’s Effect on Art and Artists in the
Sixteenth Century. Aldershot: Ashgate 2003. S. 114-136.

Ruby: Mit Macht verbunden.

Ruby, Sigrid: Mit Macht verbunden. Bilder der Favoritin im Frankreich der Renaissance.
Freiburg im Breisgau: Fordergemeinschaft wiss. Publikationen von Frauen 2010.

250



Ruby: Portritkultur und Auffiihrungsanalyse.

Ruby, Sigrid: Portratkultur und Auffilhrungsanalyse: Alessandro Alloris Bildnis der
Bianca Cappello. In: Diess. u. Eva-Bettina Krems (Hrsg.): Das Portrat als kulturelle Praxis.
Berlin: Deutscher Kunstverlag 2016. S. 211-231.

Ruvoldt: Michelangelo’s Dream.
Ruvoldt, Maria: Michelangelo’s Dream. In: The Art Bulletin. 85 (2003) H. 1. S. 86-113.

Salet: Emblématique.
Salet, Francis: Emblématique et histoire de I'art. In: Revue de I'Art. 87 (1990) H. 1. S. 13-
28.

Saudelli: Un dit d’'Héraclite.

Saudelli, Lucia: Un dit d’'Héraclite dans le traité Sur le songes de Synésios de Cyrene. In:
Helmut Seng u. Lars Martin Hoffmann (Hrsg.): Synesios von Kyrene. Politik - Literatur —
Philosophie. Turnhout: Brepols 2012. S. 231-246.

Saxl: Lectures.
Saxl, Fritz: Lectures. Bd. 1. London: The Warburg Institute 1957.

Schadewaldt: Die mittelalterliche Physiologie des Traumgeschehens.

Schadewaldt, Hans: Die mittelalterliche Physiologie des Traumgeschehens. In: Rudolf
Hiestand (Hrsg.): Traum und Trdaumen. Inhalt, Darstellung, Funktion einer
Lebenserfahrung in Mittelalter und Renaissance. Diisseldorf: Droste 1994. S. 207-223.

Schaefer: The Studiolo.
Schaefer, Scott: The Studiolo of Francesco I. de’ Medici in the Palazzo Vecchio in Florence.
Diss. Bryn Mawr College: 1976.

Scharold: Vom Wunderbaren.
Scharold, Irmgard: Vom Wunderbaren zum Phantas(ma)tischen. Zur Archaologie
vormoderner Phantastik-Konzeptionen bei Ariost und Tasso. Paderborn: Fink 2012.

Scherbaum: Phantastik und Traum.

Scherbaum, Anna: »Was malt er nicht alles, was man nicht malen kann«. Phantastik und
Traum in der Graphik Albrecht Diirers. In: Martin Zenck, Tim Becker u. Raphael Woebs
(Hrsg.): Signatur und Phantastik in den schonen Kiinsten und in den
Kulturwissenschaften der frithen Neuzeit. Mlinchen: Fink 2008. S. 123-147.

Schlosser: Die Kunst- und Wunderkammern.

Schlosser, Julius von: Die Kunst- und Wunderkammern der Spatrenaissance. Ein Beitrag
zur Geschichte des Sammelwesens. Leipzig: Klinkhardt & Biermann 1908.

251



Schmitt: Bildhaftes Denken.

Schmitt, Jean-Claude: Bildhaftes Denken - Die Darstellung biblischer Traume in
mittelalterlichen Handschriften. In: Giorgio Stabile u. Agostino Paravicini Bagliani (Hrsg.):
Traume im Mittelalter. Ikonologische Studien. Stuttgart: Belser 1989. S. 9-24.

Scholl: »Grottesken«.
Scholl, Dorothea: Von den »Grottesken« zum Grotesken. Die Konstituierung einer Poetik
des Grotesken in der italienischen Renaissance. Miinster: Lit 2004.

Scholler: Marinos bukolische Stellvertreter.

Scholler, Dietrich: Marinos bukolische Stellvertreter zwischen Selbstautorisierung und
Selbstverlust. In: Helmut Seng u. Irene M. Weiss (Hrsg.): Bukoliasmos. Antike
Hirtendichtung und neuzeitliche Transformationen. Wirzburg: Koénigshausen &
Neumann 2016. S. 145-169.

Scholler: Traumgrenze.
Scholler, Dietrich: Uberlegungen zur Poetik der Traumgrenze in Petrarcas Canzoniere. In:
Victoria del Valle u. Corinna Koch (Hrsg.): Romanistische Grenzgange: Gender, Didaktik,
Literatur, Sprache. Festschrift zur Emeritierung von Lieselotte Steinbriigge. Stuttgart:
ibidem 2017.S. 227-241.

Scholler: sMorte al cor, vita al canto«.

Scholler, Dietrich: »Morte al cor, vita al canto«. Virtuoses Triumen und Scheitern in
Marinos »Rime amorose«. In: Agnieszka Komorowska u. Annika Nickenig (Hrsg.): Poetiken
des Scheiterns. Formen und Funktionen unékonomischen Erzdhlens. Miinchen: Fink
2018.S. 205-216.

Scholler u. Xuan: Traumwissen.
Scholler, Dietrich u. Xuan, Jing (Hrsg.): Traumwissen und Traumpoetik von Dante bis
Descartes. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2020 (im Druck).

Schreurs-Morét: Pirro Ligorio.

Schreurs-Morét, Anna: Pirro Ligorio. Antikenbild und Kunstanschauungen des
neapolitanischen Malers, Architekten und Antiquars Pirro Ligorio (1513-1583). Koln:
Konig 2000.

Seznec: La survivance des dieux.
Seznec, Jan: La survivance des dieux antiques. Essai sur le réle de la tradition
mythologique dans I' Humanisme et dans I'art de la Renaissance Paris: Flammarion 1980.

Siraisi: The clock and the mirror.

Siraisi, Nancy G.: The clock and the mirror. Girolamo Cardano and Renaissance Medicine.
Princeton: Princeton University Press 1997.

252



Stabile u. Paravicini Bagliani: Einleitung.
Giorgio Stabile u. Agostino Paravicini Bagliani: Einleitung. In: Diess. (Hrsg.): Traume im
Mittelalter. Ikonologische Studien. Stuttgart: Belser 1989.S. 7 f.

Stanzani: Addizioni.

Stanzani, Anna: Addizioni, devoluzione, dispersione. In: Barbara Ghelfi (Hrsg.): Ferrara
estense. Guida storico-artistica. Cinisello Balsamo, Mailand: Silvana Editoriale 2004. S.
12-21.

Stillers: Trecento.
Stillers, Rainer: Trecento. In: Volker Kapp (Hrsg.): Italienische Literaturgeschichte.
Stuttgart: Metzler 2007. S. 30-86.

Stubbe: Trauerverhalten.
Stubbe, Hannes: Trauerverhalten und das Phdnomen der verkehrten Welt. In: Zeitschrift
fir Ethnologie. 113 (1988) H. 2. S. 199-205, hier S. 199.

Speroni: Dante’s Prophetic Morning-Dreams.
Speroni, Charles: Dante’s Prophetic Morning-Dreams. In: Studies in Philology 45 (1948)
H. 1.S.50-59.

Sprenger: Das hofische Bett.

Sprenger, Michael H.: Das héfische Bett. Uberlegungen zu einem bedeutenden Mébel in
der flrstlichen Reprasentation der Frithen Neuzeit. In: Barockberichte (2007) H. 48/49.
S.162-175.

Sulzer: Traktate zur Emblematik.
Sulzer, Dieter: Traktate zur Emblematik. Studien zu einer Geschichte der
Emblemtheorien. St. Ingbert: Rohrig 1992.

Tervarent: Instances.
Tervarent, Guy de: Instances of Flemish Influence in Italian Art. In: The Burlington
Magazine for Connoisseurs 85 (1944) H. 501. S. 290-294.

Toffanello: Il mecenatismo
Toffanello, Marcello: Il mecenatismo dei duchi d’Este nel Cinquecento. In: Ders. u. Stefano
Casiu (Hrsg.): Gli Este. Modena: Panini 2014. S. 23-39.

Tonnesmann: Le palais ducal.

Tonnesmann, Andreas: Le palais ducal d’'Urbino. Humanisme et réalité sociale. In: Jean
Guillaume (Hrsg.): Architecture et vie sociale. L'organisation intérieure des grandes
demeures a la fin du Moyen Age et a la Renaissance. Paris: Picard 1994. S. 137-153.

Tuohy: The court of Ferrara.
Tuohy, Thomas: The court of Ferrara in the fifteenth century. In: From Borso to Cesare
d’Este. The School of Ferrara 1450-1628. An Exhibition in Aid of The Courtauld Institute
of Art Trust Appeal. London: Matthiesen 1984. S. 29-33.

253



Venturi: Le belle arti a Modena.
Venturi, Adolfo: Le belle arti a Modena. Modena: Toschi 1878.

Venturi: L’Esposizione della pittura.
Venturi, Adolfo: L’Esposizione della pittura ferrarese del Rinascimento per il centenario
ariostesco. In: L’arte (1933). S. 367-390.

Vestri: Leon Battista Alberti.

Vestri, Veronica: Leon Battista Alberti (Genova 1404-Roma 1472). Somnium. In:
Alessandro Cecchi, Chiara Rabbi Bernard u. Yves Hersant (Hrsg.): 11 Sogno nel
Rinascimento. Ausst.-Kat Palazzo Pitti Galleria Palatina Florenz 2013. S. 158 f.

Volterrani: L'occhio di Morfeo.

Volterrani, Silvia: L'occhio di Morfeo. Per una tipologia di immagini di sogno
nell’emblematica cinquecentesca. In: Diess. (Hrsg.): Le metamorfosi dei sogno nei generi
letterari. Florenz: Le Monnier 2003. S. 51-67.

Walther: Gemildegalerie Dresden.
Walther, Angelo (Hrsg.): Geméaldegalerie Dresden. Alte Meister. Katalog der ausgestellten
Werke. Katalog der italienischen Gemalde von Angelo Walther. Leipzig: Seemann 1992.

Warnke: Traumbilder.
Warnke, Martin: Traumbilder. In: Karl Markus Michel, Ingrid Karsunke u. Tilman Spengler
(Hrsg.): Kursbuch Traume. Berlin: Rowohlt 1999. S. 117-127.

Wazbinski: Giorgio Vasari.

Wazbinski, Zygmunt: Giorgio Vasari e Vincenzo Borghini come maestri accademici: Il caso
di G. B. Naldini. In: Gian Carlo Garfagnini (Hrsg.): Giorgo Vasari. Tra decorazione
ambientale e storiografia artistica. Florenz: Olschki 1985. S. 285-299.

Weber: Italienische Kunsteinkiufer.
Weber, Gregor ]. M.: Italienische Kunsteinkaufer im Dienst der Dresdner Galerie. In:
Dresdner Hefte 40 (1994). S. 32-42.

Weber: Battista Dossi. Die Nacht.

Weber, Gregor ]. M.: Battista Dossi. Die Nacht (Der Traum). Katalogeintrag. In: Ekkehard
Mai (Hrsg.): Das Capriccio als Kunstprinzip. Zur Vorgeschichte der Moderne von
Arcimboldo und Callot bis Tiepolo und Goya. Malerei - Zeichnung - Grafik. Mailand: Skira
1996.S. 202 f.

Weber: Battista Dossi.

Weber, Gregor J. M.: Battista Dossi, eigentlich Battista di Luteri: Die Nacht (Der Traum).
Katalogeintrag. In: Gregor J. M. Weber (Hrsg.): Der Triumph des Bacchus. Meisterwerke
Ferrareser Malerei in Dresden 1480-1620. Ausst.-Kat. Castello Estense Ferrara
2002/2003 / Staatliche Kunstsammlungen Dresden, Residenzschloss 2003. S. 132 f.

254



Weber: Traume und ihre Deutung.

Weber, Gregor: Traume und ihre Deutung. Kontinuitdten und Rezeptionen von der Antike
bis zur Renaissance. In: Ders. u. Peer Schmidt (Hrsg.): Traum und res publica.
Traumkulturen und Deutungen sozialer Wirklichkeiten im Europa von Renaissance und
Barock. Berlin: Akad.-Verl. 2008.

Weber: Der Traum.
Weber, Sebastian: Der Traum in der italienischen Renaissancelyrik. Unveroff.
Magisterarbeit. Johannes Gutenberg-Universitiat Mainz: 2015.

Weddigen: Raffaels Papageienzimmer.
Weddigen, Tristan: Raffaels Papageienzimmer. Ritual, Raumfunktion und Dekoration im
Vatikanpalast der Renaissance. Emsdetten: Ed. Imorde 2006.

Wilcken: Der >Traumc.
Wilcken, Franziska: Der »>Traum< von Battista Dossi. Unveroff. Magisterarbeit.
Kunsthistorisches Institut Berlin: 2003.

WinKkler: Le vendita di Dresda.
WinKler, Johannes: Le vendita di Dresda. Modena: Panini 1989.

Winspeare: I Medici.
Winspeare, Massimo: [ Medici. L’epoca aurea del collezionismo. Florenz: Sillabe 2000.

Wittkower: Allegorie.
Wittkower, Rudolf: Allegorie und der Wandel der Symbole in Antike und Renaissance
[engl.: Allegory and the Migration of Symbols (1977)] [1984]. Kéln: DuMont 1996.

Wittstock: Melancholia translata.
Wittstock, Antje: Melancholia translata. Marsilio Ficinos Melancholie-Begriff im
deutschsprachigen Raum des 16. Jahrhunderts. Gottingen: V&R Unipress 2011.

Woermann: Katalog.
Woermann, Karl: Katalog der koniglichen Gemaldegalerie zu Dresden. Dresden:
Albansch’sche Buchdruckerei 1896.

Wolf: Mise en abyme.

Wolf, Werner: Mise en abyme. In: Metzler Lexikon. Literatur- und Kulturtheorie. Ansatze
- Personen - Begriffe. Hrsg. von Ansgar Niinning. 5., akt. u. erw. Aufl. Stuttgart: Metzler
2013.

Wéhrle: Hypnos.

Wohrle, Georg: Hypnos, der Allbezwinger. Eine Studie zum literarischen Bild des Schlafes
in der griechischen Antike. Stuttgart: Steiner 1995.

255



Wunderlich: Damonen.

Wunderlich, Werner: Dadmonen, Monster, Fabelwesen. Eine kleine Einfithrung in Mythen
und Typen phantastischer Geschopfe. In: Ders. u. Ulrich Miiller (Hrsg.): Damonen,
Monster, Fabelwesen. St. Gallen: Fachverlag fiir Wissenschaft und Studium GmbH 1999.
S.11-38.

Zehnpfennig: >Traum«< und »Visionc.
Zehnpfennig, Marianne: >Traum< und >»Vision< in Darstellungen des 16. und 17.
Jahrhunderts. Diss. Universitat Tiibingen: 1980.

Zaiser: Pietro Bembo.

Zaiser, Rainer: Pietro Bembo. Ein orthodoxer Imitator Petrarcas? In: Italienische Studien
17 (1996). S. 186-200.

Zwanziger: Dosso Dossi.

Zwanziger, Walter Curt: Dosso Dossi mit besonderer Bertcksichtigung seines
kiinstlerischen Verhaltnisses zu seinem Bruder Battista. Diss. Universitat Halle / Saale:
1910.

Enzyklopddien

Blom: A Dictionary.
Blom, Dirk: A Dictionary of Hallucinations. Heidelberg: Springer 2010.

Fleckner, Warnke u. Ziegler: Handbuch der politischen Ikonographie.
Fleckner, Uwe, Warnke, Martin u. Ziegler, Hendrik (Hrsg.): Handbuch der politischen
Ikonographie. Bd. 1. Abdankung bis Huldigung. Miinchen: Beck 2011.

Kretschmer: Lexikon der Symbole.
Kretschmer, Hildegard: Lexikon der Symbole und Attribute in der Kunst [2008, 2011].
Stuttgart: Reclam 2016.

Meifdner: Saur Allgemeines Kiinstlerlexikon.
Saur Allgemeines Kiinstlerlexikon. Die Bildenden Kiinstler aller Zeiten und Voélker [AKL].
Hrsg. von Glinter Meif3ner. Bd. 29. Miinchen: Saur 2001.

Poeschel: Handbuch der Ikonographie.
Sabine Poeschel (Hrsg.): Handbuch der Ikonographie. Sakrale und profane Themen der
bildenden Kunst. Darmstadt: Primus 2005.

Roscher: Ausfiihrliches Lexikon.

Roscher, Wilhelm (Hrsg): Ausfiihrliches Lexikon der griechischen und rémischen
Mythologie. Hrsg. von [Leipzig 1897 /1902]. Bd. 2. Hildesheim: Olms 1978.

256



Internetquellen

Abbondanza: Alciato.
Abbondanza, Roberto: Alciato, Andrea. In: Dizionario Biografico degli Italiani 2 (1960).
http://www.treccani.it/enciclopedia/andrea-alciato_%Z28Dizionario-Biografico%29/

(Zugriff: 08.03.2017).

Andretta: Farnese, Alessandro.
Andretta, Stefano: Farnese, Alessandro. In: Dizionario Biografico degli Italiani 45 (1995).
http://www.treccani.it/enciclopedia/alessandro-farnese_(Dizionario-Biografico)/

(Zugriff: 30.08.2018).

Benzoni: Ercole II d’Este.

Benzoni, Gino: Ercole II d’Este. In: Dizionario Biografico degli Italiani 43 (1993).
http://www.treccani.it/enciclopedia/ercole-ii-d-este_(Dizionario-Biografico)/
(Zugriff: 25.02.2017).

Benzoni: Francesco I. de’ Medici.

Benzoni, Gino: Francesco [ de’ Medici, granduca di Toscana. In: Dizionario Biografico degli
Italiani 49 (1997).
http://www.treccani.it/enciclopedia/francesco-i-de-medici-granduca-di-toscana_(Dizionario-
Biografico) (Zugriff: 22.02.2016).

Bibel: Einheitsiibersetzung

Einheitstibersetzung der Deutschen Bibelgesellschaft
https://www.die-bibel.de/bibeln/online-bibeln/
(Zugriff: 27.07.2018).

Brunelli: Marcello II.

Brunelli, Giampiero: Marcello II, papa. In: Dizionario Biografico degli Italiani 69 (2007).
http://www.treccani.it/enciclopedia/papa-marcello-ii_(Dizionario-Biografico)

(Zugrift: 30.08.2018).

Feci: Pio V.

Feci, Simona: Pio V, papa, santo. In: Dizionario Biografico degli Italiani 83 (2015).
http://www.treccani.it/enciclopedia/pio-v-papa-santo_(Dizionario-Biografico)
(Zugrift: 30.08.2018).

Fontana: Naldini.

Fontana, Mauro Vincenzo: Naldini, Giovambattista, detto Battista degli Innocenti. In:
Dizionario biografico degli italiani 77 (2012).
http://www.treccani.it/enciclopedia/naldini-giovambattista-detto-battista-degli-
innocenti_(Dizionario-Biografico) (Zugriff: 24.02.2016).

257


http://www.treccani.it/enciclopedia/andrea-alciato_%28Dizionario-Biografico%29/
http://www.treccani.it/enciclopedia/alessandro-farnese_(Dizionario-Biografico)/
http://www.treccani.it/enciclopedia/ercole-ii-d-este_(Dizionario-Biografico)/
http://www.treccani.it/enciclopedia/francesco-i-de-medici-granduca-di-toscana_(Dizionario-Biografico)
http://www.treccani.it/enciclopedia/francesco-i-de-medici-granduca-di-toscana_(Dizionario-Biografico)
https://www.die-bibel.de/bibeln/online-bibeln/
http://www.treccani.it/enciclopedia/papa-marcello-ii_(Dizionario-Biografico)
http://www.treccani.it/enciclopedia/pio-v-papa-santo_(Dizionario-Biografico)
http://www.treccani.it/enciclopedia/naldini-giovambattista-detto-battista-degli-innocenti_(Dizionario-Biografico)
http://www.treccani.it/enciclopedia/naldini-giovambattista-detto-battista-degli-innocenti_(Dizionario-Biografico)

Hesiod: Theogonie.

Hesiod: Theogonie oder: Der Goétter und Gottinnen Geschlecht. Ubersetzt v. Johann
Heinrich Vof3. Tliibingen: Mohr 1911.
http://gutenberg.spiegel.de/buch/theogonie-3295/1 (Zugriff: 15.09.2018).

Prosperi: Carafa.

Prosperi, Adriano: Carafa, Carlo. In: Dizionario biografico degli italiani 19 (1976).
http://www.treccani.it/enciclopedia/carlo-carafa_(Dizionario-Biografico)
(Zugriff: 30.08.2018).

Serafini: Luteri, Battista.

Serafini, Alessandro: Luteri, Battista, detto Battista Dossi. In: Dizionario biografco degli
Italiani. 66 (2006).

http://www.treccani.it/enciclopedia/luteri-battista-detto-battista-
dossi_%28Dizionario-Biografico%29/ (Zugriff: 02.02.2017).

258


http://gutenberg.spiegel.de/buch/theogonie-3295/1
http://www.treccani.it/enciclopedia/luteri-battista-detto-battista-dossi_%28Dizionario-Biografico%29/
http://www.treccani.it/enciclopedia/luteri-battista-detto-battista-dossi_%28Dizionario-Biografico%29/

Abbildungen

Abb. 1: Michelangelo Buonarotti: Il sogno (»Der Traum).
Schwarze Kreide auf Papier, 398 x 280 mm, um 1533. The
Courtauld Institute Gallery, London.

Abb. 2: Marcantonio Raimondi: /I Sogno di Raffaelo (»Der Traum Raffaels«).
Kupferstich, 235 x 333 mm, um 1508. Gabinetto dei Disegni e delle Stampe
degli Uffizi, Florenz. 259



Abb. 3: Battista Dossi: Un sogno (»Ein Traumx). Ol auf Leinwand, 82,0 x 149,5 cm, 1543-1544.
Gemaldegalerie Alte Meister, Dresden.

260



Abb. 4: Taddeo Zuccari: Casa del sonno (»Haus des Schlafes«). Fresko, ca. 1, 50m Dm, 1562.
Palazzo Farnese, Caprarola.

261



I

I

e

Y

e

qu\ n?ft‘\“-'fkiji.‘\ lii\ b

Studiolo, Palazzo Vecchio, Florenz.

262




Abb. 6: Rosso Fiorentino: La Prima visione del Petrarca della morte di Laura
(Petrarca, »Standomi un giorno solo a la finestra«). Lavierung, Weif$h6hungen auf
schwarzer Kreide, 426 x 538 mm, um 1530. Oxford, The Govering Body, Christ Church.

M
\Y <N/
; ,\’;:..’ AN, ’;\J‘fr )

/:,\%’_\ . o{“’L‘/

|

Abb. 7: Anonym: Schlafender Poliphilo unter einer Eiche. Buchholzschnitt aus
Francesco Colonnas Hypnerotomachia Poliphili, fol. a VI verso. Um 1499.

263



Z

. L \; Abb. 8: Anonym: Obeliskenbekrénte
TEA ] II \\ \\“ Pyramide. Buchholzschnitt aus

Riomiamo  Francesco Colonnas Hypnerotomachia
Poliphili, fol. b I verso. Um 1499.

Abb. 9: Anonym: Obeliskenbekrénter
Elefant. Buchholzschnitt aus Francesco
Colonnas Hypnerotomachia Poliphili,
fol. b VII verso. Um 1499.

264



Abb. 10: Alessandro Allori: Spalliera o fondo di letto con scene mitologiche e grottesche

(»Kopf- oder Fuf3teil eines Bettes mit mythologischen Szenen und Grotesken «). Ol auf Holz,
139,0 x 232,0 cm, 1572. Museo nazionale del Bargello, Florenz.

Abb. 11: Raffael Sanzio: Il sogno del cavaliere (»Der Traum des Ritters«).
Ol auf Holz, 17,5 x 17,5 cm, um 1504. The National Gallery, London.

265



L e v

Abb. 12: Giorgio Ghisi: Il Sogno di Raffaelo (»Der Traum Raffaels«). Kupferstich, 378 x 539 mm, 1561.
Gabinetto Disegni e Stampe degli Uffizi, Florenz.

266



Abb. 13: Albrecht Diirer: Der Traum des Doktors.
Kupferstich, 189 x 121mm, um 1498.
Kunsthalle zu Kiel.

Abb. 14: Giorgio Vasari: Allegoria di un sogno (»Allegorie eines Traumes«). Braune Tusche und Feder
auf Papier, 192 x 394 mm, um 1566-170. Devonshire Collection, Chatsworth.

267



Abb. 15: Rechnungsdokument 1: Archivio di Stato di Modena [ASMO]: CCCXXXI.
Conto gen. della Munzione. 1544. a.e. VI]. - Camera Ducale, Munizioni.

Abb. 15: Detail.

268



Abb. 16: Rechnungsdokument 2: ASMO: CCCXXXIII. Conto gen. della Munizione. 1544.ac. 7.

Abb. 17: Rechnungsdokument 3: ASMO: CLX. Camera ducale. Amministrazione della casa.
Guardaroba, p. 3. 1544.

Abb. 17: Detail.

269



,Lt"-’j";."';.'):\

)/

SE {
)

I

Abb. 18: Battista Dossi: Pax (»Frieden«).
Ol auf Leinwand, 211 x 109 c¢m, 1544.
Gemaldegalerie Alte Meister, Dresden.

Abb. 19: Battista Dossi: lustitia

(»Gerechtigkeit «). Ol auf Leinwand,
1 200x 105 cm, 1544. Gemaldegalerie
= Alte Meister, Dresden.

270



Abb. 20: Girolamo da Carpi: Kairos und
Penitentia (»Gelegenheit und Reue «).
Ol auf Leinwand, 211 x 110 cm, 1541.
Gemaldegalerie Alte Meister, Dresden.

Abb. 21: Camillo Filippi: Patientia
(»Geduld«). 186 x 97 cm, Ol auf
Leinwand, 1554. Galleria Estense,
Palazzo dei Musei, Modena.

271



!

BRI  l

SECONDO DR ESTE,

P Ve AcQ VAR T0
D1 FERRARA

Abb. 22: Imprese Ercoles II. d’Este. La Pazienza. In: Girolamo Ruselli: Le Imprese
[lustri. Venedig 1584. S. 156.

Abb. 23: Battista Dossi: Aurora con i cavalli di Apollo, (»Der Morgen mit den Pferden Apolls«) /Il
Mattino (»Der Morgen«). 01 auf Leinwand, 89,0 x 155 cm, 1544. Gemaldegalerie Alte Meister, Dresden.

272



Abb. 24: Girolamo da Carpi: Il ratto di Ganimede (»Der Raub des Ganymed«) / Il Giorno
(»Der Tag«). 01 auf Leinwand, 80,5 cm x 145 cm, 1543/44. Gemaldegalerie Alte Meister,
Dresden.

Abb. 25: Garofalo: Diana e Endimione (»Diana und Endymion«). / La sera (»Der Abend«).
Ol auf Leinwand. 94,5cm x 154 cm, 1543 /44. Geméldegalerie Alte Meister, Dresden.

273



Abb. 26: Sala dell’Aurora (Saal der Morgenrdte). Detail: Sebastiano Filippi (Bastianino):

Diana e Endimione (»Diana und Endymion«). / La Notte (»Die Nacht«). Fresko, um 1575.
Castello Estense, Ferrara.

3

Abb. 27: Michelangelo Buonarotti: Grabmal des Herzogs Giuliano de’ Medici. Detail: Notte (»Nacht«).
Marmor, L. 194 cm, 1521-34. Medici-Kapelle. S. Lorenzo, Florenz.

274



Abb. 28: Michelangelo Buoanrotti: Die Sintflut. Detail der
Deckenbemalung der Sixtinischen Kapelle. Fresko, 1508-1512.
Sixtinische Kapelle, Rom.

Abb. 29: Marcantonio Raimondi: Satyr entdeckt eine schlafende Nymphe.
Kupferstich, 105 x 170 mm, 1510-1527. Rijksmuseum, Amsterdam.

275



Abb. 30: Hieronymus Bosch: Vier Jenseitsvisionen.
Detail: Héllensturz und Héllenpfuhl. Ol auf Leinwand, 88 x 44 cm,
1505-1510. Palazzo Grimani, Venedig.

Abb. 31: Giulio Campagnola: L’astrologo (»Der Astrologe«).
Kupferstich, 98 x 155 mm, 1509. Stadelsches Kunstinstitut, Frankfurt am Main.

276



Abb. 32: Girolamo da Carpi: Paesaggio con corteo magico (»Landschaft mit magischer
Prozession«). 0l auf Leinwand, 110 x 159 cm, 1525. Galleria Borghese, Rom.

Abb. 33: Battista Dossi: Un sogno (»Ein Traum«) (Detail). Ol auf Leinwand,
82,0 x 149,5 cm, 1543-1544. Gemaldegalerie Alte Meister, Dresden.

277



AL A
AN

.”\v.‘..o.{ ...\c..of % Iy

KARERRRAR ALAR ARRRARARAR

: Decke.

, Detail:

'Aurora (»Zimmer der Morgenrote«)

Caprarola.

: Camera dell

Taddeo Zuccari

34:
Fresko

Abb

’

1579. Palazzo Farnese

1561-

’

278



A B T OIS

Abb. 35: Giuseppe Vasi: Gesamtplan des Palazzo Farnese in Caprarola mit einem Teil
der Gartenanlage. 1746.

279



Abb. 36: Jacopo Zucchi: Casa del sonno
(»Haus des Schlafes«). Feder, braune
Lavierung tiber schwarzer Kreide auf
Papier, 496 x 325 mm, um 1568-70.
Leipzig, Museum der bildenden
Kiinste.

Abb. 37: Jacopo Bertoja: Sogno di
Giacobbe (»Traum Jakobs«). Fresko,
1570/71. Stanza dei sogni, Palazzo
Farnese, Caprarola.

280


https://www.google.de/url?sa=i&rct=j&q=&esrc=s&source=images&cd=&cad=rja&uact=8&ved=2ahUKEwjxnK-cs-vfAhXD2aQKHUpKDssQjRx6BAgBEAU&url=https%3A%2F%2Fwww.artinvistaguideviterbo.com%2Fpalazzo-farnese-caprarola-sala-sogni%2F&psig=AOvVaw0v6fyL_Wn_C5Yo-GRWyOTi&ust=1547490964856891

Florenz.

Palazzo Vecchio,

. 38: Studiolo, 1570-75,

Abb

281



PIANO PRIMO

1 — Salone dei Cinquecento.

2 - Studiolo di Francesco.

3 - Tesoretto.

4 — Camera di Cosimo.

5 — Stanza del quartiere di Cosimo.
6 — Bagno di Cosimo.

7 — Sala dei Dugento.

8 — Sala degli Otto.

9 — Ricetto.
10-11 — Passaggio del Falconieri.
12 — Udienza.

13 — Accesso al quartiere del Governatore Generale della Toscana.
14 — Camera del Governatore della Toscana,
15 — Sala di Leone X.
16 — Sala di Cosimo il Vecchio.
17 — Sala del Magnifico Lorenzo,
18 — Sala di Cosimo I.
19 — Scrittoio.
20 - Salotto di Clemente VII.
— Sala di Giovanni delle Bande Nere.
Cappella.

Abb. 39: Palazzo Vecchio, Florenz, Grundriss der ersten Etage (nach Giulio Lensi Orlandi).

282



13)
c D)
e
Giunone dmi.mi Zefiro o
(Bandini) (Maso da Bores
S. Friano) (E. Candido)
14) 16)
_Eu- nppnd- Caduta di la camera di
in ltalia lcaro Francesco
(Butteri) (Maso da
S. Friano)
8) 13) Venere ri- | 17) Danicle al con- E)
Venere peende 2 chjo SANGUE : ARIETE (?) | COLLERA ;.::. Md.-)v B i.lo :
(Denti) (F. Coscia) .
= _.1.._-._____{___ -
11) Pesca delle 12) Convito di = | 19) Medes od 18) Bagni di
tra Esone Pozzuoli
(A. Allori) (A. Allori) | | (Macchietti) (Macchietti)
UMIDI I ARIA | cAwt

9) Lanificio 10) Sogni | 20 Ercecitdougo | 20) Laboroio

e ) | o el
———
i i 2) Vetreria

7) Sorelle di 8) Circe ¢ i compagni | 23) Ercole ¢ lole 2
Fetonte di Ulisse I ' (S. di Tiw) (Butteri)
(S. di Tito) (Stradano) | 1

ACQUA | NATURA ¢ PROMETEO FUOCO

3) Reccolta del- 6) Laviaia all'ars | (Poppi. ¢ cond tutta la volta) I 25) 1l Saccheggio 24) Oreficesia
I'ambracane (Cavalori) | | di citad (Feil
(Naldini) | | (Betti)

3) Passaggio del 4) Nettuno e Teti | 27) La Fonderia 26) l:khbolz:um di
Mar Rosso (Portelli) I 'Mcd-m-ku ey -
(S. di Tito)

FREDDI TERRA | seccun

1) Perseo ed 2) Alsandro dona | | 29) La famigis & ) L foodei
A Campaspe Dario ¢ Alessan- beoazi
(Vasari) Apelle (Poppi) } dro  (Coppi) (Poppi)

P e e e e e
A) Anfitrite I I 30) Fucina di F) Vulcano
(S. Lorenzi) Uscio FLEMMA DONNOLA CON MOTTO 1 MALINCONIA (Vv“hm " (V. de* Rossi)
M) 33) 3
Atalants Deucalione Danse
(Marsili) ¢ Pirn (Traballesi)
(Del Mings)
H) 32) G)
Opi Minjers Plutone
(Amman- di or0 (Poggini)
nati) (Zucchi)

Abb. 40: Studiolo, Palazzo Vecchio, Florenz. Aufteilung der Bildthemen nach Poggi.

283



Abb. 41: Michelangelo Buonarotti:
Grabmal des Herzogs Giuliano de’
Medici. Detail: Kopf der Notte
(»Nacht«). Marmor, 1521-34. Medici-
Kapelle, S. Lorenzo, Florenz.

Abb. 42: Michelangelo
Buonarotti: Grabmal des Herzogs
Giuliano de’ Medici, Aurora
(»Morgenddmmerung«).
Marmor, 1521-34. Medici-
Kapelle, S. Lorenzo, Florenz.

Abb. 43: Michelangelo Buonarotti:
| Grabmal des Herzogs Giuliano de’
Medici, Giorno (»Tag«). Marmor,
1521-34. Medici-Kapelle, Florenz,
S. Lorenzo.

284



I R LRl R e )
o TIRO CVO CORTM ATH A TS

*

.

Abb. 44: Mirabello Cavalori: 1]
Lanificio (»Die Wollspinnerei«).

Ol auf Holz, 127 x 104 cm, 1570-75.
Studiolo, Palazzo Vecchio, Florenz.

| Abb. 45: Giovanni Maria Butteri: La
vetreria (»Die Glasfabrik«). Ol auf Holz,
127 x 104 cm, 1570-75. Studiolo,
Palazzo Vecchio, Florenz.

285



Abbildungsnachweise

Abb. 1: Michelangelo Buonarotti: Il sogno. © The Samuel Courtauld Trust, The Courtauld
Gallery, London.

Abb. 2: Marcantonio Raimondi: Il Sogno di Raffaelo. © bpk / The Trustees of the British
Museum.

Abb. 3: Battista Dossi: Un sogno. © Gemaldegalerie Alte Meister, Staatliche
Kunstsammlungen Dresden, Gal.-Nr. 131. Foto: Elke Estel/Hans-Peter Klut.

Abb. 4: Taddeo Zuccari: Casa del sonno. Entnommen aus: Paolo Portoghesi: Caprarola.
Rom: Manfredi 1996. Tafel LXXVI.

Abb. 5: Giovanni Battista Naldini: Allegoria dei sogni. © bpk / Scala.

Abb. 6: Rosso Fiorentino: La Prima visione del Petrarca della morte di Laura. Wikimedia
Commons: Rosso Fiorentino author QS:P170,Q312617
(https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Fera-rosso-fiorentino.jpg), ,Fera-rosso-
fiorentino®, als gemeinfrei gekennzeichnet, Details auf Wikimedia Commons:
https://commons.wikimedia.org/wiki/Template:PD-old (Zugriff:20.11.2018).

Abb. 7: Anonym: Schlafender Poliphilo unter einer Eiche. Entnommen aus: Colonna,
Francesco: Hypnerotomachia Poliphili. Venedig 1499,
https://archive.org/details/A336080v1/page/n15/mode/2up (Zugriff: 15.06.2020).

Abb. 8: Anonym: Obeliskenbekronte Pyramide. Entnommen aus: Colonna, Francesco:
Hypnerotomachia Poliphili. Venedig 1499,
https://archive.org/details/A336080v1/page/n21/mode/2up

(Zugrift: 20.06.2020).

Abb. 9: Anonym: Obeliskenbekrénter Elefant. Entnommen aus: Colonna, Francesco:
Hypnerotomachia Poliphili. Venedig 1499,
https://archive.org/details/A336080v1/page/n33/mode/2up (Zugriff: 21.06.2020).

Abb. 10: Alessandro Allori: Spalliera o fondo di letto con scene mitologiche e grottesche. ©
bpk / Scala - Courtesy of the Ministero Beni e Att. Cultural.

Abb. 11: Raffael Sanzio: Il sogno del cavaliere. © The National Gallery, London.

Abb. 12: Giorgio Ghisi: Il Sogno di Raffaelo. © Galleria degli Uffizi. Ministero peribenie le
attivita culturali e per il turismo.

Abb. 13: Albrecht Diirer: Der Traum des Doktors. © The Metropolitan Museum of Art.
Abb. 14: Giorgio Vasari: Allegoria di un sogno. © Devonshire Collection, Chatsworth.

Abb. 15: Rechnungsdokument 1: Archivio di Stato di Modena [ASMO]: CCCXXXI. Conto
gen. della Munzione. 1544. a.e. VIJ. - Camera Ducale, Munizioni. © Su concessione del
Ministero per i beni e le attivita culturali e per il turismo - Archivio di Stato di Modena.

286


https://commons.wikimedia.org/wiki/Template:PD-old
https://archive.org/details/A336080v1/page/n15/mode/2up
https://archive.org/details/A336080v1/page/n33/mode/2up

Abb. 16: Rechnungsdokument 2: ASMO: CCCXXXIIL. Conto gen. della Munizione. 1544. a
c. 7. © Su concessione del Ministero per i beni e le attivita culturali e per il turismo -
Archivio di Stato di Modena.

Abb. 17: Rechnungsdokument 3: ASMO: CLX. Camera ducale. Amministrazione della casa.
Guardaroba, p. 3. 1544. © Su concessione del Ministero per i beni e le attivita culturali e
per il turismo - Archivio di Stato di Modena.

Abb. 18: Battista Dossi: Pax. © Gemaldegalerie Alte Meister, Staatliche Kunstsammlungen
Dresden, Gal.-Nr. 127. Foto: Hans-Peter Klut.

Abb. 19: Battista Dossi: [ustitia. © Gemaldegalerie Alte Meister, Staatliche
Kunstsammlungen Dresden, Gal.-Nr. 126. Foto: Hans-Peter Klut.

Abb. 20: Girolamo da Carpi: Kairos und Penitentia. © Gemaldegalerie Alte Meister,
Staatliche Kunstsammlungen Dresden, Gal.-Nr. 142. Foto: Elke Estel/Hans-Peter Klut.

Abb. 21: Camillo Filippi: Patientia. © Su concessione del Ministero per i Beni e le Attivita
Culturali e per il Turismo - Archivio Fotografico delle Gallerie Estensi. Foto: Carlo Vannini.

Abb. 22: Imprese Ercoles II. d’Este. La Pazienza. In: Girolamo Ruselli: Le Imprese Illustri.
Venedig 1584. S. 156. Entnommen aus: Girolamo Ruselli: Le Imprese Illustri. Venedig
1584. S. 156.

Abb. 23: Battista Dossi: Aurora con i cavalli di Apollo. © Gemaldegalerie Alte Meister,
Staatliche Kunstsammlungen Dresden, Gal.-Nr. 130. Foto: Elke Estel/Hans-Peter Klut.

Abb. 24: Girolamo da Carpi: Il ratto di Ganimede. © Gemaldegalerie Alte Meister,
Staatliche Kunstsammlungen Dresden, Gal.-Nr. 145. Foto: Elke Estel/Hans-Peter Klut.

Abb. 25: Garofalo: Diana e Endimione. © Gemaldegalerie Alte Meister, Staatliche
Kunstsammlungen Dresden, Gal.-Nr. 139. Foto: Elke Estel.

Abb. 26: Sala dell’Aurora. Foto: Chegwin.

Abb. 27: Michelangelo Buonarotti: Grabmal des Herzogs Giuliano de’ Medici. Detail: Notte.
© Bibliotheca Hertziana. Foto: Tatjana Bartsch.

Abb. 28: Michelangelo Buoanrotti: Die Sintflut. Detail der Deckenbemalung der
Sixtinischen Kapelle. Wikimedia Commons: Michelangelo creator QS:P170,Q5592
(https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Deluge_detail.jpg), ,Deluge detail®, als
gemeinfrei gekennzeichnet, Details auf Wikimedia Commons:
https://commons.wikimedia.org/wiki/Template:PD-old (Zugriff: 20.06.2020).

Abb. 29: Marcantonio Raimondi: Satyr entdeckt eine schlafende Nymphe.
© Rijksmuseum, Amsterdam.

287


https://commons.wikimedia.org/wiki/Template:PD-old

Abb. 30: Hieronymus Bosch: Vier Jenseitsvisionen. Detail: Héllensturz und Héllenpfuhl.
Wikimedia Commons: Hieronymus Bosch artist QS:P170,0130531, Jeroen Bosch. -
Hieronymus Bosch artist QS:P170,Q130531
(https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Jeroen_Bosch_Laatste_oordeel_venetie_veell
uik.jpg), ,Jeroen Bosch Laatste oordeel venetie veelluik®, als gemeinfrei gekennzeichnet,
Details auf Wikimedia Commons: https://commons.wikimedia.org/wiki/Template:PD-
old (Zugriff: 20.06.2020).

Abb. 31: Giulio Campagnola: L’astrologo. Wikimedia Commons: Giulio Campagnola, c.
1482 - c. 1515
(https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Giulio_Campagnola_astrologer.jpg), ,Giulio
Campagnola astrologer®, als gemeinfrei gekennzeichnet, Details auf Wikimedia
Commons: https://commons.wikimedia.org/wiki/Template:PD-old (Zugriff:
20.11.2018).

Abb. 32: Girolamo da Carpi: Paesaggio con corteo magico. Wikimedia Commons, Foto:
Francesco Bini. Sailko
(https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Girolamo_da_carpi_(attr.),_paesaggio_con_c
orteo_magico,_1525_ca._01.jpg), ,Girolamo da carpi (attr.), paesaggio con corteo magico,
1525 ca. 01 https://creativecommons.org/licenses/by/3.0 /legalcode (Zugriff:
20.07.2020).

Abb. 33: Battista Dossi: Un sogno (Detail). © Gemaldegalerie Alte Meister, Staatliche
Kunstsammlungen Dresden, Gal.-Nr. 131. Foto: Elke Estel/Hans-Peter Klut.

Abb. 34: Taddeo Zuccari: Camera dell’Aurora. © Hirmer. Foto: Antonio Quattrone.

Abb. 35: Giuseppe Vasi: Gesamtplan des Palazzo Farnese in Caprarola mit einem Teil der
Gartenanlage. © Bibliotheca Hertziana.

Abb. 36: Jacopo Zucchi: Casa del sonno. © bpk / Museum der bildenden Kiinste, Leipzig.

Abb. 37:Jacopo Bertoja: Sogno di Giacobbe. Entnommen aus: Paolo Portoghesi: Caprarola.
Rom: Manfredi 1996. S. LXXXV.

Abb. 38: Studiolo. Wikimedia Commons: Giorgio Vasari y colaboradores
(https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Vista_del_Studiolo_de_Francisco_l.jpg),
,»Vista del Studiolo de Francisco 1%, als gemeinfrei gekennzeichnet, Details auf Wikimedia
Commons: https://commons.wikimedia.org/wiki/Template:PD-old (Zugriff:
15.12.2018).

Abb. 39: Palazzo Vecchio, Florenz, Grundriss der ersten Etage. Entnommen aus: Giulio
Lensi Orlandi: Il Palazzo Vecchio di Firenze. Florenz: Martello-Giunti 1977. o.S.

Abb. 40: Studiolo, Aufteilung der Bildthemen nach Poggi, Palazzo Vecchio, Florenz.
Entnommen aus: Berti: Il principe dello Studiolo. S. 84.

Abb. 41: Michelangelo Buonarotti: Grabmal des Herzogs Giuliano de’ Medici. Detail: Kopf
der Notte. Foto: Chegwin.

Abb. 42: Michelangelo Buonarotti: Grabmal des Herzogs Giuliano de’ Medici, Aurora.
Foto: Chegwin.

288


https://commons.wikimedia.org/wiki/Template:PD-old
https://commons.wikimedia.org/wiki/Template:PD-old
https://commons.wikimedia.org/wiki/Template:PD-old
https://creativecommons.org/licenses/by/3.0/legalcode
https://commons.wikimedia.org/wiki/Template:PD-old

Abb. 43: Michelangelo Buonarotti: Grabmal des Herzogs Giuliano de’ Medici, Giorno. Foto:
Chegwin.

Abb. 44: Mirabello Cavalori: Il Lanificio. Wikimedia Commons, Foto: Franscesco Bini.
Sailko (https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mirabello_Cavalori,_lanificio,_1570-
73_circa.jpg), ,Mirabello Cavalori, lanificio, 1570-73 circa“,
https://creativecommons.org/licenses/by/3.0/legalcode (Zugriff: 15.06.2020).

Abb. 45: Giovanni Maria Butteri: La vetreria. Wikimedia Commons, Foto: Francesco Bini.
Sailko
(https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Giovanni_maria_butteri,_vetreria,_1570-
73_circa.jpg), ,Giovanni maria butteri, vetreria, 1570-73 circa“,
https://creativecommons.org/licenses/by/3.0/legalcode (Zugriff: 15.06.2020).

Es war nicht in allen Fallen moglich, die Rechteinhaber*innen zu ermitteln. Es wird daher
gegebenenfalls um Mitteilung gebeten.

289


https://creativecommons.org/licenses/by/3.0/legalcode

